schen) Sicht des menschlichen Existierens fragt er
daraufhin nach den in bestimmten Lebensphasen bis
hinein in die Lebensmitte und das Alter bezeichnen-
derweise auftretenden Storungen bzw. Krisen, um
dann die Moglichkeiten und Zusténdigkeiten der
Hilfe aufzuzeigen. Letztere (ob in der Gestalt perso-
naler Liebe oder institutioneller Krisenintervention)
darf nicht zur (wie gut auch immer gemeinten) be-
herrschenden Fiirsorge werden.

Dem daseinsanalytischen, ganzheitlichen Verstand-
nis des Menschen (bei Boss und Condrau) weil3 sich
auch der einem speziellen und dennoch zentralen
Problem gewidmete Beitrag des Bonner Moraltheo-
logen . Béckle Geschlechterbeziehung und Liebes-
fahigkeit” (109—153) verpflichtet. Er betrachtet zu-
nichst den gesellschaftlichen Hintergrund, ndherhin
die heutigen ,Schwierigkeiten im Bindungsverhal-
ten”, dazu ,die Last der Tradition” (vom AT und NT
iiber Augustinus und die mittelalterliche Sexual-
ethik bis zur Gegenwart) sowie verschiedene (gesell-
schaftlich-emanzipatorische, liberalhumanistische,
anthropologisch-ganzheitliche)  Sexualtheorien.
Von besonderem Gewicht sind die Ausfiihrungen
tiber die ,Grundlagen der Geschlechterbeziehung”.
Sie heben unbeschadet biologischer und sozialer
Vorpriagung den Kulturauftrag der Gestaltung des
Sexualverhaltens, die ,umfassende Sinndeutung der
Sexualitit” und das (besonders in der christlichen
Tradition betonte) einende Gestaltungsprinzip der
Liebe hervor, die das Begehren tiberschreitet und
Treue meint, zu dieser aber durch dasim Glauben be-
griindete Vertrauen auch befihigt wird. Die ab-
schlieBenden ,konkreten Hinweise” beziehen sich
auf die Beurteilung von Masturbation und vor- bzw.
aul3erehelichen Beziehungen sowie auf die Findung
sexualethischer Normen, die dennoch die persén-
liche Gewissensentscheidung nicht verdringen.
Immer geht es um das (nicht selbstverstindliche) Ge-
lingen des Lebens, um die ,Selbstwerdung” des Men-
schen in verantwortlicher Freiheit. Die Beitrige die-
ses Bandes verhehlen nicht die Schwierigkeit dieser
Aufgabe, bieten aber zugleich wertvolle Anhalts-
punkte, die auch zum Weiterdenken (z. B. iiber die
Bedeutung der Selbstdisziplin oder Askese fir die
Gewinnung personaler Freiheit) anregen.

Linz Alfons Riedl

LAUN ANDREAS, Das Gewissen. Oberste Norm
sittlichen Handelns. Eine kritische Analyse. (134.)
Tyrolia-Verlag, Innsbruck 1984. Snolin. S 160,—/
DM 24,—.

Gern beruft man sich heute zur Rechtfertigung eines
Verhaltens, das von anderen nicht gebilligt wird, auf
das eigene Gewissen. Die Wiirde des Gewissens wur-
de vom 2. Vatikanischen Konzil nachdriicklich aner-
kannt. Allerdings hat die katholische Sittlichkeits-
lehre auch frither vom Recht und von der Pflicht, der
eigenen Gewissenseinsicht zu folgen, gesprochen.
Die eigentliche Frage, um die es in dieser Untersu-
chung geht, heiBit, in welchem Sinn das Gewissen als
autonom, in welchem es als schipferisch bezeichnet
werden kann. Gewinnt das Gewissen die sittlichen
Einsichten aus sich selbst heraus oder hat es sich da-
bei an irgendwelche Gegebenheiten zu halten? Laun,
derdie Verpflichtung des Menschen, sich nachseiner

jeweiligen Gewissenseinsicht zur richten, entschie-
denunterstreicht, zeigt auf, daf es der Wiirde des Ge-
wissens keinen Eintrag tut, wenn man ihm nicht zu-
traut, es konne die sittlichen Erkenntnisse aus sich
selbst herausholen, sondern es darauf angewiesen
sieht, dieunabhiingig von ihm vorhandenen Realita-
ten zu beachten und in ihrem Belang zu deuten.
Wenngleich der Mensch in weiten Bereichen nach
Maglichkeiten suchen muB, diesittlichen Grundfor-
schungen sinnvoll zu erfiillen, und in diesem Sinn
sein Gewissen schopferisch werden lassen mubB,
bleibt es ihm doch nicht erspart, sein Gewissen auch
als Ableseorgan zu beniitzen; wenn man dem Gewis-
sen diese Aufgabe zuweist, entwiirdigt man es kei-
neswegs. Laun zeigt in seiner an aktuellen Beziigen
reichen und sehr klirenden Arbeit, da3 ,schopfe-
risch” nicht der eigentliche Akt des Gewissens ist,
daB sich aber der sittlich Handelnde auch seiner er-
finderischen Gaben bedienen muf3, um das Gute zu
verwirklichen, und daf3 man den manchmal Verwir-
rung stiftenden Begriff ,Autonomie des Gewissens”
richtigerweiseim Sinn einer Grundforderung fur das
Leben der Gesellschaft und das geistige Leben jedes
Menschen, das Gewissen und das ihm eigentiimliche
Gesetz um jeden Preis zu achten und heilig zu halten,
verwenden kann.,

Wien Karl Hormann

DREWERMANN EUGEN, Psychoanalyse und Mo-
raltheologie; Bd. 2: Wege und Umuwege der Liebe.
(308.) M. Griinewald, Mainz 1983. Kst. DM 29,80.

Der 2. Bd. des auf 3 Bde. angelegten Werkes, in dem
der Verf. eine Verbindung zwischen Tiefenpsycholo-
gie und Moraltheologie herstellen will, befaB3t sich
mit Fragen der menschlichen Liebe und Sexualitit.
Zunichst erninnert D. an das Menschenbild der jah-
wistischen Urgeschichte (17—37). Mit Hilfe tiefen-
psychologischer Einsichten werden die nicht immer
vonselbst verstandlichen Bilder gedeutet. Darin liegt
auch offensichtlich die Stirke des Verf.; indem die
Aussagen und Sdtze in neue Zusammenhinge stellt,
werden sie in neuer Weise verstindlich und be-
deutsam. =

Die nachsten Uberschriften befassen sich mit Ehe,
Scheidung und Wiederverheiratung (38—161). Zu
Recht verweist D. auf die Schwierigkeiten, die sich
ergeben miissen, wenn moraltheologisch eingefor-
dert werden soll, was nurauf Grund von Glauben ge-
schehen kann; noch komplizierter wird es, wenn
iiber den fehlenden Glauben hinaus auch noch psy-
chische Unfihigkeiten mitzubedenken sind. Aller-
dings tut man sich hier schwer, D. in all seinen
SchluBfolgerungen zuzustimmen. Man wundert
sich, wie wenig zwischen Moraltheologie und kir-
chenrechtlichen MaBnahmen unterschieden wird.
Der heutigen Moraltheologie sind ja Uberlegungen
tiber eine psychisch bedingte Eheunfihigkeit nicht
fremd; die Schwierigkeiten liegen jedoch darin, wie
man damit im Recht und in der Alltagspraxis umge-
hen kann. Aus therapeutischer Sicht mag auch die
Aggressivitit gegeniiber der kirchlichen Ehegesetz-
gebung verstiindlich sein, man wiirde aber gerade in
einer derartigen Veréffentlichung einen Briicken-
schlag zwischen zwei verschiedenen Denkansiitzen

73



