
WILHELM ZAUNER

Fest un Feier als Lebenshilfe
Das Feiern ist eın menschlicher Grundakt. Schon die Wortwurzel offenbart, da das Feiern berauch,
Ja VOT allem eın religiöser Akt ist (Redaktion)

Im Gefolge der großen Seuchen entstand 1m Spätmittelalter eine allgemeine Todesstim-
INUNS. Als das wichtigste Anliegen des Lebens csah INa  jer die Vorbereitung auf das
Sterben Im Jahrhundert entstand eine eigene Literaturgattung, moriendi“
genannt: kleine Büchlein, durch die InNnan die Kunst des Sterbens lernen konnte. Diese
Sterbebüchlein wurden zunächst handschriftlich verbreitet. ach Erfindung des Buch-
drucks gehörten sS1e den meistgedruckten Büchern. Aus der Zeit bis zu Jahr 1500
sind uns allein 65 Ausgaben erhalten (u Johann Gerson, Nikolaus VO Dinkelsbühl,
Ihomas Peuntner, Geiler VO Kaisersberg).* Beliebte Ilustrationen diesen Büchern
zeigen Engel und Teufel Sterbebett 1 Streit die Seele Der Glaube wurde VOT

allem als Sterbehilte geschätzt: Wer glaubt, der ann getrost sterben. Von den Jlau-
bensinhalten interessjierten VOT allem die Letzten inge Himmel, Hölle, Tod und ( @e
richt bevorzugte Motive mittelalterlicher Maler und häufig auch der Inhalt der
„biblia pauperum, die InNnan für jene die Innen- und Außenwände der Kirchen gemalt
hat, die nicht esen konnten.
Die Sakramente fanden VOT allem als Sterbesakramente Interesse. Die drei mittleren, Eu-
charistie, Buße un Krankensalbung, wurden ZU[: klassischen Irias des „Versehgangs”.
Die Messe wurde zZzu Kequiem, ZUuU[T rituellen Hiltfe für die Armen Seelen, damit sS1e AUSsSs

dem Fegfeuer erlöst werden. Das Meßstipendium wurde VOT allem für diesen Zweck ge-
geben Die Tautfe wurde einer Art Sterbeversicherung; bei derhohen Kindersterblich-
eıt wollte Man sicher se1n, daß das ind wenigstens In den Himmel kommt, Wenn e5

schon trüh sterben mußte.
Die Theologen konnten sich nicht dazu entschließen, mıiıt Sicherheit auch jenen Kindern
den Himmel zuzusprechen, die ohne persönliche Sünde, jedoch ungetauft sterben. Sie
konstruierten lieber für S1€e einen limbus puerorum’, den Kardinal (Jttaviani auf dem
Konzil bekanntlich eine „ftromme Theologenphantasie“ genannt hat
Der Priester WäarTr 1m Mittelalter VOT allem auch eın professioneller Sterbehelter. Die
Phantasie des Volkes wurde durch Erzählungen genährt, 1n denen der Priester gerade
och ZU terben zurecht kommt un: dem Teutel eine ATINE Seele abjagt. Er wurde als
Leiter des kirchlichen Begräbnisses hoch geschätzt.
Das Lebensgefühl vieler Menschen heute entspricht 1n gewIlsser Weise diesem Lebensge-
fühl des Mittelalters. [)as Ansteigen krankhafter Ängste und Depressionen, das Phäno-
men der „Aussteiger“ un die wachsende Zahl der Selbstmörder sind deutliche Zeichen
dafür, da sich viele Menschen 1ın ihrer gaNZEN Fxistenz bedroht fühlen. Sie werden VO

einem Gefühl der Ohnmacht gelähmt, nicht 1Ur angesichts ihrer persönlichen, berufli-
chen oder familiären Situation, sondern VOT allem angesichts der Bedrohung der Welt
durch die politischen Verhältnisse un!' die modernen Waften, durch die Zerstörung der
Umwelt oder auch durch die begrenzten Keserven Rohstoftfen. Viele Junge Menschen
fragen heute, ob INa 5 och verantworten könne, Kinder In diese Welt setzen, die

LIhK art - moriendi“.

WILHELM ZAUNER 

Fest und Feier als Lebenshilfe 
Das Feiern ist ein menschlicher Grundakt. Schon die Wortwurzel offenbart, daß das Feiern aber auch, 
ja vor allem ein religiöser Akt ist. (Redaktion) 

Im Gefolge der großen Seuchen entstand im Spätmittelalter eine allgemeine Todesstim­
mung. Als da_s wichtigste Anliegen des Lebens sah man daher die Vorbereitung auf das 
Sterben an. Im 14. Jahrhundert entstand eine eigene Literaturgattung, .ars moriendt 
genannt: kleine Büchlein, durch die man die Kunst des Sterbens lernen konnte. Diese 
Sterbebüchlein wurden zunächst handschriftlich verbreitet. Nach Erfindung des Buch­
drucks gehörten sie zu den meistgedruckten Büchern. Aus der Zeit bis zum Jahr 1500 
sind uns allein 65 Ausgaben erhalten (u. a. Johann Gerson, Nikolaus von Dinkelsbühl, 
Thomas Peuntner, Geiler von Kaisersberg).1 Beliebte Illustrationen zu diesen Büchern 
zeigen Engel und Teufel am Sterbebett im Streit um die Seele. Der Glaube wurde vor 
allem als Sterbehilfe geschätzt: Wer glaubt, der kann getrost sterben. Von den Glau­
bensinhalten interessierten vor allem die Letzten Dinge. Himmel, Hölle, Tod und Ge­
richt waren bevorzugte Motive mittelalterlicher Maler und häufig auch der Inhalt der 
"biblia pauperum", die man für jene an die Innen- und Außenwände der Kirchen gemalt 
hat, die nicht lesen konnten. 
Die Sakramente fanden vor allem als Sterbesakramente Interesse. Die drei mittleren, Eu­
charistie, Buße und Krankensalbung, wurden zur klassischen Trias des "Versehgangs". 
Die Messe wurde zum Requiem, zur rituellen Hilfe für die Armen Seelen, damit sie aus 
dem Fegfeuer erlöst werden. Das Meßstipendium wurde vor allem für diesen Zweck ge­
geben. Die Taufe wurde zu einer Art Sterbeversicherung; bei der hohen Kindersterblich­
keit wollte man sicher sein, daß das Kind wenigstens in den Himmel kommt, wenn es 
schon so früh sterben mußte. 
Die Theologen konnten sich nicht dazu entschließen, mit Sicherheit auch jenen Kindern 
den Himmel zuzusprechen, die ohne persönliche Sünde, jedoch ungetauft sterben. Sie 
konstruierten lieber für sie einen "limbus puerorum", den Kardinal Ottaviani auf dem 
Konzil bekanntlich eine Jromme Theologenphantasie" genannt hat. 
Der Priester war im Mittelalter vor allem auch ein professioneller Sterbehelfer. Die 
Phantasie des Volkes wurde durch Erzählungen genährt, in denen der Priester gerade 
noch zum Sterben zurecht kommt und dem Teufel eine arme Seele abjagt. Er wurde als 
Leiter des kirchlichen Begräbnisses hoch geschätzt. 

Das Lebensgefühl vieler Menschen heute entspricht in gewisser Weise diesem Lebensge­
fühl des Mittelalters. Das Ansteigen krankhafter Ängste und Depressionen, das Phäno­
men der „Aussteiger" und die wachsende Zahl der Selbstmörder sind deutliche Zeichen 
dafür, daß sich viele Menschen in ihrer ganzen Existenz bedroht fühlen. Sie werden von 
einem Gefühl der Ohnmacht gelähmt, nicht nur angesichts ihrer persönlichen, berufli­
chen oder familiären Situation, sondern vor allem angesichts der Bedrohung der Welt 
durch die politischen Verhältnisse und die modernen Waffen, durch die Zerstörung der 
Umwelt oder auch durch die begrenzten Reserven an Rohstoffen. Viele junge Menschen 
fragen heute, ob man es noch verantworten könne, Ki_nder in diese Welt zu setzen, rlie 

1 LThK, art. . ars moriendi". 

97 



doch keine Zukunft mehr habe Der Fortschrittsglaube ist gebrochen.? TIThemen WIE
Manipulation, Futurologie un Zukunftsplanung sind aus den Tagungshäusern un:
Zeitschritten verschwunden. Der Iraum VO  - der totalen Machbarkeit ıst ausgetraumt.
Die Technik hat iel VO ihrem Ansehen verloren. Die junge (eneration]] nicht mehr
die Revolution, sondern die Meditation: S1ie glaubt nicht mehr die Retormierbarkeit
der Gesellschaft, sondern sS1e traumt VO  — einem Leben Bauernhof mıit Biokost und
Schafzucht. kin Teil der Jugend betäubt sich durch Ideologien oder Drogen.
Das Sterben ist für viele eın interessantes Thema geworden. Bücher über Sterbebeglei-
tung erscheinen nicht ZUT zahlreich In der pastoraltheologischen Literatur, S1e sind auch
als durchaus profane Erörterungen den Bahnhofskiosken haben Einiges Aufse-
hen hat auch die Übersetzung eines Buches erregt, das ursprünglich 1ın England erschie-
NenNn ist und eine zuverlässige Anleitung zu Selbstmord darstellt Es entstehen Sterbe-
kliniken. Großes Interesse hat eın Bericht der Krankenschwester Elisabeth
Wunderli-Linder über das Christopher’s Hospice, eıne Sterbeklinik 1n London, g-
funden.? Der Bericht hat den bezeichnenden 'Litel Gelebtes terben
Es 1st eın hoffnungsvolles Zeichen unNnserer Zeit, daß Inan aller dieser Erscheinun-
gen nicht ohne Einschränkung VO einer „AISs moriendi“ sprechen annn anche
wollen nämlich miıt größter Leidenschatt eintach wieder leben lernen. Sie interessieren
sich also mehr für die „dIS vivendi“. Das Mittelalter kannte diesen Ausdruck ar nicht:
die Kunst leben War eben die Kunst sterben. Heute sSetz sich jedoch jene Kunst
deutlich VOoO  - dieser ab Man interessiert sich für das gelebte Leben, nicht ur für das g-
lebte terben
Es ist nicht die ohe Schule des ens, die gefragt ist Es scheint vielmehr, da schon
die eintfachen Dinge Schwierigkeiten machen: etwa die Freude, überhaupt leben dür-
fen; die Kunst, einen Tag verkosten, wIıe dies schon Horaz mıiıt seinem „Carpe 1em  4
gemeınt hat Viele wollen heute die dreifache Lebenskunst wieder lernen, die schon Pla-
ton gelehrt hat die Kunst, In der Gegenwart, 1 Heute leben, die Realität der
ton gelehrt hat die Kunst, 1n der Gegenwart, 1 Heute leben, die Realität der
Stunde erfassen (dQio09nO16); die Kunst, seiıne Vergangenheit verarbeiten (LWLVN UT}
jene kleine Fertigkeit un: Raffinesse, sondern eıne grundsätzliche Einstellung zu
Leben als ZaANZENN. Es geht die sung jener eigenartiıgen Verspannung und Ver-
krampfung vieler Menschen, die ihnen die Freude Leben nımmt un! jede Bewegung
behindert. Die Lockerung geschieht durch Loslassen, Sich-Einlassen, durch Bejahen:
durch MuDße“.

Die Muße
Die Griechen haben als Grundeinstellung ZUT Welt unZU Leben die OXOAN gefordert.
Das Wort kommt VO  » O-EX0), testhalten, erfahren, sich der Erfahrung aussetzen,
Kenntnis haben, sich behaupten, standhalten oder einfach miıt-sein DEN Hauptwort
OXOAN bedeutet daher das An-sich-nehmen der Welt, dasender Welt S bedeutet
zustimmen, sich stellen, 1 Einklang se1in mıiıt der Welt Der grundlegende Akt des Le-
ens ist also e1n Ja ist Zustimmung ZUr Welt 1m ganzen, ıst Einverständnis Brecht).
Platon sagt, die Muße oibt ‚.Geradheit un: Richtung“.“ Sie gibt Linie un! UOrientierung.

Vgl Zauner, Jugend ıne Hoffnung Für die Kirche? In IhPQ 131 (1983) 127-133

Platon, Nomoi 653
Urientierung (1982) 218—220

08

doch keine Zukunft mehr habe. Der Fortschrittsglaube ist gebrochen. 2 Themen wie 
Manipulation, Futurologie und Zukunftsplanung sind aus den Tagungshäusern und 
Zeitschriften verschwunden. Der Traum von der totalen Machbarkeit ist ausgeträumt. 
Die Technik hat viel von ihrem Ansehen verloren. Die junge Generation will nicht mehr 
die Revolution, sondern die Meditation; sie glaubt nicht mehr an die Reformierbarkeit 
der Gesellschaft, sondern sie träumt von einem Leben am Bauernhof mit Biokost und 
Schafzucht. Ein Teil der Jugend betäubt sich durch Ideologien oder Drogen. 
Das Sterben ist für viele ein interessantes Thema geworden. Bücher über Sterbebeglei­
tung erscheinen nicht zur zahlreich in der pastoraltheologischen Literatur, sie sind auch 
als durchaus profane Erörterungen an den Bahnhofskiosken zu haben. Einiges Aufse­
hen hat auch die Übersetzung eines Buches erregt, das ursprünglich in England erschie­
nen ist und eine zuverlässige Anleitung zum Selbstmord darstellt. Es entstehen Sterbe­
kliniken. Großes Interesse hat ein Bericht der Krankenschwester Elisabeth 
Wunderli-Linder über das St. Christopher's Hospice, eine Sterbeklinik in London, ge­
funden. 3 Der Bericht hat den bezeichnenden Titel: Gelebtes Sterben. 
Es ist ein hoffnungsvolles Zeichen unserer Zeit, daß man trotz aller dieser Erscheinun­
gen nicht ohne Einschränkung von einer neuen .ars moriendi" sprechen kann. Manche 
wollen nämlich mit größter Leidenschaft einfach wieder leben lernen. Sie interessieren 
sich also mehr für die „ars vivendi". Das Mittelalter kannte diesen Ausdruck gar nicht; 
die Kunst zu leben war eben die Kunst zu sterben. Heute setzt sich jedoch jene Kunst 
deutlich von dieser ab. Man interessiert sich für das gelebte Leben, nicht nur für das ge­
lebte Sterben-. 
Es ist nicht die Hohe Schule des Lebens, die gefragt ist. Es scheint vielmehr, daß schon 
die einfachen Dinge Schwierigkeiten machen; etwa die Freude, überhaupt leben zu dür­
fen; die Kunst, einen Tag zu verkosten, wie dies schon Horaz mit seinem „carpe diem" 
gemeint hat. Viele wollen heute die dreifache Lebenskunst wieder lernen, die schon Pla­
ton gelehrt hat: die Kunst, in der Gegenwart, im Heute zu leben, die ganze Realität der 
ton gelehrt hat: die Kunst, in der Gegenwart, im Heute zu leben, die ganze Realität der 
Stunde zu erfassen (aio611crlc;); die Kunst, seine Vergangenheit zu verarbeiten (µVT1 µ11) 
jene kleine Fertigkeit und Raffinesse, sondern um eine grundsätzliche Einstellung zum 
Leben als ganzem. Es geht um die Lösung jener eigenartigen Verspannung und Ver­
krampfung vieler Menschen, die ihnen die Freude am Leben nimmt und jede Bewegung 
behindert. Die Lockerung geschieht durch Loslassen, Sich-Einlassen, durch Bejahen: 
durch „Muße". 

1. Die Muße 

Die Griechen haben als Grundeinstellung zur Welt und zum Leben die crx,oÄ.tj gefordert. 
Das Wort kommt von CJ-E'X,ül, d. h. festhalten, erfahren, sich der Erfahrung aussetzen, 
Kenntnis haben, sich behaupten, standhalten oder einfach mit-sein. Das Hauptwort 
crx,oÄ.tj bedeutet daher das An-sich-nehmen der Welt, das . Haben" der Welt; es bedeutet 
zustimmen, sich stellen, im Einklang sein mit der Welt. Der grundlegende Akt des Le­
bens ist also ein Ja, ist Zustimmung zur Welt im ganzen, ist Einverständnis (B. Brecht). 
Platon sagt, die Muße gibt „Geradheit und Richtung". 4 Sie gibt Linie und Orientierung. 

2 Vgl. W. Zauner, Jugend - eine Hoffnung für die Kirche? In: ThPQ 131 (1983) 127-133. 
3 Orientierung 46 (1982) 218-220. 
• Platon, Nomoi 653 d. 

98 



Sie bewirkt, daß der Mensch SOZUSaZECN VOonN sich WEg ebt un sich nicht dadurch vergif-
tet, da immer sich selbst kreist.
FürAristoteles ist dieses Leben 1n Zustimmung wichtig, daß ihm alles andere unter-
ordnet: „Wir arbeiten, Muße haben. uch bei den Römern ist der grundlegen-
de Akt des ens das „ot1um Arbeit bezeichnen S1eE als „neg-otium”.

Der Mensch un die Arbeit
Es fehlt nicht Versuchen, den Menschen VO der Arbeit her begreifen. Schon ın
der Philosophie der Römer erscheint der Mensch als OMO taber Fs ist für den Men-
schen charakteristisch und wesentlich, sich gestaltend 7U Ausdruck bringen kön-
Nnen_n, un ZWarTr durch Arbeit un Sprache, die 1n gewlsser Weise zusammengehören. Ar-
beit un Sprache können sich verdichten ZUur Kunst
Hegel charakterisiert den Menschen 1n einem dialektischen Dreischritt: Er hat die Fähig-
eıt ZUuU[r Vergegenständlichung und macht die Dinge Objekten; er erfährt sich dabei
selbst als Subjekt; die Vermittlung zwischen Subjekt und Obijekt geschieht durch Ar-
heit eım Tier sind Begierde un Genuß kurzgeschaltet, beim Menschen ist die Arbeit
dazwischengeschaltet.®
Was den Menschen den Dingen hin bringt (Arbeit und prache), das bringt ihn auch
Vo sich WE Hegel spricht VOIl „Entäußerung“, Marx VON einer „Entfremdung“ des
Menschen durch die Arbeit Arbeit ist also zwiespältig: sS1e dient der Selbstverwirkli-
chung und bewirkt zugleich eine Selbstentfremdung.
Es ist die rage, ob der Dreischritt Subjekt-Objekt-Arbeit das (janze der menschlichen
Existenz ausmacht. Die Antike Wal jedenfalls nicht dieser Auffassung. Ich habe schon
erwähnt, da bei Griechen un Römern der grundlegende Akt des ens nicht die Ar-
beit, sondern die Muße ist Muße ist jedoch nicht der Gegenbegriff Arbeit, etwa wWwI1e
der Begriff Freizeit. Arbeit un! Muße sind vielmehr gleich ursprünglich un: gehören

Die Arbeit ist VO Zweck bestimmt, die MußeVO Sinn. In der Arbeit Well-
det sich der Mensch IntensiVv, ja tast exklusiv einem Teil der Welt [ Die Muße richtet
den Blick auf das (GGanze und ordnet das Detail, mıiıt dem sich die Arbeit beschäftigt, In
das Lebensganze eın Wenn Platon sagt, die Muße sel da, wieder ‚Geradheit un
Richtung“ empfangen, meınt er eben damit die Offnung des Blicks, der sich durch
die Arbeit auf einen kleinen Ausschnitt der Wirklichkeit ixiert hat, auf den größeren
Zusammenhang, auf das (Ganze. Der Mensch ist nämlich geschaffen, da auf län-
SCIC Sicht 1Ur KaB'’ölov leben kann, also mit dem Blick auf das Ganze, dem (Ganzen
gemäßlß.,.”

Der Mensch un die Muße
Unser enk-, Erziehungs- und Lebenssystem ist jedoch heute VOT allem auf Ar-
eıt aufgebaut. Man erzieht In der Familie, 1n der Schule und 1 Berufsleben die Men-
schen ZU[C Arbeit. och lernt INa  - die Muße? Wo lernt INa  j die Grammatik derP
stiımmung (grammar of assent), wıe S1ieE Kardinal Newman genannt hat?

Aristoteles, Nikomachische Ethik aVa
Vgl Romboaold, Kunst Protest und Verheißung, Linz 1976, 47 —— 50)
Vgl Aazu die durchaus och aktuellen Überlegungen VO! Langbehn, Der Geist des Ganzen, Freiburg
1930, 5 —

99

Sie bewirkt, daß der Mensch sozusagen von sich weg lebt und sich nicht dadurch vergif­
tet, daß er immer um sich selbst kreist. 
Für Aristoteles ist dieses Leben in Zustimmung so wichtig, daß er ihm alles andere unter­
ordnet: ,,Wir arbeiten, um Muße zu haben."5 Auch bei den Römern ist der grundlegen­
de Akt des Lebens das „otium"; Arbeit bezeichnen sie al~ ,,neg-otium". 

1. Der Mensch und die Arbeit 

Es fehlt nicht an Versuchen, den Menschen von der Arbeit her zu begreifen. Schon in 
der Philosophie der Römer erscheint der Mensch als homo faber. Es ist für den Men­
schen charakteristisch und wesentlich, sich gestaltend zum Ausdruck bringen zu kön­
nen, und zwar durch Arbeit und Sprache, die in gewisser Weise zusammengehören. Ar­
beit und Sprache können sich verdichten zur Kunst. 
Hegel charakterisiert den Menschen in einem dialektischen Dreischritt: Er hat die Fähig­
keit zur Vergegenständlichung und macht die Dinge zu Objekten; er erfährt sich dabei 
selbst als Subjekt; die Vermittlung zwischen Subjekt und Objekt geschieht durch Ar­
beit. Beim Tier sind Begierde und Genuß kurzgeschaltet, beim Menschen ist die Arbeit 
dazwischengeschaltet. 6 

Was den Menschen zu den Dingen hin bringt (Arbeit und Sprache), das bringt ihn auch 
von sich weg. Hegel spricht von „Entäußerung", Marx von einer „Entfremdung" des 
Menschen durch die Arbeit. Arbeit ist also zwiespältig: sie dient der Selbstverwirkli­
chung und bewirkt zugleich eine Selbstentfremdung. 
Es ist die Frage, ob der Dreischritt Subjekt-Objekt-Arbeit das Ganze der menschlichen 
Existenz ausmacht. Die Antike war jedenfalls nicht dieser Auffassung. Ich habe schon 
erwähnt, daß bei Griechen und Römern der grundlegende Akt des Lebens nicht die Ar­
beit, sondern die Muße ist. Muße ist jedoch nicht der Gegenbegriff zu Arbeit, etwa wie 
der Begriff Freizeit. Arbeit und Muße sind vielmehr gleich ursprünglich und gehören 
zusammen. Die Arbeit ist vom Zweck bestimmt, die Muße vom Sinn. In der Arbeit wen­
det sich der Mensch intensiv, ja fast exklusiv einem Teil der Welt zu. Die Muße richtet 
den Blick auf das Ganze und ordnet das Detail, mit dem sich die Arbeit beschäftigt, in 
das Lebensganze ein. Wenn Platon sagt, die Muße sei da, um wieder „Geradheit und 
Richtung" zu empfangen, so meint er eben damit die Öffnung des Blicks, der sich durch 
die Arbeit auf einen kleinen Ausschnitt der Wirklichkeit fixiert hat, auf den größeren 
Zusammenhang, auf das Ganze. Der Mensch ist nämlich so geschaffen, daß er auf län­
gere Sicht nur Kue· ölov leben kann, also mit dem Blick auf das Ganze, dem Ganzen 
gemäß. 7 

2. Der Mensch und die Muße 

Unser ganzes Denk-, Erziehungs- und Lebenssystem ist jedoch heute vor allem auf Ar­
beit aufgebaut. Man erzieht in der Familie, in der Schule und 1m Berufsleben die Men­
schen zur Arbeit. Doch wo lernt man die Muße? Wo lernt man die Grammatik der Zu­
stimmung (grammar of assent), wie sie Kardinal Newman genannt hat? 

5 Aristoteles, Nikomachische Ethik 1177 b. 
6 Vgl. G. Rombold, Kunst - Protest und Verheißung, Linz 1976, 47-50. 
? Vgl. dazu die durchaus noch aktuellen Überlegungen von]. Langbehn, Der Geist des Ganzen, Freiburg i. B. 

1930, 5-9. 

99 



Auft Todesanzeigen annn INa  - oft lesen: „Sein gBaNZeES Leben WarTr Arbeit och nıe habe
ich gelesen: Sein Leben WarTr Muße Stattdessen wird gerühmt: Sein Leben opferte für
seinen Betrieb, für seline Schule, für se1ine Wissenschaft, für seinen Beruft Muße kommt
da nicht mehr VOT.
Das Wort „Muße“ scheint überhaupt entbehrlich geworden se1n. In der Zeitung und
im Rundfunk kommt es aum VOITL. Eher schon kennt INan den Müßiggang, un: der 1st
bekanntlich aller LasterAnfang och Muße ist nicht Müßiggang, ist nicht Untätigkeit,
sondern höchste Aktivität.® Sprachlich hängt das Wort mıit „messen” Z INMMEN, und
bedeutet: das Angemessene, das Zugemessene tun, die gegebene Möglichkeit nutzen
Muße ist die Aktivität der Zustimmung, der Bejahung, des Einverständnisses. Muße
vollzieht einer, der mıit seinem BaAaNZEN Herzen sagt Es ist gut, da ich lebe; es ist gut,
daß du lebst; CS ist gut, da 65 die Welt gibt
Diese ZustimmungZuLeben und ZUuTr Welt als gaNzZeI ann sich ereigneneım Betrach-
ten einer Blume, beim Spiel miıt einem Kind, eım Anhören VO  3 Musik, e1ım Singen
un Tanzen, bei einem Gespräch, eım Anblick eines 5Sonnenunterganges oder des Ster-
nenhimmels. Muße 1st ZustimmungZu (janzen1Fragment, ZU[: ZAaNZEN Welt 1n einer
Blume, 1n einem Kind, In einem Stück rot Wenn Aaus der Tietfe die Erkenntnis auf-
steigt: Das Leben ist doch lebenswert! ann ıst das Muße.?
Im Neuen Jlestament kommt das Wort GXOAN nicht mehr 1 ursprünglichen Sinn VOT,
sondern 1Ur 1n uNnserem heutigen Sinn als „Schule“. 50 wird etwa gesagt, Paulus habe
1n der Schule des Iyrannos gepredigt Apg 19,9) Die dem Wort zugrundeliegende Sache
spielt jedoch eine große, Ja zentrale Rolle [ Ja ist zunächst VO Ja (ottes ZUT[T Welt die
Rede „50 csehr hat (Gott die Welt geliebt, daß seinen Sohn gesandt hat“ (Joh Der
ers Johannesbrief unterstreicht s noch: „Darauf beruht die Liebe nicht als hätten WIr
Gott geliebt, sondern hat unNns geliebt (1 Joh 4,10) [Dieses sichere Wissen die Liebe
Gottes befreit einem er orge und Bedrohung unbeschwerten Leben „Seid
nicht besorgt für eueTr Leben, Was ihr und trinken werdet, och Für Leib, Was

ihr anziehen sollt! Schaut die Vögel des Himmels: Sie saen nicht, S1e ernten nicht,
sS1e ammeln nicht 1n Scheunen und euerTr himmlischer Vater ernährt die doch Seit ihr
enn nicht viel mehr als sie?” (Mt 6I 5—2 Die Blumen un die Spatzen sollten unNnlseTe
Mußße-Lehrer se1In.
Was die alten Griechen mıit Muße gemeint en, ist 1 Neuen Jlestament ZUuU Teil 1
Begriff ‚.Glauben“ enthalten, und Luther hat diese Dimension NC  ur entdeckt. Glauben
meınt 1er das vertrauensvolle Sich-Einlassen auf das ankommende Gottesreich SOWIEe
das Loslassen aller Verkrampfung un Verspannung un eigenen Sicherheit. Johannes
legt se1n Zeugnis ab, „damit ihr 1m Glauben das Leben habt“ (Joh 20,31 Glauben hilft
leben, und Z2Wal 1n einem umfassenden Sinn.

I1 Das Fest
Die Muße chafft sich einen eigenen Ausdruck ın Fest un: Feier. es Fest enthält als
Grundakt die Muße, ist Darstellung und Vollzug VOo FEinverständnis un Zustimmung,
ıst Bejahung des Lebensganzen und Erfahrung VO  — Sinn.!9

Grundlegende Ausführungen azu ın Pieper, Mußße Uun! Kult, München 1948
Vgl das der Mußße“ 1N : Enzyklopädische Bibliothek, hg VO)!  - Böckle o3 Teilband (Quellenband

Freiburg 1984, 342— 349
Vgl Rombold, Die existentielle Bedeutung des Festes, ın Diakonia (1979) 11—16

100

Auf Todesanzeigen kann man oft lesen: ,,Sein ganzes Leben war Arbeit." Noch nie habe 
ich gelesen: Sein Leben war Muße. Stattdessen wird gerühmt: Sein Leben opferte er für 
seinen Betrieb, für seine Schule, für seine Wissenschaft, für seinen Beruf. Muße kommt 
da nicht mehr vor. 
Das Wort „Muße" scheint überhaupt entbehrlich geworden zu sein. In der Zeitung und 
im•Rundfunk kommt es kaum vor. Eher schon kennt man den Müßiggang, und der ist 
bekanntlich aller Laster Anfang. Doch Muße ist nicht Müßiggang, ist nicht Untätigkeit, 
sondern höchste Aktivität.8 Sprachlich hängt das Wort mit „messen" zusammen, und 
bedeutet: das Angemessene, das Zugemessene tun, die gegebene Möglichkeit nützen. 
Muße ist die Aktivität der Zustimmung, der Bejahung, des Einverständnisses. Muße 
vollzieht einer, der mit seinem ganzen Herzen sagt: Es ist gut, daß ich lebe; es ist gut, 
daß du lebst; es ist gut, daß es die Welt gibt. 
Diese Zustimmung zum Leben und zur Welt als ganzer kann sich ereignen beim Betrach­
ten einer Blume, beim Spiel mit einem Kind, beim Anhören von Musik, beim Singen 
und Tanzen, bei einem Gespräch, beim Anblick eines Sonnenunterganges oder des Ster­
nenhimmels. Muße ist Zustimmung zum Ganzen im Fragment, zur ganzen Welt in einer 
Blume, in einem Kind, in einem Stück Brot. Wenn so aus der Tiefe die Erkenntnis auf­
steigt: Das Leben ist doch lebenswert! - dann ist das Muße. 9 

Im Neuen Testament kommt das Wort ox,0)..11 nicht mehr im ursprünglichen Sinn vor, 
sondern nur in unserem heutigen Sinn als „Schule". So wird etwa gesagt, Paulus habe 
in der Schule des Tyrannos gepredigt (Apg 19, 9). Die dem Wort zugrundeliegende Sache 
spielt jedoch eine große, ja zentrale Rolle. Da ist zunächst vom Ja Gottes zur Welt die 
Rede: ,,So sehr hat Gott die Welt geliebt, daß er seinen Sohn gesandt hat" (Joh 3). Der 
erste Johannesbrief unterstreicht es noch: ,,Darauf beruht die Liebe: nicht als hätten wir 
Gott geliebt, sondern er hat uns geliebt" (1 Joh 4, 10). Dieses sichere Wissen um die Liebe 
Gottes befreit zu einem trotz aller Sorge und Bedrohung unbeschwerten Leben: ,,Seid 
nicht besorgt für euer Leben, was ihr essen und trinken werdet, noch für euren Leib, was 
ihr anziehen sollt! ... Schaut die Vögel des Himmels: Sie säen nicht, sie ernten nicht, 
sie sammeln nicht in Scheunen - und euer himmlischer Vater ernährt die doch. Seit ihr 
denn nicht viel mehr als sie?" (Mt 6, 25- 26). Die Blumen und die Spatzen sollten unsere 
Muße-Lehrer sein. 
Was die alten Griechen mit Muße gemeint haben, ist im Neuen Testament zum Teil im 
Begriff „Glauben" enthalten, und Luther hat diese Dimension neu entdeckt. Glauben 
meint hier das vertrauensvolle Sich-Einlassen auf das ankommende Gottesreich sowie 
das Loslassen aller Verkrampfung und Verspannung und eigenen Sicherheit. Johannes 
legt sein Zeugnis ab, ,,damit ihr im Glauben das Leben habt" (Joh 20,31). Glauben hilft 
leben, und zwar in einem umfassenden Sinn. 

II. Das Fest 

Die Muße schafft sich einen eigenen Ausdruck in Fest und Feier. Jedes Fest enthält als 
Grundakt die Muße, ist Darstellung und Vollzug von Einverständnis und Zustimmung, 
ist Bejahung des Lebensganzen und Erfahrung von Sinn.10 

• Grundlegende Ausführungen dazu in/. Pieper, Muße und Kult, München 1948. 
• Vgl. das. Lob der Muße• in: Enzyklopädische Bibliothek, hg. von F. Böckle u. a ., Teilband35 (Quellenband 

5), Freiburg 1984, 342-349. 
10 Vgl. G. Rombold, Die existentielle Bedeutung des Festes, in: Diakonia 10 (1979) 11-16. 

100 



[)Das Fest hat somıiıt einen ursprünglichen Bezug ZUuUr TIranszendenz. Es weist über die VOI-

dergründig erfahrene Welt hinaus. In Muße un Fest erfährt sich der Mensch als ( O
schenk: ertährt das CGGanze als Gabe, die Welt als Schöpfung, sich selbst als Geschöpf.
Ein gut gefeiertes Fest |öst daher Dankbarkeit aus. Für Christen bildet die Feier der
FEucharistie die Mitte des 5Sonntags. Damit wird logisch, anthropologisch und theolo-
gisch verstärkt, Was natürlicherweise der Sinn des Festes un eines Feiertags ist
[)as Fest dient auch der KRegeneration. Durch den Vorgang des Festes wird der ensch
ZuUur Mitte geführt. Er findet ZUu!r eignen Mitte, aber auch die Welt bekommt eine Mitte
und einen Sinn. Das Leben wird lebenswert. Durch das Fest geschieht also „Wert-
schöpfung”.

ost un Spiel
Die Arbeit ıst VON 7Zwecken bestimmt. Der Mensch bewegt sich daher bei der Arbeit 5
wIıe dem 7Zweck entspricht. [)as Spiel aber ist Freude der Bewegung selbst, ohne
daß diese „produziert“”. Das Spiel hat keinen Zweck, aber es5 hat einen Sinn.
IDET Spiel enthebt also der Verzweckung, die der Arbeit eigen ist und auf Dauer als
Zwang und „Entäußerung“ erfahren wird. Das ift der Arbeit besteht 1n der (notwendi-
gen) Bindung den Zweck, die Nützlichkeit. Wenn diese eın hohes Ausmaß @1 -

reicht, wird das Leben verzweckt un vertan Das Spiel ist also eın Entgiftungsvorgang:
Durch die Entkoppelung VO Aktivität und Nutzen bei gleichzeitiger Erfahrung VO

Sinn wird der ensch sich selbst zurückgeführt; es wird verhindert, daß sich Zanz
die inge verliert. Das Spiel ist also auch eıne Form der Muße:; 5 nthält Zustim-

MUNg und Einverständnis.!!
Die Feier der Liturgie ist Spiel Wer verstanden hat, wIıe tiefsinnig und lebensnotwendig
das Spiel ist, wird nicht fragen, ob also die Liturgie nichts als eın Spiel sel. Er wird viel-
leicht/ erst die Feier der Liturgie erschließe die höchsten un tiefsten Möglichkei-
ten des Spiels un: sSe1 1n einem umtassenden Sinn lebensnotwendig. Er wird annn aber
auch das Vor-Spiel eines Konzertes oder einer Theateraufführung, eines Jugend- oder
Kindertfestes richtig einschätzen und 1n seiner Ernsthaftigkeit nicht unterschätzen.

Flemente des Festes
Z [Die eıt
Fin Fest ist eine Form des Umgangs miıt der eit Wer nicht eıt hat oder sich nicht Zeit
nımmt, annn keine Feste feiern. Die eıt des Festes 1st nicht mit demselben Mal 1116$5-

sen wıe die Arbeitszeit. Die Quarzuhr ist eın taugliches (;erät ZU!T Bestimmung un
Messung VO Festzeiten.
DET Fest nthebt nicht 1Ur der Bindung den Z/weck sondern auch dem Zwang der
Zeit, dem Druck der lermine. Termin kommt VO tero, griechisch TELIPDO reiben, VeIl-

reiben, aufreiben, entkräften, fertigmachen, beendigen. Durch den Termin wird also
eit zerrieben, verbraucht, hre Kraft gebracht. Die Arbeit un die soziale Verftflech-
tung erlegen uns viele Tlermine auf Fin Terminkalender 1st ZWäal notwendig, als Ge-
schenkidee aber doch zweitelhaft. Das Kirchenjahr 1st eın Terminkalender, SOI1-

dern eın Festkalender das 1st anderes.
Im Griechischen gibt wel Worte für eit XDOVOC 1st die Zeit, die I1la  - miıt der Uhr
essen un 1n den Terminkalender eintragen annn Mit echat INa  — eiıNe Uhr ru  er
11 Vgl den Abschnitt „opielen und Feiern“ 1mM zıt Band der Enzyklopädischen Bibliothek 318—331

101

Das Fest hat somit einen ursprünglichen Bezug zur Transzendenz. Es weist über die vor­
dergründig erfahrene Welt hinaus. In Muße und Fest erfährt sich der Mensch als Ge­
schenk; er erfährt das Ganze als Gabe, die Welt als Schöpfung, sich selbst als Geschöpf. 
Ein gut gefeiertes Fest löst daher Dankbarkeit aus. Für Christen bildet die Feier der 
Eucharistie die Mitte des Sonntags. Damit wird logisch, anthropologisch und theolo­
gisch verstärkt, was natürlicherweise der Sinn des Festes und eines Feiertags ist. 
Das Fest dient auch der Regeneration. Durch den Vorgang des Festes wird der Mensch 
zur Mitte geführt. Er findet zur eignen Mitte, aber auch die Welt bekommt eine Mitte 
und einen Sinn. Das Leben wird lebenswert. Durch das Fest geschieht also „Wert­
schöpfung". 

1. Fest und Spiel 

Die Arbeit ist von Zwecken bestimmt. Der Mensch bewegt sich daher bei der Arbeit so, 
wie es dem Zweck entspricht. Das Spiel aber ist Freude an der Bewegung selbst, ohne 
daß diese etwas „produziert". Das Spiel hat keinen Zweck, aber es hat einen Sinn. 
Das Spiel enthebt also der Verzweckung, die der Arbeit eigen ist und auf Dauer als 
Zwang und „Entäußerung" erfahren wird. Das Gift der Arbeit besteht in der (notwendi­
gen) Bindung an den Zweck, an die Nützlichkeit. Wenn diese ein zu hohes Ausmaß er­
reicht, wird das Leben verzweckt und vertan. Das Spiel ist also ein Entgiftungsvorgang: 
Durch die Entkoppelung von Aktivität und Nutzen bei gleichzeitiger Erfahrung von 
Sinn wird der Mensch zu sich selbst zurückgeführt; es wird verhindert, daß er sich ganz 
an die Dinge verliert. Das Spiel ist also auch eine Form der Muße; es enthält Zustim­
mung und Einverständnis.11 

Die Feier der Liturgie ist Spiel. Wer verstanden hat, wie tiefsinnig und lebensnotwendig 
das Spiel ist, wird nicht fragen, ob also die Liturgie nichts als ein Spiel sei. Er wird viel­
leicht sagen, erst die Feier der Liturgie erschließe die höchsten und tiefsten Möglichkei­
ten des Spiels und sei in einem umfassenden Sinn lebensnotwendig. Er wird dann aber 
auch das Vor-Spiel eines Konzertes oder einer Theateraufführung, eines Jugend- oder 
Kinderfestes richtig einschätzen und in seiner Ernsthaftigkeit nicht unterschätzen. 

2. Elemente des Festes 
2.1 Die Zeit 

Ein Fest ist eine Form des Umgangs mit der Zeit. Wer nicht Zeit hat oder sich nicht Zeit 
nimmt, kann keine Feste feiern . Die Zeit des Festes ist nicht~mit demselben Maß zu mes­
sen wie die Arbeitszeit. Die Quarzuhr ist kein taugliches Gerät zur Bestimmung und 
Messung von Festzeiten. 
Das Fest enthebt nicht nur der Bindung an den Zweck, sondern auch dem Zwang der 
Zeit, dem Druck der Termine. Termin kommt von tero, griechisch -rEipo = reiben, ver­
reiben, aufreiben, entkräften, fertigmachen, beendigen. Durch den Termin wird also 
Zeit zerrieben, verbraucht, um ihre Kraft gebracht. Die Arbeit und die soziale Verflech­
tung erlegen uns viele Termine auf. Ein Terminkalender ist zwar notwendig, als Ge­
schenkidee aber doch etwas zweifelhaft. Das Kirchenjahr ist kein Terminkalender, son­
dern ein Festkalender - das ist etwas anderes. 
Im Griechischen gibt es zwei Worte für Zeit: xp6voc; ist die Zeit, die man mit der Uhr 
messen und in den Terminkalender eintragen kann. Mit Recht hat man eine Uhr früher 

11 Vgl. den Abschnitt .Spielen und Feiern· im zit. Band der Enzyklopädischen Bibliothek 318-331. 

101 



eın ‚Chronometer“ genannt Die Uhr läuft auch, wWenn nichts geschieht. Sie mißt nicht
sehr Geschichte als vielmehr Naturgeschichte.

Die Griechen kennen für „Zeit“ auch das Wort KALPOC, das ist die Zeit, In der eLIwas B“
schieht, Geschichte geschieht. Kairos ist die Heilszeit, also die Zeit, 1ın der ‚Heil A
schieht, und das bedeutet Ganzheit. Kairos ist die Zeit, 1n der eiıner zu CGanzen findet,
zu (janzen seiner selbst und der Welt Im Kairos wird die zwanghafte Einbahn der S  1it
1n 11NS zusammengeführt: Vergangenheit un Zukunft werden gegenwartıg. Der Kairos
ann nicht wıe der Chronos durch die Uhr 1n Sekunden zertickt werden. Er bildet 1n
sich eine Einheit, eine Ganzheit Die Festzeit kann also nicht mıit dem Chronometer X m
Inessen werden: azu braucht 5 eın „Kairometer“, oder noch besser eine Kairologie, wIıe
ich das Kirchenjahr liebsten bezeichnen würde. [ J)as Fest bringt die schon VON Platon
geforderte rechte Einstellung den Tel Dimensionen der eıt zurück:

2.1  b Fın ost ıst bejahte Gegenwart
Der ensch ebt 1n der Gegenwart und er kann LIUTr gelöst leben, WEeNn in der egen-
wart leben lernt. Die Bejahung der jeweils erlehten Stunde ist eın Teil der Lebenskunst.
Ich würde das „Carp diem“ des Horaz als eın „LAaIDEC horam“ interpretieren., Einen
ganzen Tag überschaut INa  - aum Er ann csehr ang sSe1Nn und csehr verschiedene Stun-
den haben Die gegenwärtige Stunde ausschöptfen, ausleben, verkosten, SOZUSaAaRECEN 1m
Jetzt leben, das ist eın Grundakt der Lebenskunst.
Im Neuen Jlestament spielt das Jetzt und Heute eiıne große Rolle „Mahnt einander alle
Tage, solange 5 eın Heute gibt!” (Hebr D 13) Wir können die adventliche sung aus
dem Römerbrief fast auswendig: „Jetzt ist ©5 eıt VO Schlaf aufzustehen. Heute ist
SCT eil näher als damals, da WIT Zzu Glauben kamen: die Nacht 1st vorgerückt, der
Tag bricht an  ‚ Röm 13,11—12) Die starke Ausrichtung auf das Heute tindet sich auch
1mM Vater Unser: „Unser tägliches rot gib uns heute“ (Mt 6,11)
Viele Menschen bleiben ihrer Vergangenheit hängen. Sie kommen oft einfach nicht
ber etwas hinweg, Was INan ihnen angetan hat oder S1IE selbst en Sie
lassen sich gewissermaßen VO  3 der Vergangenheit die Gegenwart stehlen. Andere
wieder lebenLU 1n der Zukunft; S1€e Taumen davon, Was sS1e alles machen wollen, wohin
sS1e reisen werden dgl Sie leben wI1e der Mann, der nach einer Bildgeschichte VONn Wiil-
helm Busch 1Ur miı1t einem ernrohr spazleren geht „Schön 1st 5 auch anderswo, un
1er bin ich SOWI1eSO“. Kein Wunder, wWwenn mıtsamt seinem langen ernrohr 17 den
nächsten Tümpel

E Das pst hilft die Vergangenheit verarbeiten
Es bewahrt Vergangenes auf un: macht 5 ZUur festlichen Gegenwart. Wir teiern eın Fest
ZU Geburtstag, ZUT: Silbernen Hochzeit, zu Jubiläum der Priesterweihe. Die Ver-
gegenwärtigung 1st eın wichtiges Element des Festes. Sie hilft, das wertvolle Vergangene

er-innern, sich anzueıgnen und einem Stück seiner selbst machen. Ekin Fest
bringt aber auch Unangenehmes Aaus der Vergangenheit zurück, da och einmal
überdacht un! überarbeitet werden annn Im Licht des Festes schaut manches treundli-
cher aus un äßt sich eher regeln. Daher werden bei einem Fest auch manche Konftlikte
geregelt oder gelöst Man reicht einander wieder die and ZU[r Versöhnung, oder INa  -}
braucht PES ar nicht mehr tun Man hat Ja bereits wieder miteinander gelacht, e
ZeSsSCN und getrunken. Die Kinder VeETITBECSSECN$N bei einem kleinen Fest sehr rasch, wıe S1e

102

ein „Chronometer" genannt. Die Uhr läuft auch, wenn nichts geschieht. Sie mißt nicht 
so sehr Geschichte als vielmehr Naturgeschichte. 
Die Griechen kennen für „Zeit" auch das Wort Katp6i:;, das ist die Zeit, in der etwas ge­
schieht, Geschichte geschieht. Kairos ist die Heilszeit, also die Zeit, in der ,Heil' ge­
schieht, und das bedeutet Ganzheit. Kairos ist die Zeit, in der einer zum Ganzen findet, 
zum Ganzen seiner selbst u~d der Welt. Im Kairos wird die zwanghafte Einbahn der Zeit 
in eins zusammengeführt: Vergangenheit und Zukunft werden gegenwärtig. Der Kairos 
kann nicht wie der Chronos durch die Uhr in Sekunden zertickt werden. Er bildet in 
sich eine Einheit, eine Ganzheit. Die Festzeit kann also nicht mit dem Chronometer ge­
messen werden; dazu braucht es ein „Kairometer", oder noch besser eine Kairologie, wie 
ich das Kirchenjahr am liebsten bezeichnen würde. Das Fest bringt die schon von Platon 
geforderte rechte Einstellung zu den drei Dimensionen der Zeit zurück: 

2.1.1 Ein Fest ist bejahte Gegenwart 

Der Mensch lebt in der Gegenwart und er kann nur gelöst leben, wenn er in der Gegen­
wart leben lernt. Die Bejahung der jeweils erlebten Stunde ist ein Teil der Lebenskunst. 
Ich würde das „carpe diem" des Horaz sogar als ein „carpe horam" interpretieren. Einen 
ganzen Tag überschaut man kaum. Er kann sehr lang sein und sehr verschiedene Stun­
den haben. Die gegenwärtige Stunde ausschöpfen, ausleben, verkosten, sozusagen im 
Jetzt zu leben, das ist ein Grundakt der Lebenskunst. 
Im Neuen Testament spielt das Jetzt und Heute eine große Rolle: .Mahnt einander alle 
Tage, solange es ein Heute gibt!" (Hebr 3, 13). Wir können die adventliche Lesung aus 
dem Römerbrief fast auswendig: ,,Jetzt ist es Zeit vom Schlaf aufzustehen. Heute ist un­
ser Heil näher als damals, da wir zum Glauben kamen; die Nacht ist vorgerückt, der 
Tag bricht an" (Röm 13,11-12). Die starke Ausrichtung auf das Heute findet sich auch 
im Vater Unser: ,,Unser tägliches Brot gib uns heute" (Mt 6,11). 
Viele Menschen bleiben an ihrer Vergangenheit hängen. Sie kommen oft einfach nicht 
über etwas hinweg, was man ihnen angetan hat oder wo sie selbst versagt haben. Sie 
lassen sich gewissermaßen von der Vergangenheit die Gegenwart stehlen. - Andere 
wieder leben nur in der Zukunft; sie träumen davon, was sie alles machen wollen, wohin 
sie reisen werden u. dgl. Sie leben wie der Mann, der nach einer Bildgeschichte von Wil­
helm Busch nur mit einem Fernrohr spazieren geh t: ,,Schön ist es auch anderswo, und 
hier bin ich sowieso". Kein Wunder, wenn er mitsamt seinem langen Fernrohr in den 
nächsten Tümpel tappt. 

2.1.2 Das Fest hilft, die Vergangenheit zu verarbeiten 

Es bewahrt Vergangenes auf und macht es zur festlichen Gegenwart. Wir feiern ein Fest 
zum Geburtstag, zur Silbernen Hochzeit, zum Jubiläum der Priesterweihe. Die Ver­
gegenwärtigung ist ein wichtiges Element des Festes. Sie hilft, das wertvolle Vergangene 
zu er-innem, sich anzueignen und zu einem Stück seiner selbst zu machen. - Ein Fest 
bringt aber auch Unangenehmes aus der Vergangenheit zurück, so daß es noch einmal 
überdacht und überarbeitet werden kann. Im Licht des Festes schaut manches freundli­
cher aus und läßt sich eher regeln. Daher werden bei einem Fest auch manche Konflikte 
geregelt oder gelöst. Man reicht einander wieder die Hand zur Versöhnung, oder man 
braucht es gar nicht mehr zu tun: Man hat ja bereits wieder miteinander gelacht, ge­
gessen und getrunken. Die Kinder vergessen bei einem kleinen Fest sehr rasch, wie sie 

102 



sich gestritten haben Erwachsene vergessen eS5 nicht rasch; hre Faschingsbälle dau-
ern deshalb et{was länger.
Die Kirche hat eın eıgenes Sakrament ZUr Verarbeitung VO  - Verletzungen 1n der Vergan-
genheit, das Bulisakrament. DIS: Gedanke, daß auch dieses Sakrament eın Fest sein soll,
liegt uls freilich och recht ftern. Dennoch ist dieses Sakrament 1ın erster Linie VO dem
Fest her begreifen, das der barmherzige Vater dem verlorenen Sohn nach seiner Rück-
kehr bereitet hat Er sollte ıIn der Freude dieses Festes nicht 11ULT die Verzeihung des Vaters
erfahren können, sondern auch sich selbst verzeihen lernen.!?

21 as est nımmt aber auch Zukunft
Es 1st Erinnerung und Verheißung. Wir feiern den Frühlingsbeginn oder das LEUE Jahr
Wir feiern Einstand In e1INe MNECUE Wohnung, ın einen Betrieb 1Nne Geburtstags-
feier ist nicht 1LUTr dankbare Erinnerung den Tag der Geburt, sondern auch Verhei-
Bung weiıterer Freundschaft. Eine Silberhochzeit nthält nicht L11UTr die Erinnerung das
Eheversprechen, sondern auch die Versicherung weiterer Ireue. Fin Weihejubiläum be-
deutet eın erneu Ja zu weiıteren Dienst. kin gut gefeiertes Fest gibt wieder Mut für
die Zukunft und nımmt Ängste Weg
lle Dimensionen der eıit werden bei der Feier der Fucharistie deutlich. Sie1I1-
wärtigt das Leben, den Tod un die Auferstehung Jesu Christi un hilf£t ZUrTr Fr-
innerung, zZzu Eingehen 1n dieses Geschehen Sie enthält aber auch die Verheißung:
„Wir werden Tisch sıtzen 1ın seinem Keich“ S0 Ööffnet sich die D  1t auf die Ewigkeit,
das Vergängliche auf das Bleibende.

Das 5Spontane
Fest und Feier werden meist gleichsinnig gebraucht. Man ann jedoch Feier eın
Fest verstehen, das eın Thema hat Geburtstag, Schulabschluß, romotion. kin Fest
mMu. eın IThema haben das Thema ist einfach das Ganze, das Leben als (GGanzes. Wir
halten eın Fest, weil WIr unNs freuen, weil WIrTr zustimmen wollen. Die Feier konkretisiert
die Zustimmung ın einem Bereich Feiern kommt VO lateinischen ‚teriae’ mıit der Wur-
zel ‚fas oder ‚fes die eine religiöse Handlung bezeichnet. Das Wort stammt aus der
Sakralsprache und bedeutete „die für religiöse Handlungen bestimmten Jage. * kin
Fest ist immer glanzvoll und reudig. ine Feier ann auch erns se1n, eine Totentei-

Sakramente sind Feiern, nicht unbedingt Feste
Die Feier hat zudem einen geregelten und geplanten Ablauf. Das 5Spontane wird bei einer
Feier nicht unbedingt geschätzt. Bei einem Fest aber schätzt INan die Überraschung, das
nicht Geplante, den spontanen Witz, die Situationskomik. Die Aufforderung
ZU Tanz bereitet mehr Freude als die Pflichttänze e1m Opernball. Die Spontaneität
enthält einen starken Impuls ZUu[r Entzweckung; S1IE weckt Kreativität un Öördert das
Auffinden VO  - Alternativen. ach einem gut gefeierten Fest weiß einer daher Oft plötz-
ich wieder, wI1ıe weitergehen könnte.

Das Appellative
Ein Fest ıst durchaus nicht unverbindlich. Es hat einen Aufforderungscharakter: Du
sollst zustiımmen, sollst deine Mitte finden; das Leben soll] dir lebenswert erscheinen.

Vgl Zauner, Rituale zur Schuldbewältigung, 1n Bachl/W. Zauner, Schuld und Schicksal, 1NZ 1979,
63—74

13 Vgl Duden, Herkunftswörterbuch der deutschen Sprache, Mannheim 1963, 161

103

sich gestritten haben. Erwachsene vergessen es nicht so rasch; ihre Faschingsbälle dau­
ern deshalb etwas länger. 
Die Kirche hat ein eigenes Sakrament zur Verarbeitung von Verletzungen in der Vergan­
genheit, das Bußsakrament. Der Gedanke, daß auch dieses Sakrament ein Fest sein soll, 
liegt uns freilich noch recht fern. Dennoch ist dieses Sakrament in erster Linie von dem 
Fest her zu begreifen, das der barmherzige Vater dem verlore,nen Sohn nach seiner Rück­
kehr bereitet hat. Er sollte in der Freude dieses Festes nicht nur die Verzeihung des Vaters 
erfahren können, sondern auch sich selbst verzeihen lernen.12 

2.1.3. Das Fest nimmt aber auch Zukunft vonveg 

Es ist Erinnerung und Verheißung. Wir feiern den Frühlingsbeginn oder das neue Jahr. 
Wir feiern Einstand in eine neue Wohnung, in einen neuen Betrieb. Eine Geburtstags­
feier ist nicht nur dankbare Erinnerung an den Tag der Geburt, sondern auch Verhei­
ßung weiterer Freundschaft. Eine Silberhochzeit enthält nicht nur die Erinnerung an das 
Eheversprechen, sondern auch die Versicherung weiterer Treue. Ein Weihejubiläum be­
deutet ein erneutes Ja zum weiteren Dienst. Ein gut gefeiertes Fest gibt wieder Mut für 
die Zukunft und nimmt Ängste weg. 
Alle Dimensionen der Zeit werden bei der Feier der Eucharistie deutlich. Sie vergegen­
wärtigt das Leben, den Tod und die Auferstehung Jesu Christi und hilft so zur Er­
innerung, zum Eingehen in dieses Geschehen. Sie enthält aber auch die Verheißung: 
nWir werden zu Tisch sitzen in seinem Reich." So öffnet sich die Zeit auf die Ewigkeit, 
das Vergängliche auf das Bleibende. 

2.2. Das Spontane 

Fest und Feier werden meist gleichsinnig gebraucht. Man kann jedoch unter Feier ein 
Fest verstehen, das ein Thema hat: Geburtstag, Schulabschluß, Promotion. Ein Fest 
muß kein Thema haben; das Thema ist einfach das Ganze, das Leben als Ganzes. Wir 
halten ein Fest, weil wir uns freuen, weil wir zustimmen wollen. Die Feier konkretisiert 
die Zustimmung in einem Bereich. Feiern kommt vom lateinischen ,feriae' mit der Wur­
zel ,fas' oder ,fes: die eine religiöse Handlung bezeichnet. Das Wort stammt aus der 
Sakralsprache und bedeutete „die für religiöse Handlungen bestimmten Tage.''13 Ein 
Fest ist immer glanzvoll und freudig. Eine Feier kann auch ernst sein, z. B. eine Totenfei­
er. Sakramente sind Feiern, nicht unbedingt Feste. 
Die Feier hat zudem einen geregelten und geplanten Ablauf. Das Spontane wird bei einer 
Feier nicht unbedingt geschätzt. Bei einem Fest aber schätzt man die Überraschung, das 
nicht Geplante, den spontanen Witz, die Situationskomik. Die spontane Aufforderung 
zum Tanz bereitet mehr Freude als die Pflichttänze beim Opernball. Die Spontaneität 
enthält einen starken Impuls zur Entzweckung; sie weckt Kreativität und fördert das 
Auffinden von Alternativen. Nach einem gut gefeierten Fest weiß einer daher oft plötz­
lich wieder, wie es weitergehen könnte. 

2.3 Das Appellative 

Ein Fest ist durchaus nicht unverbindlich. Es hat einen Aufforderungscharakter: Du 
sollst zustimmen, sollst deine Mitte finden; das Leben soll dir lebenswert erscheinen. 

12 Vgl. W Zauner, Rituale zur Schuldbewältigung, in: G. Bach/l W Zaun er, Schuld und Schicksal, Linz 1979, 
63-74. 

u Vgl. Duden, Herkunftswörterbuch der deutschen Sprache, Mannheim 1963, 161. 

103 



Die starke moralisch-ethische Komponente des Festes ist eın rund dafür, nicht
jeder bereit ist, einem Fest gehen Man darf mıit einem halben, miıt einem fragenden
und zweifelnden Herzen kommen, aber InNnan soll mıit einem vollen un erfüllten Herzen
gehen. Wer nicht bereit ist, wenIigstens fragen und zweifeln, der wird sich fern-
halten.
In der Theologie sagt INan}n, Liturgie sel Verkündigung, verdichtetes Wort, 1NS Zeichen
gesetzter Anruf .14 Liturgie ist Verkündigung, ist missionarisch, einladend un! auffor-
dernd, appellativ. Liturgie zeigt nNeue Möglichkeiten, tiefere und radikalere Alternati-
VEeN, als s1e der Mensch VO  3 sich aus finden würde. Es ıst kein Zutfall, daß sich Paul Clau-
de]l bei der Feier der Weihnachtsmette In Notre LDDame 1n arıs bekehrt hat Es ist
durchaus verständlich, daß durch die Feiern eım Öösterreichischen Katholikentag 1983
viele Menschenoch über Rundfunk und Fernsehen den Appell wahrnehmen konnten,
den diese Feiern ausgestrahlt haben Manche haben unter diesem Eindruck wieder eın
Leben AUuUs dem Glauben und mıiıt der Kirche begonnen.

Das Soziale
Ein Fest verlangt Freunde. Es schafft aber auch Freundschaft durch die gemeınsame Zu-
stimmung. Fin Fest ist auch eın Kommunikationsvorgang: Man versichert sich der Zu-
stimmung des anderen un der Zustimmung aller zu (CGGanzen. Das Fest bringt sOmıt
die Menschen einander näher. JleKommunikationsmedien sind daher für das Fest VO  »3

Bedeutung: Sprache, 5Symbol, Kunst un Musik
Das Fest hat einen sozialen Appellativcharakter: ‚Nimm den anderen an.  “ Man redet,
trinkt, singt und anz sich INan versöhnt sich wieder.
uch die Feier der Liturgie ist eın Kommunikationsvorgang mıiıt Appellativcharakter.
Kommunion ıst Verbindung mıit Christus un den Christen. Buße ist erneute Hinwen-
dung Gott und den Menschen. Ehe 1st Verheißung lebenslänglicher Kommunikation.

Das FEFrotische
Die Griechen unterscheiden den Eros Vo  3 der Agape un! VO Sexus. TOS ist die sinnen-
hafte, also durch alle Sinne wahrgenommene Freude der Person des anderen. TOS
1st die Freude der Schönheit des Menschen, der Anmut seliner Sprache un eEWe-
ZUNnNgeN, seiner Kleidung und gestalteten Umgebung, etwa seiner Wohnung. Das Fest
liebt die Farbe, liebt alles, Was die Sinne anspricht. Das Erotische hilft, Distanz ber-
winden und einander näherzukommen.
er1Jahre 1973 gestorbene Wiener Domprediger un Kunstkritiker (Itto Mauer hat
VOT seinem Tod mehrfach beklagt, daß die Kirche unerotisch geworden sel. Er hat
die Vernüchterung der Liturgie un!' die Kahlheit moderner Gemeinderäume beklagte
genüber der Sinnentfreude trüherer liturgischer Formen (Prozessionen!) un Kirchen-
raume. Er hat immer wieder gesagt Wenn ES der Kirche nicht gelingt, wieder mehr TOS

haben, werde S1e langweilig und fad un könne nicht mehr begeistern. [)as se1l jedoch
für die Kirche tödlich. Bloße Rechtgläubigkeit un gute erwaltung, Disziplin un Kir-
chenrecht allein können die Kirche nicht voranbringen. Sie braucht auch die Kraft des
Fros. Diese wird geweckt und ze1g sich 1m Fest
Allenthalben wird heute gefragt, wıe die Menschen die „AIs vivendi“ die elementare
Kunst leben, wieder lernen könnten. Der Weg hierzu Fführt über die Muße un das
Fest

14 S0 Rahner passım, Schriften {1L, Einsiedeln 1956, 292

104

Die starke moralisch-ethische Komponente des Festes ist ein Grund dafür, warum nicht 
jeder bereit ist, zu einem Fest zu gehen. Man darf mit einem halben, mit einem fragenden 
und zweifelnden Herzen kommen, aber man soll mit einem vollen und erfüllten Herzen 
gehen. Wer nicht bereit ist, wenigstens zu fragen und zu zweifeln, der wird sich fern­
halten. 
In der Theologie sagt man, Liturgie sei Verkündigung, verdichtetes Wort, ins Zeichen 
gesetzter Anruf.14 Liturgie ist Verkündigung, ist missionarisch, einladend und auffor­
dernd, appellativ. Liturgie zeigt neue Möglichkeiten, tiefere und radikalere Alternati­
ven, als sie der Mensch von sich aus finden würde. Es ist kein Zufall, daß sich Paul Clau­
de! bei der Feier der Weihnachtsmette in Notre Dame in Paris bekehrt hat. Es ist 
durchaus verständlich, daß durch die Feiern beim österreichischen Katholikentag 1983 
viele Menschen noch über Rundfunk und Fernsehen den Appell wahrnehmen konnten, 
den diese Feiern ausgestrahlt haben. Manche haben unter diesem Eindruck wieder ein 
Leben aus dem Glauben und mit der Kirche begonnen. 

2.4 Das Soziale 

Ein Fest verlangt Freunde. Es schafft aber auch Freundschaft durch die gemeinsame Zu­
s~immung. Ein Fest ist auch ein Kommunikationsvorgang: Man versichert sich der Zu­
stimmung des anderen und der Zustimmung aller zum Ganzen. Das Fest bringt somit 
die Menschen einander näher. Alle Kommunikationsmedien sind daher für das Fest von 
Bedeutung: Sprache, Symbol, Kunst und Musik. 
Das Fest hat einen sozialen Appellativcharakter: ,,Nimm den anderen an:' Man redet, 
trinkt, singt und tanzt sich zusammen; man versöhnt sich wieder. 
Auch die Feier der Liturgie ist ein Kommunikationsvorgang mit Appellativcharakter. 
Kommunion ist Verbindung mit Christus und den Christen. Buße ist erneute Hinwen­
dung zu Gott und den Menschen. Ehe ist Verheißung lebenslänglicher Kommunikation. 

2.5 Das Erotische 

Die Griechen unterscheiden den Eros von der Agape und vom Sexus. Eros ist die sinnen­
hafte, also durch alle Sinne wahrgenommene Freude an der Person des anderen. Eros 
ist die Freude an der Schönheit des Menschen, an der Anmut seiner Sprache und Bewe­
gungen, an seiner Kleidung und gestalteten Umgebung, etwa seiner Wohnung. Das Fest 
liebt die Farbe, liebt alles, was die Sinne anspricht. Das Erotische hilft, Distanz zu über­
winden und einander näherzukommen. 
Der im Jahre 1973 gestorbene Wiener Domprediger und Kunstkritiker Otto Mauer hat 
vor seinem Tod mehrfach beklagt, daß die Kirche so unerotisch geworden sei. Er hat 
qie Vernüchterung der Liturgie und die Kahlheit moderner Gemeinderäume beklagt ge­
genüber der Sinnenfreude früherer liturgischer Formen (Prozessionen!) und Kirchen­
räume. Er hat immer wieder gesagt: Wenn es der Kirche nicht gelingt, wieder mehr Eros 
zu haben, werde sie langweilig und fad und könne nicht mehr begeistern. Das sei jedoch 
für die Kirche tödlich. Bloße Rechtgläubigkeit und gu te Verwaltung, Disziplin und Kir­
chenrecht allein können die Kirche nicht voranbringen. Sie braucht auch die Kraft des 
Eros. Diese wird geweckt und zeigt sich im Fest. 
Allenthalben wird heute gefragt, wie die Menschen die „ars vivendi': die elementare 
Kunst zu leben, wieder lernen könnten. Der Weg hierzu führt über die Muße und das 
Fest. 

14 So K. Ra/mer passim, z. B. Schriften III, Einsiedeln 1956, 292. 

104 


