WILHELM ZAUNER

Fest und Feier als Lebenshilfe

DasFeiern ist ein menschlicher Grundakt. Schon die Wortwurzel offenbart, daf3 das Feiern aber auch,
ja vor allem ein religioser Akt ist. (Redaktion)

Im Gefolge der grol3en Seuchen entstand im Spatmittelalter eine allgemeine Todesstim-
mung. Als das wichtigste Anliegen des Lebens sah man daher die Vorbereitung auf das
Sterben an. Im 14. Jahrhundert entstand eine eigene Literaturgattung, ,ars moriendi”
genannt: kleine Biichlein, durch die man die Kunst des Sterbens lernen konnte. Diese
Sterbebiichlein wurden zunichst handschriftlich verbreitet. Nach Erfindung des Buch-
drucks gehérten sie zu den meistgedruckten Biichern. Aus der Zeit bis zum Jahr 1500
sind uns allein 65 Ausgaben erhalten (u. a. Johann Gerson, Nikolaus von Dinkelsbiihl,
Thomas Peuntner, Geiler von Kaisersberg).! Beliebte Illustrationen zu diesen Biichern
zeigen Engel und Teufel am Sterbebett im Streit um die Seele. Der Glaube wurde vor
allem als Sterbehilfe geschitzt: Wer glaubt, der kann getrost sterben. Von den Glau-
bensinhalten interessierten vor allem die Letzten Dinge. Himmel, Hélle, Tod und Ge-
richt waren bevorzugte Motive mittelalterlicher Maler und hiufig auch der Inhalt der
,biblia pauperum?’, die man fiir jene an die Innen- und AuBenwinde der Kirchen gemalt
hat, die nicht lesen konnten.

Die Sakramente fanden vor allem als Sterbesakramente Interesse. Die drei mittleren, Eu-
charistie, BuBBe und Krankensalbung, wurden zur klassischen Trias des ,Versehgangs”.
Die Messe wurde zum Requiem, zur rituellen Hilfe fiir die Armen Seelen, damit sie aus
dem Fegfeuer erldst werden. Das MefBstipendium wurde vor allem fiir diesen Zweck ge-
geben. Die Taufe wurde zu einer Art Sterbeversicherung; bei der hohen Kindersterblich-
keit wollte man sicher sein, daB das Kind wenigstens in den Himmel kommt, wenn es
schon so frith sterben muBte.

Die Theologen konnten sich nicht dazu entschlief3en, mit Sicherheit auch jenen Kindern
den Himmel zuzusprechen, die ohne persénliche Siinde, jedoch ungetauft sterben. Sie
konstruierten lieber fiir sie einen ,limbus puerorum”, den Kardinal Ottaviani auf dem
Konzil bekanntlich eine ,fromme Theologenphantasie” genannt hat.

Der Priester war im Mittelalter vor allem auch ein professioneller Sterbehelfer. Die
Phantasie des Volkes wurde durch Erzdhlungen gendhrt, in denen der Priester gerade
noch zum Sterben zurecht kommt und dem Teufel eine arme Seele abjagt. Er wurde als
Leiter des kirchlichen Begrabnisses hoch geschitzt.

Das Lebensgefiihl vieler Menschen heute entspricht in gewisser Weise diesem Lebensge-
fithl des Mittelalters. Das Ansteigen krankhafter Angste und Depressionen, das Phano-
men der ,Aussteiger” und die wachsende Zahl der Selbstmérder sind deutliche Zeichen
dafiir, daf3 sich viele Menschen in ihrer ganzen Existenz bedroht fithlen. Sie werden von
einem Gefiihl der Ohnmacht gelihmt, nicht nur angesichts ihrer persénlichen, berufli-
chen oder familiiiren Situation, sondern vor allem angesichts der Bedrohung der Welt
durch die politischen Verhiltnisse und die modernen Watfen, durch die Zerstérung der
Umwelt oder auch durch die begrenzten Reserven an Rohstoffen. Viele junge Menschen
fragen heute, ob man es noch verantworten kénne, Kinder in diese Welt zu setzen, die

1 IThK, art. ,ars moriendi”.

97



doch keine Zukunft mehr habe. Der Fortschrittsglaube ist gebrochen.? Themen wie
Manipulation, Futurologie und Zukunftsplanung sind aus den Tagungshdusern und
Zeitschriften verschwunden. Der Traum von der totalen Machbarkeit ist ausgetraumt.
Die Technik hat viel von ihrem Ansehen verloren. Die junge Generation will nicht mehr
die Revolution, sondern die Meditation; sie glaubt nicht mehr an die Reformierbarkeit
der Gesellschaft, sondern sie triumt von einem Leben am Bauernhof mit Biokost und
Schafzucht. Ein Teil der Jugend betiubt sich durch Ideologien oder Drogen.

Das Sterben ist fiir viele ein interessantes Thema geworden. Biicher iiber Sterbebeglei-
tung erscheinen nicht zur zahlreich in der pastoraltheologischen Literatur, sie sind auch
als durchaus profane Erérterungen an den Bahnhofskiosken zu haben. Einiges Aufse-
hen hat auch die Ubersetzung eines Buches erregt, das urspriinglich in England erschie-
nen ist und eine zuverlassige Anleitung zum Selbstmord darstellt. Es entstehen Sterbe-
kliniken. Grofes Interesse hat ein Bericht der Krankenschwester Elisabeth
Wiinderli-Linder iiber das St. Christopher’s Hospice, eine Sterbeklinik in London, ge-
funden.? Der Bericht hat den bezeichnenden Titel: Gelebtes Sterben.

Es ist ein hoffnungsvolles Zeichen unserer Zeit, dal3 man trotz aller dieser Erscheinun-
gen nicht ohne Einschrinkung von einer neuen ,ars moriendi” sprechen kann. Manche
wollen namlich mit grofter Leidenschaft einfach wieder leben lernen. Sie interessieren
sich also mehr fiir die ,ars vivendi”. Das Mittelalter kannte diesen Ausdruck gar nicht;
die Kunst zu leben war eben die Kunst zu sterben. Heute setzt sich jedoch jene Kunst
deutlich von dieser ab. Man interessiert sich fiir das gelebte Leben, nicht nur fiir das ge-
lebte Sterben.

Es ist nicht die Hohe Schule des Lebens, die gefragt ist. Es scheint vielmehr, da3 schon
die einfachen Dinge Schwierigkeiten machen; etwa die Freude, iiberhaupt leben zu diir-
fen; die Kunst, einen Tag zu verkosten, wie dies schon Horaz mit seinem ,carpe diem”
gemeint hat. Viele wollen heute die dreifache Lebenskunst wieder lernen, die schon Pla-
ton gelehrt hat: die Kunst, in der Gegenwart, im Heute zu leben, die ganze Realitit der
ton gelehrt hat: die Kunst, in der Gegenwart, im Heute zu leben, die ganze Realitit der
Stunde zu erfassen (aicOnoig); die Kunst, seine Vergangenheit zu verarbeiten (puvijun)
jene kleine Fertigkeit und Raffinesse, sondern um eine grundsitzliche Einstellung zum
Leben als ganzem. Es geht um die Lésung jener eigenartigen Verspannung und Ver-
krampfung vieler Menschen, die ihnen die Freude am Leben nimmt und jede Bewegung
behindert. Die Lockerung geschieht durch Loslassen, Sich-Einlassen, durch Bejahen:
durch ,MuBe".

I. Die MuBe

Die Griechen haben als Grundeinstellung zur Welt und zum Leben die o0\t gefordert.
Das Wort kommt von c-gy, d. h. festhalten, erfahren, sich der Erfahrung aussetzen,
Kenntnis haben, sich behaupten, standhalten oder einfach mit-sein. Das Hauptwort
o0l bedeutet daher das An-sich-nehmen der Welt, das ,Haben" der Welt; es bedeutet
zustimmen, sich stellen, im Einklang sein mit der Welt. Der grundlegende Akt des Le-
bens ist also ein Ja, ist Zustimmung zur Welt im ganzen, ist Einverstindnis (B. Brecht).
Platon sagt, die MuBe gibt ,Geradheit und Richtung”.? Sie gibt Linie und Orientierung.

2 Vgl. W. Zauner, Jugend — eine Hoffnung fiir die Kirche? In: ThPQ 131 (1983) 127-133.
3 QOrientierung 46 (1982) 218—220.
4 Platon, Nomoi 653 d.

98



Sie bewirkt, daB3 der Mensch sozusagen von sich weg lebt und sich nicht dadurch vergif-
tet, dal3 er immer um sich selbst kreist.

Fiir Aristotelesist dieses Leben in Zustimmung so wichtig, daf3 erihm alles andere unter-
ordnet: Wir arbeiten, um MuBe zu haben.”® Auch bei den Rémern ist der grundlegen-
de Akt des Lebens das ,otium"”; Arbeit bezeichnen sie als ,neg-otium”.

1. Der Mensch und die Arbeit

Es fehlt nicht an Versuchen, den Menschen von der Arbeit her zu begreifen. Schon in
der Philosophie der Rémer erscheint der Mensch als homo faber. Es ist fiir den Men-
schen charakteristisch und wesentlich, sich gestaltend zum Ausdruck bringen zu kén-
nen, und zwar durch Arbeit und Sprache, die in gewisser Weise zusammengehéren. Ar-
beit und Sprache kénnen sich verdichten zur Kunst.

Hegel charakterisiert den Menschen in einem dialektischen Dreischritt: Er hat die Fahig-
keit zur Vergegenstindlichung und macht die Dinge zu Objekten; er erfahrt sich dabei
selbst als Subjekt; die Vermittlung zwischen Subjekt und Objekt geschieht durch Ar-
beit. Beim Tier sind Begierde und Genul3 kurzgeschaltet, beim Menschen ist die Arbeit
dazwischengeschaltet.®

Was den Menschen zu den Dingen hin bringt (Arbeit und Sprache), das bringt ihn auch
von sich weg. Hegel spricht von ,EntduBerung’, Marx von einer ,Entfremdung” des
Menschen durch die Arbeit. Arbeit ist also zwiespiltig: sie dient der Selbstverwirkli-
chung und bewirkt zugleich eine Selbstentfremdung,.

Esist die Frage, ob der Dreischritt Subjekt-Objekt-Arbeit das Ganze der menschlichen
Existenz ausmacht. Die Antike war jedenfalls nicht dieser Auffassung. Ich habe schon
erwahnt, dal3 bei Griechen und Rémern der grundlegende Akt des Lebens nicht die Ar-
beit, sondern die MuBe ist. MuBe ist jedoch nicht der Gegenbegriff zu Arbeit, etwa wie
der Begriff Freizeit. Arbeit und MuBe sind vielmehr gleich urspriinglich und gehéren
zusammen, Die Arbeit ist vom Zweck bestimmt, die Muf3e vom Sinn. In der Arbeit wen-
det sich der Mensch intensiv, ja fast exklusiv einem Teil der Welt zu. Die MuBe richtet
den Blick auf das Ganze und ordnet das Detail, mit dem sich die Arbeit beschiftigt, in
das Lebensganze ein. Wenn Platon sagt, die Mul3e sei da, um wieder ,Geradheit und
Richtung” zu empfangen, so meint er eben damit die Offnung des Blicks, der sich durch
die Arbeit auf einen kleinen Ausschnitt der Wirklichkeit fixiert hat, auf den gréf3eren
Zusammenhang, auf das Ganze. Der Mensch ist ndmlich so geschaffen, daB er auf l4n-
gere Sicht nur ka8’ 6Lov leben kann, also mit dem Blick auf das Ganze, dem Ganzen
gemiB.”

2. Der Mensch und die Muf3e

Unser ganzes Denk-, Erziehungs- und Lebenssystem ist jedoch heute vor allem auf Ar-
beit aufgebaut. Man erzieht in der Familie, in der Schule und im Berufsleben die Men-
schen zur Arbeit. Doch wo lernt man die Muf3e? Wo lernt man die Grammatik der Zu-
stimmung (grammar of assent), wie sie Kardinal Newman genannt hat?

5 Aristoteles, Nikomachische Ethik 1177 b.

¢ Vgl. G. Rombold, Kunst — Protest und VerheiBung, Linz 1976, 47—50.

7 Vgl. dazu die durchaus noch aktuellen Uberlegungen von J. Langbehn, Der Geist des Ganzen, Freiburgi. B.
1930, 5—9.

99



Auf Todesanzeigen kann man oft lesen: ,Sein ganzes Leben war Arbeit.” Noch nie habe
ich gelesen: Sein Leben war MuBe. Stattdessen wird gerithmt: Sein Leben opferte er fiir
seinen Betrieb, fiir seine Schule, fiir seine Wissenschaft, fiir seinen Beruf. MuBe kommt
da nicht mehr vor.

Das Wort ,MuBe” scheint iiberhaupt entbehrlich geworden zu sein. In der Zeitung und
im Rundfunk kommt es kaum vor. Eher schon kennt man den MiiBiggang, und der ist
bekanntlich aller Laster Anfang. Doch MuBeist nicht MiiBiggang, ist nicht Untitigkeit,
sondern héchste Aktivitit.® Sprachlich hingt das Wort mit ,messen” zusammen, und
bedeutet: das Angemessene, das Zugemessene tun, die gegebene Moglichkeit niitzen.
MubBe ist die Aktivitit der Zustimmung, der Bejahung, des Einverstindnisses. Muf3e
vollzieht einer, der mit seinem ganzen Herzen sagt: Es ist gut, daB ich lebe; es ist gut,
daB du lebst; es ist gut, daf es die Welt gibt.

Diese Zustimmung zum Leben und zur Welt als ganzer kann sich ereignen beim Betrach-
ten einer Blume, beim Spiel mit einem Kind, beim Anhéren von Musik, beim Singen
und Tanzen, bei einem Gesprich, beim Anblick eines Sonnenunterganges oder des Ster-
nenhimmels. MuBe ist Zustimmung zum Ganzen im Fragment, zur ganzen Welt in einer
Blume, in einem Kind, in einem Stiick Brot. Wenn so aus der Tiefe die Erkenntnis auf-
steigt: Das Leben ist doch lebenswert! — dann ist das Muf3e.?

Im Neuen Testament kommt das Wort ay0A1| nicht mehr im urspriinglichen Sinn vor,
sondern nur in unserem heutigen Sinn als ,Schule”. So wird etwa gesagt, Paulus habe
inder Schuledes Tyrannos gepredigt (Apg 19,9). Die dem Wort zugrundeliegende Sache
spielt jedoch eine grof3e, ja zentrale Rolle. Da ist zunichst vom Ja Gottes zur Welt die
Rede: ,So sehr hat Gott die Welt geliebt, daf} er seinen Sohn gesandt hat” (Joh 3). Der
erste Johannesbrief unterstreicht es noch: ,Darauf beruht die Liebe: nicht als hitten wir
Gott geliebt, sondern er hat uns geliebt” (1 Joh 4,10). Dieses sichere Wissen um die Liebe
Gottes befreit zu einem trotz aller Sorge und Bedrohung unbeschwerten Leben: ,Seid
nicht besorgt fiir euer Leben, was ihr essen und trinken werdet, noch fiir euren Leib, was
ihr anziehen sollt! . . . Schaut die V6gel des Himmels: Sie sien nicht, sie ernten nicht,
sie sammeln nicht in Scheunen — und euer himmlischer Vater ernzhrt die doch. Seit ihr
denn nicht viel mehr alssie?” (Mt 6, 25—26). Die Blumen und die Spatzen sollten unsere
MuBe-Lehrer sein.

Was die alten Griechen mit Mul3e gemeint haben, ist im Neuen Testament zum Teil im
Begriff ,Glauben” enthalten, und Luther hat diese Dimension neu entdeckt. Glauben
meint hier das vertrauensvolle Sich-Einlassen auf das ankommende Gottesreich sowie
das Loslassen aller Verkrampfung und Verspannung und eigenen Sicherheit. Johannes
legt sein Zeugnis ab, ,damit ihr im Glauben das Leben habt” (Joh 20,31). Glauben hilft
leben, und zwar in einem umfassenden Sinn.

II. Das Fest

Die MuBe schafft sich einen eigenen Ausdruck in Fest und Feier. Jedes Fest enthilt als
Grundakt die MuB3e, ist Darstellung und Vollzug von Einverstindnis und Zustimmung,
ist Bejahung des Lebensganzen und Erfahrung von Sinn.°

® Grundlegende Ausfithrungen dazu in J. Pieper, MuBe und Kult, Miinchen 1948.

¢ Vgl. das ,Lob der Muf3e" in: Enzyklopédische Bibliothek, hg. von E Béckleu. a., Teilband 35 (Quellenband
5), Freiburg 1984, 342—349.

10 Vel. G. Rombold, Die existentielle Bedeutung des Festes, in: Diakonia 10 (1979) 11—16.

100



Das Fest hat somit einen urspriinglichen Bezug zur Transzendenz. Es weist iiber die vor-
dergriindig erfahrene Welt hinaus. In MuBBe und Fest erfihrt sich der Mensch als Ge-
schenk; er erfahrt das Ganze als Gabe, die Welt als Schopfung, sich selbst als Geschopf.
Ein gut gefeiertes Fest 16st daher Dankbarkeit aus. Fiir Christen bildet die Feier der
Eucharistie die Mitte des Sonntags. Damit wird logisch, anthropologisch und theolo-
gisch verstirkt, was natiirlicherweise der Sinn des Festes und eines Feiertags ist.

Das Fest dient auch der Regeneration. Durch den Vorgang des Festes wird der Mensch
zur Mitte gefiihrt. Er findet zur eignen Mitte, aber auch die Welt bekommt eine Mitte
und einen Sinn. Das Leben wird lebenswert. Durch das Fest geschieht also ,Wert-
schépfung”.

1. Fest und Spiel

Die Arbeit ist von Zwecken bestimmt. Der Mensch bewegt sich daher bei der Arbeit so,
wie es dem Zweck entspricht. Das Spiel aber ist Freude an der Bewegung selbst, ohne
dal} diese etwas ,produziert”. Das Spiel hat keinen Zweck, aber es hat einen Sinn.
Das Spiel enthebt also der Verzweckung, die der Arbeit eigen ist und auf Dauer als
Zwangund ,EntduBerung” erfahren wird. Das Gift der Arbeit besteht in der (notwendi-
gen) Bindung an den Zweck, an die Niitzlichkeit. Wenn diese ein zu hohes Ausma0 er-
reicht, wird das Leben verzweckt und vertan. Das Spiel ist also ein Entgiftungsvorgang:
Durch die Entkoppelung von Aktivitit und Nutzen bei gleichzeitiger Erfahrung von
Sinn wird der Mensch zu sich selbst zuriickgefiihrt; es wird verhindert, daB er sich ganz
an die Dinge verliert. Das Spiel ist also auch eine Form der MuBe; es enthalt Zustim-
mung und Einverstandnis.

Die Feier der Liturgie ist Spiel. Wer verstanden hat, wie tiefsinnig und lebensnotwendig
das Spiel ist, wird nicht fragen, ob also die Liturgie nichts als ein Spiel sei. Er wird viel-
leicht sagen, erst die Feier der Liturgie erschlieBe die hchsten und tiefsten Moglichkei-
ten des Spiels und sei in einem umfassenden Sinn lebensnotwendig. Er wird dann aber
auch das Vor-Spiel eines Konzertes oder einer Theaterauffithrung, eines Jugend- oder
Kinderfestes richtig einschitzen und in seiner Ernsthaftigkeit nicht unterschitzen.

2. Elemente des Festes
2.1 Die Zeit

Ein Fest ist eine Form des Umgangs mit der Zeit. Wer nicht Zeit hat oder sich nicht Zeit
nimmt, kann keine Feste feiern. Die Zeit des Festes ist nicht mit demselben Maf zu mes-
sen wie die Arbeitszeit. Die Quarzuhr ist kein taugliches Gerat zur Bestimmung und
Messung von Festzeiten.

Das Fest enthebt nicht nur der Bindung an den Zweck, sondern auch dem Zwang der
Zeit, dem Druck der Termine. Termin kommt von tero, griechisch teipo = reiben, ver-
reiben, aufreiben, entkriften, fertigmachen, beendigen. Durch den Termin wird also
Zeit zerrieben, verbraucht, um ihre Kraft gebracht. Die Arbeit und die soziale Verflech-
tung erlegen uns viele Termine auf. Ein Terminkalender ist zwar notwendig, als Ge-
schenkidee aber doch etwas zweifelhaft. Das Kirchenjahrist kein Terminkalender, son-
dern ein Festkalender — das ist etwas anderes.

Im Griechischen gibt es zwei Worte fiir Zeit: ypdvoc ist die Zeit, die man mit der Uhr
messen und in den Terminkalender eintragen kann. Mit Recht hat man eine Uhr friither

11 Vgl. den Abschnitt ,Spielen und Feiern” im zit. Band der Enzyklopédischen Bibliothek 318 —331.

101



ein ,Chronometer” genannt. Die Uhr lduft auch, wenn nichts geschieht. Sie mif3t nicht
so sehr Geschichte als vielmehr Naturgeschichte.

Die Griechen kennen fiir ,Zeit” auch das Wort kaip6g, das ist die Zeit, in der etwas ge-
schieht, Geschichte geschieht. Kairos ist die Heilszeit, also die Zeit, in der ,Heil’ ge-
schieht, und das bedeutet Ganzheit. Kairos ist die Zeit, in der einer zum Ganzen findet,
zum Ganzen seiner selbst und der Welt. Im Kairos wird die zwanghafte Einbahn der Zeit
in eins zusammengefiihrt: Vergangenheit und Zukunft werden gegenwirtig. Der Kairos
kann nicht wie der Chronos durch die Uhr in Sekunden zertickt werden. Er bildet in
sich eine Einheit, eine Ganzheit. Die Festzeit kann also nicht mit dem Chronometer ge-
messen werden; dazu braucht es ein ,Kairometer”, oder noch besser eine Kairologie, wie
ich das Kirchenjahr am liebsten bezeichnen wiirde. Das Fest bringt die schon von Platon
geforderte rechte Einstellung zu den drei Dimensionen der Zeit zuriick:

2.1.1 Ein Fest ist bejahte Gegenwart

Der Mensch lebt in der Gegenwart und er kann nur gel6st leben, wenn er in der Gegen-
wart leben lernt. Die Bejahung der jeweils erlebten Stunde ist ein Teil der Lebenskunst.
Ich wiirde das ,carpe diem” des Horaz sogar als ein ,carpe horam” interpretieren. Einen
ganzen Tag iberschaut man kaum. Er kann sehr lang sein und sehr verschiedene Stun-
den haben. Die gegenwirtige Stunde ausschépfen, ausleben, verkosten, sozusagen im
Jetzt zu leben, das ist ein Grundakt der Lebenskunst.

Im Neuen Testament spielt das Jetzt und Heute eine groBe Rolle: ,Mahnt einander alle
Tage, solange es ein Heute gibt!” (Hebr 3, 13). Wir kénnen die adventliche Lesung aus
dem Rémerbrief fast auswendig: ,Jetzt ist es Zeit vom Schlaf aufzustehen. Heute ist un-
ser Heil ndher als damals, da wir zum Glauben kamen; die Nacht ist vorgeriickt, der
Tag bricht an” (R6m 13,11—12). Die starke Ausrichtung auf das Heute findet sich auch
im Vater Unser: ,Unser tigliches Brot gib uns heute” (Mt 6,11).

Viele Menschen bleiben an ihrer Vergangenheit hangen. Sie kommen oft einfach nicht
iiber etwas hinweg, was man ihnen angetan hat oder wo sie selbst versagt haben. Sie
lassen sich gewissermalen von der Vergangenheit die Gegenwart stehlen. — Andere
wieder leben nur in der Zukunft; sie traumen davon, was sie alles machen wollen, wohin
sie reisen werden u. dgl. Sie leben wie der Mann, der nach einer Bildgeschichte von Wil-
helm Busch nur mit einem Fernrohr spazieren geht: ,Schén ist es auch anderswo, und
hier bin ich sowieso”. Kein Wunder, wenn er mitsamt seinem langen Fernrohr in den
nachsten Tiimpel tappt.

2.1.2 Das Fest hilft, die Vergangenheit zu verarbeiten

Es bewahrt Vergangenes auf und macht es zur festlichen Gegenwart. Wir feiern ein Fest
zum Geburtstag, zur Silbernen Hochzeit, zum Jubildum der Priesterweihe. Die Ver-
gegenwartigung ist ein wichtiges Element des Festes. Sie hilft, das wertvolle Vergangene
zu er-innern, sich anzueignen und zu einem Stiick seiner selbst zu machen. — Ein Fest
bringt aber auch Unangenehmes aus der Vergangenheit zuriick, so daf3 es noch einmal
tiberdacht und iiberarbeitet werden kann. Im Licht des Festes schaut manches freundli-
cher aus und 148t sich eher regeln. Daher werden bei einem Fest auch manche Konflikte
geregelt oder gelést. Man reicht einander wieder die Hand zur Verséhnung, oder man
braucht es gar nicht mehr zu tun: Man hat ja bereits wieder miteinander gelacht, ge-
gessen und getrunken. Die Kinder vergessen bei einem kleinen Fest sehr rasch, wie sie

102



sich gestritten haben. Erwachsene vergessen es nicht so rasch; ihre Faschingsballe dau-
ern deshalb etwas linger.

DieKirche hat ein eigenes Sakrament zur Verarbeitung von Verletzungen in der Vergan-
genheit, das BuBsakrament. Der Gedanke, daf3 auch dieses Sakrament ein Fest sein soll,
liegt uns freilich noch recht fern. Dennoch ist dieses Sakrament in erster Linie von dem -
Fest her zu begreifen, das der barmherzige Vater dem verlorenen Sohn nach seiner Riick-
kehr bereitet hat. Er sollte in der Freude dieses Festes nicht nur die Verzeihung des Vaters
erfahren kdnnen, sondern auch sich selbst verzeihen lernen.?

2.1.3. Das Fest nimmt aber auch Zukunft vorweg

Es ist Erinnerung und VerheiBung. Wir feiern den Friihlingsbeginn oder das neue Jahr.
Wir feiern Einstand in eine neue Wohnung, in einen neuen Betrieb. Eine Geburtstags-
feier ist nicht nur dankbare Erinnerung an den Tag der Geburt, sondern auch Verhei-
Bung weiterer Freundschaft. Eine Silberhochzeit enthilt nicht nur die Erinnerung an das
Eheversprechen, sondern auch die Versicherung weiterer Treue. Ein Weihejubildum be-
deutet ein erneutes Ja zum weiteren Dienst. Ein gut gefeiertes Fest gibt wieder Mut fiir
die Zukunft und nimmt Angste weg.

Alle Dimensionen der Zeit werden bei der Feier der Eucharistie deutlich. Sie vergegen-
wirtigt das Leben, den Tod und die Auferstehung Jesu Christi und hilft so zur Er-
innerung, zum Eingehen in dieses Geschehen. Sie enthilt aber auch die VerheiBung:
JWir werden zu Tisch sitzen in seinem Reich.’ So 6ffnet sich die Zeit auf die Ewigkeit,
das Vergingliche auf das Bleibende.

2.2. Das Spontane

Fest und Feier werden meist gleichsinnig gebraucht. Man kann jedoch unter Feier ein
Fest verstehen, das ein Thema hat: Geburtstag, Schulabschluf3, Promotion. Ein Fest
mufB kein Thema haben; das Thema ist einfach das Ganze, das Leben als Ganzes. Wir
halten ein Fest, weil wir uns freuen, weil wir zustimmen wollen. Die Feier konkretisiert
die Zustimmung in einem Bereich. Feiern kommt vom lateinischen ,feriae’ mit der Wur-
zel ,fas’ oder ,fes’ die eine religise Handlung bezeichnet. Das Wort stammt aus der
Sakralsprache und bedeutete ,die fiir religiose Handlungen bestimmten Tage.* Ein
Fest ist immer glanzvoll und freudig. Eine Feier kann auch ernst sein, z. B. eine Totenfei-
er. Sakramente sind Feiern, nicht unbedingt Feste.

DieFeier hat zudem einen geregelten und geplanten Ablauf. Das Spontane wird bei einer
Feier nicht unbedingt geschitzt. Bei einem Fest aber schitzt man die Uberraschung, das
nicht Geplante, den spontanen Witz, die Situationskomik. Die spontane Aufforderung
zum Tanz bereitet mehr Freude als die Pflichttinze beim Opernball. Die Spontaneitit
enthilt einen starken Impuls zur Entzweckung; sie weckt Kreativitit und fordert das
Auffinden von Alternativen. Nach einem gut gefeierten Fest weil3 einer daher oft plétz-
lich wieder, wie es weitergehen kénnte.

2.3 Das Appellative

Ein Fest ist durchaus nicht unverbindlich. Es hat einen Aufforderungscharakter: Du
sollst zustimmen, sollst deine Mitte finden; das Leben soll dir lebenswert erscheinen.

12 Vgl W. Zauner, Rituale zur Schuldbewaltigung, in: G. Bachl/W. Zauner, Schuld und Schicksal, Linz1979,
63—74.
13 Vel. Duden, Herkunftswérterbuch der deutschen Sprache, Mannheim 1963, 161.

103



Die starke moralisch-ethische Komponente des Festes ist ein Grund dafiir, warum nicht
jederbereit ist, zu einem Fest zu gehen. Man darf mit einem halben, mit einem fragenden
und zweifelnden Herzen kommen, aber man soll mit einem vollen und erfiillten Herzen
gehen. Wer nicht bereit ist, wenigstens zu fragen und zu zweifeln, der wird sich fern-
halten.

In der Theologie sagt man, Liturgie sei Verkiindigung, verdichtetes Wort, ins Zeichen
gesetzter Anruf." Liturgie ist Verkiindigung, ist missionarisch, einladend und auffor-
dernd, appellativ. Liturgie zeigt neue Méglichkeiten, tiefere und radikalere Alternati-
ven, alssie der Mensch von sich aus finden wiirde. Esist kein Zufall, daB sich Paul Clau-
del bei der Feier der Weihnachtsmette in Notre Dame in Paris bekehrt hat. Es ist
durchaus versténdlich, da3 durch die Feiern beim 6sterreichischen Katholikentag 1983
viele Menschen noch iiber Rundfunk und Fernsehen den Appell wahrnehmen konnten,
den diese Feiern ausgestrahlt haben. Manche haben unter diesem Eindruck wieder ein
Leben aus dem Glauben und mit der Kirche begonnen.

2.4 Das Soziale

Ein Fest verlangt Freunde. Es schafft aber auch Freundschaft durch die gemeinsame Zu-
stimmung. Ein Fest ist auch ein Kommunikationsvorgang: Man versichert sich der Zu-
stimmung des anderen und der Zustimmung aller zum Ganzen. Das Fest bringt somit
dieMenschen einanderniher. Alle Kommunikationsmedien sind daher fiir das Fest von
Bedeutung: Sprache, Symbol, Kunst und Musik.

Das Fest hat einen sozialen Appellativcharakter: ,Nimm den anderen an” Man redet,
trinkt, singt und tanzt sich zusammen; man versShnt sich wieder.

Auch die Feier der Liturgie ist ein Kommunikationsvorgang mit Appellativcharakter.
Kommunion ist Verbindung mit Christus und den Christen. BuBe ist erneute Hinwen-
dung zu Gott und den Menschen. Eheist VerheiBunglebenslinglicher Kommunikation.

2.5 Das Erotische

Die Griechen unterscheiden den Eros von der Agape und vom Sexus. Eros ist die sinnen-
hafte, also durch alle Sinne wahrgenommene Freude an der Person des anderen. Eros
ist die Freude an der Schonheit des Menschen, an der Anmut seiner Sprache und Bewe-
gungen, an seiner Kleidung und gestalteten Umgebung, etwa seiner Wohnung. Das Fest
liebt die Farbe, liebt alles, was die Sinne anspricht. Das Erotische hilft, Distanz zu iiber-
winden und einander ndherzukommen.

Der im Jahre 1973 gestorbene Wiener Domprediger und Kunstkritiker Otto Mauer hat
vor seinem Tod mehrfach beklagt, daf3 die Kirche so unerotisch geworden sei. Er hat
die Verniichterung der Liturgie und die Kahlheit moderner Gemeinderiume beklagt ge-
geniiber der Sinnenfreude friiherer liturgischer Formen (Prozessionen!) und Kirchen-
raume. Er hat immer wieder gesagt: Wenn es der Kirche nicht gelingt, wieder mehr Eros
zu haben, werde sie langweilig und fad und kénne nicht mehr begeistern. Das sei jedoch
fiir die Kirche tédlich. BloBe Rechtglaubigkeit und gute Verwaltung, Disziplin und Kir-
chenrecht allein konnen die Kirche nicht voranbringen. Sie braucht auch die Kraft des
Eros. Diese wird geweckt und zeigt sich im Fest.

Allenthalben wird heute gefragt, wie die Menschen die ,ars vivendi”’, die elementare
Kunst zu leben, wieder lernen kénnten. Der Weg hierzu fithrt {iber die MuBe und das
Fest.

4 So K. Rahner passim, z. B. Schriften III, Einsiedeln 1956, 292.

104



