Die ,Sozialethik” von Wilhelm Dreier ist sicher kein
Ersatzangebot fiir frithere grof3e Sozialethiken (z. B.
von A. E Utz, . Messner); sie will dies auch keines-
falls sein.

Nach einer kurzen Klirung des Begriffsfeldes und
den derzeitigen Tendenzen werden zwei theologische
Topoiins Treffen gefiihrt, die fiir das “Christliche” als
richtungsweisend angesehen werden: ,Umkehr” und
.Befreiung” im Kontext der “Resozialisierung”. Im
nichsten Abschnitt wird (sehr kurz) auf das Feld des
Politischen eingegangen, und zwar unter den Topoi
JPartizipation” und ,Antizipation’. Man merkt
diesen Ausfithrungen an, daf sie ein Sukkus bisheri-
ger griindlicherer Erérterungen auf diesem Feld sind.
Der materiale Teil der Sozialethik beschrinkt sich
darauf, einige ,Praxisfelder sozialethischen Han-
delns” zu erdrtern, und zwar solche Felder, die zur
Zeit in der aktuellen Diskussion stehen; es sind dies:
Friede (49—92), Wachstum (93—113) und Krisen-
zeichen der heutigen Gesellschaft in der BRD
(114—157). Damit sind wichtige Rasterstabe ge-
nannt, in deren Rahmen das ganze Feld heutiger
sozialethischer Fragen eingefangen werden kann.
Linz Ferdinand Reisinger

RELIGIONEN

ELIADE MIRCEA, Geschichte der religisen Ideen.
Bd. I11/1. Von Mohammed bis zum Beginn der Neu-
zeit. (326.) Herder, Freiburg-Basel-Wien 1983. Geb.
DM 58,—.

Der hier vorliegende Teilband des auf 3 Biande konzi-
pierten Werkes wird den hohen Erwartungen, die
man mit dem Namen des Verf. verbindet, voll ge-
recht. E. (1907 in Bukarest geboren und jetzt in Chi-
kago) hat sein umfangreiches Wissen auf dem Gebiet
der Religionswissenschaft durch zahlreiche Verof-
fentlichungen unter Beweis gestellt. Es ist faszinie-
rend, in kurzen Abschnitten (der Bd. umfaBt die
Uberschriften 241—318, zusammengefaB3t in den
Kapiteln 31—39 des Gesamtwerkes) iiber die ver-
schiedenen Phianomene religioser Entwicklungen zu
lesen, wenn diese von jemand beschrieben werden,
der iiber ein derart grundlegendes Wissen verfiigt.
Historische Fakten und Details bekommen Stellen-
wert und Bedeutung auf ihrem geisteswissenschaftli-
chen Hintergrund. Man erfihrt nicht nur Neues, es
wird nicht nur ergiinzt, was man halb gewuBt hat,
sondern es ergeben sich auch Einsichten in Zusam-
menhinge, die bei der Darstellung nur einer religi-
Ssen Tradition meist ausgeklammert bleiben.

Bd. I11/1 befaBt sich vornehmlich mit der Entwick-
lung der 3 grofen monotheistischen Religionen (Ju-
dentum, Christentum, Islam) vom zu Ende gehenden
Altertum bis zur beginnenden Neuzeit, wobei auch
volkstiimliche Mythologien, Heterodoxien und
Ausdrucksformen wie Hexenwahn und Alchemie
zur Sprache kommen. Kap. 31 befaBt sich mit den
Religionen Alteurasiens und Kap. 39 mit der tibeta-
nischen Religion.

ObE. derislamitischen Mystik, den Zusammenhan-
gen um den Bilderstreit, der Entwicklung des Juden-
tums bis zum Chassidismus oder der tibetischen My-
stik nachgeht, iiberall erweist er sich als Fachmann,
der souverin mit dem verfiigbaren Wissen umzuge-

hen weil3. Er macht deutlich, wie die Wirkung neuer
religidser Ideen immer auch abhiéngig war von prak-
tischen und politischen Zufilligkeiten. Bei aller
(nicht zuletzt kulturbedingten) Verschiedenheit reli-
gioser Uberlieferungen werden auch die Ahnlichkeit
und die Ubereinstimmung in den Fragestellungen
und in den Antworten der Religionen sichtbar. Daf}
neue Ideen hiufig bereits Bestehendes mit einbezo-
gen haben, gilt auch fiir das Christentum, das eben-
falls alte ethnisch-religidse Traditionen nicht immer
auszuldschen vermochte; sie iiberlebten, wurden
aufgenommen und wirken weiter. Bleibt man sich
dessen bewul3t, ist z. B, auch ein so bedauerliches
Phinomen wie der Hexenwahn leichter freizuhalten
von einer ideologischen Be- und Verurteilung, die
sehr rasch wieder wahnhafte Ziige bekommen kann.
Es ist zu hoffen, daB es E. gelingt, dieses umfassende
Werk bald zu Ende zu fiihren.

Linz Josef Janda

STROLZ WALTER / WALDENFELS HANS (Hg.),
Christliche Grundlagen des Dialogs mit den Weltre-
ligionen. (Quaestiones disputatae, Bd. 98). (192.)
Herder, Freiburg-Basel-Wien 1983, Ppb. DM 39,50.

Wer Andersdenkenden begegnen undsichihnen mit-
teilen will, sollte sich zuerst seiner eigenen Uberzeu-
gungbewuBtundsichersein; damitist gewihrleistet,
dal er weder aus Unsicherheit verkrampft nur die
eigene Auffassung verteidigt, noch zugunsten einer
oberflichlichen Verstindigung Uberzeugungen ge-
ringachtet.

Dieser  Selbstvergewisserung  eines  christl.
Glaubens- und Weltverstindnisses wollen die Auf-
sitze dieses Bandes dienen. Unverkennbar riicken
dabei manche alte Wahrheiten gerade durch die Fra-
gen, die sich aus dem Dialog mit anderen Religionen
ergeben, wieder neu und mehr ins BewuBtsein.

In einem 1. Beitrag befalBt sich H. Waldenfels mit
Gott-Mensch-Welt*, Themen, mit denen sich —
wenn auch auf unterschiedliche Weise — alle Reli-
gionen befassen. Korvin-Krasinski bietet eine
religions- und kulturmorphologische Analyse zur
Wechelbeziehung Kosmozentrik — Anthropozen-
trik. H. Seebaf3 geht der Frage der Gottesbeziehung
zur Gétterwelt der Vélker im AT nach. Die Uberle-
gungen von W, Strolz drehen sich um das Schép-
fungswort am Anfang und das fleischgewordene
Wort. Dabei wird deutlich, daf} aller notwendige
sprachliche Ausdruck auf eine letztlich unerschopf-
liche Sinnvorgabe angewiesen bleibt. Der Beitrag
von A, Ganoczy zeigt die Bedeutung des christl.
Schopfungsglaubens fiir die Einheit der Menschheit
auf. H. W. Gensicheniiberdenkt die uralte Spannung
zwischen Evangelisierung und Dialog, die in der ge-
genwirtigen Missionstheologie von zentraler Bedeu-
tung ist. Zuletzt schreibt C. Thoma tiber das (judi-
sche und christliche) wandernde Volk Gottes. Als
Anhang hat G. Rif3e eine recht brauchbare Literatur-
liste zum Gesamtthema ,Christentum — Welt-
religionen” zusammengestellt.

In einer Zeit, die in Gefahr ist, aus Nervositat, Unsi-
cherheit oder Gleichgiiltigkeit das Gesprach mit an-
deren Religionen in einer modischen Oberflachlich-
keit zu suchen, sind die Darlegungen dieses Bandes
eine wohltuende Orientierung. Besinnung und

179



Denkpausen mogen zwar Gesprichsverzégerungen
sein, letztlich sind sie doch Voraussetzung fiir einen
erstzunehmenden Gedankenaustausch. Auch wird
erinnert, daB Uberlegungen, wie man Andersden-
kenden begegnen kann, mehr, als dies meist bedacht
wird, ihren Niederschlag in der Bibel gefunden
haben.

Eine kleine Korrektur: Chiang Mai liegt in Nord-
Thailand und nicht in Burma (162).
Linz

Josef Janda

KHOURY ADEL TH. /HUNERMANN P., Wer ist
Gott. Die Antwort der Weltreligionen. (126.) Her-
der, Freiburg i. Br. 1983. (HerBii 1079). Ppb.
DM 6,90.

«Die Lehre der Religionsgeschichte, daf3 die Men-
schen zu allen Zeiten bis zum jiingsten Zeitabschnitt
ihr Leben nach all seinen Dimensionen religids ver-
standen, ist ein Sachverhalt, der das UnterbewuBt-
sein des heutigen Menschen ebenso prigt wie seine
Alltagssprache” (S.9). Auch die Flut von Publikatio-
nen iiber Themen wie: Religion, Religionen, Gottes-
frage usw. ist fiir diese These ein nicht zu iibersehen-
des Zeugnis. Gott ist also nicht tot, im Gegenteil, je
dringender die Probleme des menschlichen Lebens
und Uberlebens werden, umso starker wird die Frage
nach einem letzten Halt, nach einer letzten morali-
schen Instanz. Die Frage nach Gott ist da, aber Wer
ist Gott?", welche Religion gibt die zutreffendere
Antwort auf diese Frage? Diesem Anliegen ist das
vorliegende Herder-Taschenbuch gewidmet. Fiir die
Herausgabe zeichnen der Miinsteraner Professor fiir
Religionswissenschaften Adel Th. Khoury und der
Tiibinger Dogmatiker Peter Hiinermann.

In einer Einfithrung zum Thema ,Formen und Aus-
wirkungen des Gottesglaubens” behandelt A, Th.
Khoury wesentliche Grundfragen zu Monotheis-
mus, Polytheismus, Bedeutung des Gottesglaubens
{iberhaupt. Dabei gewinnt man den Eindruck, daB
er eher einer evolutiven Sicht des Gottesglaubens zu-
neigt. Ein Hinweis auf A. Lang und W. Schmidt wire
wohl giinstig gewesen. Im weiteren bearbeitet A, Th.
Khoury die Gottesfrage im Hinduismus und Islam,
E. Meier im Buddhismus und Pinchas Lapide im Ju-
dentum. Der Beitrag von E. Meier zum Buddhismus
scheint uns zu kurz geraten. Die abschlieBende Ant-
wort aus christlicher Sicht gibt P. Hiinermann unter
dem Aspekt: ,Gott — der Vater unseres Herrn Jesus
Christus’, eine sehr gediegene und gut lesbare Be-
trachtung des christlichen Gottesbildes und Gottes-
glaubens. Vielleicht wiire es giinstig gewesen, ange-
sichts einer auch im Religionsunterricht oft zu
vordergriindigen gesellschaftskritischen Schau der
Personlichkeit Jesu Christi, dazu etwas mehr als eine
kurze Notiz in Anmerkung zu bringen.

In der Literaturangabe zu den Religionen vermiBt
man das immer noch bedeutsame Werk ,Christus
und die Religionen der Erde” von Kardinal Franz K-
nig, aber auch die sehr lesenswerten Bindchen der
Enzyklopidie ,Der Christ in der Welt“ von J. Hirsch-
mann,

Linz Josef Hormandinger

180

SPIRITUALITAT

LOHFINK NORBERT, Der Geschmack der Hoff-
nung. Christsein und christliche Orden. Verlag Her-
der, Freiburg 1983. Kart. DM 12,80.

L. stellt seine Beitrige zum Verstéindnis des Ordensle-
bens unter den Leitgedanken der Hoffnung. Die ein-
zelnen Abschnitte, die in diesem Bandchen vereinigt
sind, wurden 1982 vor Ordenschristen aus verschie-
denen Orden gehalten. Wie der Autor im Vorwort
ausfiihrt, ist in diesem Band auch das Hauptreferat
mitverarbeitet, das er am dsterreichischen Ordens-
tag 1982 gehalten hat. ,Der Geschmack der Hoff-
nung” ist aber ein homogener Entwurf einer Theolo-
gie des Ordenslebens geworden, ein durchlaufender
Gedankengang.

Der Hauptteil des Buches versucht, den Menschen,
den Christen, als einen Hoffenden zu sehen. Letztlich
hoffen wir auf Gott allein. Fiir den Ordenschristen —
so Lohfink — tritt die letzte Transzendenz der Hoff-
nung deutlich ins Zeichen: in der Armut, im Sich-
Lésen aus der Familie, im Dienst und Gehorsam.
.Dies alles wird zum Zeichen, falls unsere Mitmen-
schen dies sehen und zugleich an uns ablesen kon-
nen, daB wir keineswegs aufgehort haben, dasin uns
zu tragen, was die Menschen zu Menschen macht —
die stindig ins Morgen ausgestreckte wartende und
weiterdringende Hoffnung.” (18)

Was diese Hoffnung fiir den Christen bedeutet,
macht Lohfink in den weiteren Abschnitten deutlich:
Erspricht vonder HoffnungIsraels, die uns vorallem
in den entscheidenden Gestalten der Propheten ent-
gegentritt, sowie von der erdenschweren Hoffnung
Israels, die sich gerade auf diese Erde bezog. Die Er-
filllung dieser Hoffnung in Jesus Christus wird in
einem weiteren Schritt sichtbar gemacht. Aus dem
Umstand, daB in Christus schon alles gegeben ist,
aber doch noch nicht voll daist, ergibt sich eine neue
Art von Hoffnung, eben die christliche.

Nach dieser biblischen Grundbesinnung stellt Loh-
fink erneut die Frage nach dem Sinn der Kléster und
Orden: lhre Hoffnung ist keine andere ,als die Hoff-
nung aller, die auf den Namen Jesu getauft wurden
und den damit bezeichneten Tod wirklich gestorben
sind, um ein neues Leben zu beginnen” (56), aber die
Orden sollten eine konkretere Form der einen Hoff-
nung leben: ,Weil nun trotz allem das géttliche An-
geld, das uns gegeben wurde, schon greifbarer ist als
in manchem in der Kirche um uns herum” (60).
Dieser theologische Grundansatz wird in den wei-
teren Abschnitten konkretisiert auf den alltiglichen
Lebensvollzug in einem Orden, in einem Kloster
(Hoffnung und Offentlichkeit: 63—79; Hoffnung
und Geduld: 80—87).

Die beiden grof3en Bereiche der Aktivitit vieler Or-
den, die Bemithung um Kinder und Jugendliche (in
Kindergirten, Internaten, Schulen usw.) sowie die
Bemiihung um die Kranken und Behinderten nimmt
Lohfink in den beiden letzten Abschnitten in den
Blick. ,Darf man der Jugend Hoffnung machen?”
(88—111). Diese Frage beantwortet Lohfink mit sehr
lebensnahen Anregungen fiir Schulorden. ,Darf
man den Leidenden Hoffnung machen?” (112—127).
In der Beantwortung dieser Frage finden sich viele
Impulse fiir die Verwirklichung des Lebens der



