HELMUT RENOCKL

Okkultismus vor dem Hintergrund
der christlichen Botschaft

Das BewuBtsein, daB wir in einer Zeit des Umbruchs leben, ruft Sehnsiichte und Angste wach, die
okkulte Praktiken (Tischerlriicken, Wahrsagerei, Verbindungen mit dem Jenseits) begiinstigen. Dem
Christen stelltsich die Frage, welchen Stellenwert diese Phinomene im Lichte des Evangeliums haben.
(Redaktion)

1. Hohes Interesse fiir ;JOkkultes” und ,Kontakte mit dem Jenseits”

Unerklirliche, dienormalen Erfahrungeniibersteigende Ereignisse, Empfindungen und
Fahigkeiten haben schon immer fasziniert, die Neugierde der Menschen angestachelt,
starke Sehnsiichte und Angste ausgeldst.! In Krisen- und Umbruchzeiten — wie gegen-
wirtig — steigt das Interesse dafiir abernoch deutlich an. Dafiir lassen sich verschiedene
Griinde angeben:

Erstens liegt es im Wesen von Umbruchzeiten, daf die bisher als selbstverstiandlich gel-
tende Weltsicht samt ihren Ordnungen und Leitvorstellungen frag-wiirdig wird. Gegen-
wartig geschieht das mit dem Weltbild der Neuzeit, das gepragt ist von einer ganz be-
stimmten, eindimensionalen Rationalitit und von einer darauf aufbauenden
Fortschrittshoffnung: Natur, Mensch und Gesellschaft sollen naturwissenschaftlich er-
forscht werden, um sie dem Menschen verfiigbar zu machen (Leitfigur ,Prometheus”).
Die Erreichung der wichtigsten Ziele — die Uberwindung des érgsten Sachgiiter-
Mangels und des totalen Ausgeliefertseins gegeniiber den Zwingen der Natur — fihrt
zur ,Melancholie der Erfiillung®, und das Erfahren der Kosten und der Grenzen des neu-
zeitlichen Programms beeintrichtigt dessen Uberzeugungs- und Mobilisierungskraft.
Man wird sich zunehmend bewul3t, daB3 die neuzeitliche Weltsicht und Lebenshaltung
nur einen Teilausschnitt der Wirklichkeit beleuchtet, in den Vordergrund geriickt, ande-
resim Dunkeln, im Hintergrund gelassen hat (das gilt fiir jede Epoche, Kultur und Welt-
sicht). Mit dem BewuB3twerden des Ungeniigens des bisher geltenden ,Vordergrunds”
wendet man sich verstarkt dem Hintergrund und dem Verborgenen (,Okkulten”) zu.?
Man ist offen fiir die sehr begriindete Annahme, dal es weitaus mehr Dinge zwischen
Himmel und Erde gibt, als wir in unsere (bisher geltenden) Begriffe und Begriffssysteme
eingefangen haben. Und auch in uns selbst (und in der Gesellschaft) verhalten sich das
worthaft Denk- und Aussagbare zum Un- und Unterbewul3ten wie die sichtbare Spitze
eines Eisberges zum viel gréBeren Sockel unter Wasser.?

i Uber okkulte Phinomene und Praxen informieren nicht nur parapsychologische Fachbiicher (s, Literatur-

hinweise unten); interessante Texte und Hinweise liefern auch gewichtige Autoren anderer Fachrichtungen,
z. B. A. Schopenhauer, Parapsychologische Schriften. Neuausgabe Basel 1961; I. Kant, Triume eines
Geistersehers, erldutert durch Triume der Metaphysik: Kants Werke. Akademie-Ausgabe. Bd 11, Berlin
1912, 315—2373, bes. 353ff.; A. Gehlen, Urmensch und Spitkultur. Frankfurt 21964, bes. 232—249; A.

Solschenizyn, Der Archipel Gulag. Bd. I, Bern 1974, 265.

Die gegenwirtige Flut okkulter und esoterischer Literatur ist Indikator dafiir. Deutend dazu: M. Eliade,

Das Okkulte und die moderne Welt. Zeitstrémungen in der Sicht der Religionsgeschichte, Salzburg 1978,

Eliade sieht darin Ziige einer neuen Gnosis und eine Reaktion auf den Sakularismus,

C. G. Jungs Psychologie (vgl. bes.: Uber die Psychologie des UnbewuBten, Ziirich ¢1948; Naturerklirung
und Psyche, Ziirich1952) fuBBt auf solchen Vorstellungen: Unter der bewufBten Ich-Spitze nimmt er das viel
breitere Personlich-UnbewuBte (bei S. Freud das ,Es”) an und darunter als noch viel umfassendere Schicht
das Kollektiv-UnbewuBte”. In Letzterem wurzeln nach Jung ,Archetypen” genannte Wirkkrifte und auch
noc};l weitere Wirkzusammenhiinge und Ubertragungsbahnen kénnen in dieser ,Schichte” angenommen
werden.

[

o

206



Zweitens ist es in solchen Umbruchzeiten fiir Heranwachsende und Erwachsene schwie-
riger als sonst, eine verldBliche Lebensorientierung zu gewinnen und zu behalten. Unsi-
cherheit, Angste, geringere Belastbarkeit etc. nehmen zu, der Sicherungsbedarf, das
Verlangen nach unbedingter Sicherheit, steigt. Und damit wachsen die uralten Wiinsche
nach AnschluB-Finden an bzw. Verfiigen-Kénnen tiber geheimnisvolle, iiberirdische
Michte: zur Steigerung der eigenen Méglichkeiten, zur Abhaltung von Gefahrdungen
und Bedrohungen, zur Kompensation der Orientierungs-, Entscheidungs- und Verant-
wortungsschwiche. Das Ausmal dessen steht wiederum in Zusammenhang mit per-
sonlichen Befindlichkeiten (Orientierungsnéte der Pubertit, Gesundheits-, Lebenskri-
sen, Uberforderung im Beruf, Partnerverlust . . .), gesellschaftlichen Konstellationen
und Zeitlagen (iibergrofBe Spannungen, Umstellungskrisen, instabile politische Ver-
hiltnisse, Bedrohungen von auB3en . . .). Uberirdische Miachte und Einfliisse méchte
man hin und wieder auch aus Rache-und Schidigungsabsichten mobilisieren: z. B. Ver-
wiinschung, Verfluchung, Verteufelung. Zu uns Menschen gehéren auch diese dunklen
Seiten; wir sind nicht so, wie wir sein méchten.

Und drittens rei3en die Beziehungen zwischen Menschen mit dem Tod nicht einfach ab.
Esbestehen starke Wiinsche nach einer Verbindung mit geliebten Verstorbenen (G. Mar-
cel: ,Einen Menschen lieben heiBt sagen: Du wirst nicht sterben”). Wenn man sich Ver-
storbenen gegeniiber schuldig fiihlt, wenn man schuldig geblieben oder schuldig gewor-
den ist, so bestehen oft sehr tiefsitzende Befiirchtungen und Angste im Hinblick auf
negative, richende Einfliisse durch Geister Verstorbener.*

2. Die Bedeutung von weiterweisenden Bildern und Deutungen

Unerklarliche Erfahrungen, paranormale Angste und Sehnsiichte, wecken das Interesse
heutiger Menschen oft mehr fiir okkulte und esoterische Deutungen als fiir die christli-
che Eschatologie. Auch dafiir lassen sich Griinde angeben:

Die Jenseitsbilder der kirchlichen Tradition — Jiingstes Gericht, Himmel, Hélle, Fege-
feuer — waren anschaulich und stark, allerdings auch gefahrlich und anthropomorph.
Und sie entsprechen nicht mehr recht den heutigen Empfindungs-und Vorstellungstigu-
ren. Die nach langem Riickstau unvermutet rasch und oft allzu seicht erfolgte Entmy-
thologisierung 148t ,leere Hauser”, d. h. gewaltige Lebensdeutungs- und Sinngebungs-
Defizite, zuriick.

Ein weiteres Defizit unserer Theologie und Verkiindigung wirktsichim Zusammenhang
dieser Thematik aus: ihre Akzente liegen zu einseitig auf einem individualistischen Per-
sonalismus und auf dem Worthaft-Kognitiven. Die Wirk-lichkeiten des Gesellschaftli-
chen sowie des individuellen und kollektiven Un- und UnterbewuBten werden kaum
artikuliert und gedeutet. Das alles wird aber sehr wohl gespiirt und zwar alsmachtvolle,
oft iiberwiltigende Einfliisse und Gewalten von innen und auffen. Ohne angemessene
theologische und kirchliche Artikulations- und Deutungsméglichkeiten werden diese
realen und starken Empfindungen vorschnell als Einfliisse von Geistern und Dédmonen
interpretiert.

Intheologischer und pastoraler Hinsicht ist zu bedenken: Alle Bilder, Vorstellungen und

4 Zu all dem liefern Mythologie, Ethnologie und Tiefenpsychologie reiches Anschauungsmaterial. In eso-
terischen Kreisen finden z. B. die Tibetanischen und Agyptischen Totenbiicher grof3e Beachtung. Zur Tie-
fenpsychologie vgl. z. B. I. Caruso, Die Trennung der Liebenden. Eine Phinomenologie des Todes, Stutt-
gart 1968.

207



Projektionen sind zuerst einmal aus der Erfahrung genommen, auch die biblischen.
Man denke nur an ,himmlisches Hochzeitsmahl”, ,himmlisches Jerusalem®, ,Schafe und
Bécke”, ,Feuer” usw. Wir haben auch kaum andere Moglichkeiten. Wichtig ist, sich be-
wul3t zu bleiben, daB es Bilder, d. h. Anndherungen, sind und daf3 unsere Chance und
Aufgabe darin liegt, bessere und schlechtere, konstruktive und destruktive Bilder bzw.
Vorstellungen zu unterscheiden.®

Glaube und Theologie diirfen sich nicht auf eine abgrenzbare Separatwirklichkeit be-
schrianken wollen oder lassen. Es geht um die umfassende Orientierung und Deutung,
um Ursprung, Entfaltung und Ziel der Gesamtwirklichkeit. Theologie und Glaube ste-
hen dabei nicht allein, sondern in einem grofen menschlichen Zusammenhang: Deu-
tung, Verdichtung und Kultivierung der erfahrenen Realitit spiegeln sich in den My-
then, Sagen und Mirchen bzw. sind Anliegen der Kunst, Dichtung und Wissenschaft
undsindin spezieller Weise Inhalt der Artikulationen der biblischen Offenbarungs-und
Christentumsgeschichte.®

In diesen Deutungs-, Sinngebungs- und Bewiltigungsansitzen lassen sich
beschreibend-feststellende und kreativ-weiterfithrende Ziige unterscheiden. Sowohl
die Wirklichkeit als auch unser Wahrnehmen und Deuten sind etwas Lebendiges, stin-
dig in FluB. Allerdings wirkt gegenwirtig beziiglich Wahrnehmung und Deutung eine
zivilisatorisch bedingte Verarmung: Die Reiziiberflutung und die gesellschaftlich vor-
herrschende passiv-konsumierende Grundhaltung schwichen und deformieren unsere
Wahrnehmungsfahigkeit im allgemeinen und speziell fiir die hintergriindigeren
menschlichen Fundamentalerfahrungen und erst recht die verarbeitende und aktiv-
deutende Potenz.

Diese Verarmung ist iiberaus bedenklich, weil wir Menschen ja wesentlich aus
Hoffnungs-Bildern leben. Wir brauchen sinngebende und voranweisende Verheif3un-
gen, Vorstellungen und Entwiirfe, damit unsere Kréfte und Fihigkeiten entsprechend
mobilisiert und konstruktiv eingesetzt werden konnen. Heute herrschen vielfach Skep-
sis, Orientierungsarmut, iiberwiegend pessimistische Zukunfts- und nostalgisch-
vergoldende Riickblicks-Bilder. Solche Verarmung umfal3t den profanen und den reli-
gitsen Bereich. Auch diekirchliche Verkiindigung, die Predigt, der Religionsunterricht,
die Theologie, entsprechen oft wenig den religitsen Sehnsiichten. So wichtig Anliegen
wie Dritte Welt, Umwelt und Friede auch fiir die Kirche sind, so unverzichtbar und uner-
setzbarist die Artikulation der tiefsten und letzten Perspektiven: Endgiiltig-Werden des
Lebens, Erlésung von Endlichkeit und Schuld, ,neue Erde”: ,Was kein Auge gesehen und
kein Ohr gehort, was in keines Menschen Herz gedrungen ist, hat Gott fiir die bereitet,
die ihn lieben” (1 Kor 2,9; vgl. Offb 21,1—5).

Die Bedeutung der Bilder wurde deshalb so stark herausgestellt, weil sie bei der gegen-
wiartigen Dominanz des Worthaften zu wenig beachtet wird. Selbstverstandlich sind
Reflexion, Unterscheidung und begriffliche Klarung ebenso wichtig. Esmul3 ja die Rich-

5 Ausfiihrlich dazu: G. Bachl, Uber den Tod und das Leben danach, Graz 1980. Ders.: Faszination des
Schreckens. Die Hélleim christlichen System. In: Kunst und Kirche 1983 (Heft 4), 187—191; H. Kiing; Ewi-
ges Leben, Miinchen 1982. W. Kasper — K. Lehmann, Teufel, Damonen, Besessenheit. Zur Wirklichkeit
des Bésen, Mainz 1978; A. Gérres — K. Rahner, Das Bése. Wege zu seiner Bewiltigung in Psychotherapie
und Christentum, Freiburg #1983; Eu. Drewermann, Strukturen des Bésen. 3 Bde. Miinchen 1977 ff.

¢ Ein mit herrlichen Bildern illustrierter Durchblick: H. Rombach, Leben des Geistes. Ein Buch der Bilder
zur Fundamentalgeschichte der Menschheit, Freiburg 1977. Ein empfehlenswertes Kompendium: M. Elia-
de, Geschichtederreligiésen Ideen. 3 Bde. + Quellenband. Freiburg 1978 ff. Zur Anthropologie: ]. Méller,
Mensch sein: ein ProzeB3, Diisseldorf 1979.

208



tung der Mobilisierung, der komplexe Zusammenhang verschiedener, sich oft iiber-
schneidender Zielsetzungen, verantwortlich bedacht werden (gerade in Phasen drin-
gender Umorientierung!).

In der Vielfalt und Uneindeutigkeit der Bilder ist zwischen ,besser” und ,schlechter” zu
unterscheiden, sollnicht lahmende Vielfalt oder Beliebigkeit bzw. Gleich-Giiltigkeit das
letzte Wort sein. In der Geschichte zeigt sich eine Abfolge von Bilderphasen und Bilder-
stiirmen. In Bildersturm-/Aufklirungsphasen wird die Unzuldnglichkeit bzw. das
Nicht-mehr-Entsprechen bestimmter Bilder und die Unangemessenheit aller Bilder in
bezug auf Gott bewul3t. Und es wird Platz fiir neue Bilder und Sehnsucht danach ge-
schaffen.”

3. Der Stellenwert des QOkkulten fiir menschliches Erkennen und Reifen

Das menschliche Wahrnehmen und Erkennen ist kein isolierbarer, objektiver, einlinig-
kausaler Prozel3 zwischen Objekt und Subjekt; ebensowenig ist dies die menschliche
Praxis. Der erkennende Mensch ist von seinen leiblichen und seelischen Voraussetzun-
gen, persdnlichen und gesellschaftlichen Vor-Erfahrungen, Vor-Verstindnissen, von
Sehnsiichten, Angsten und Interessen, von Hoffnungen und Erfolgs-Erlebnissen, Be-
schadigungen, Enttauschungen und Uberforderungen massiv geprigt und beeinfluft.
Das alles wirkt sich auf die Richtung und die Intensitit der Aufmerksamkeit und Wahr-
nehmung aus und selbstverstindlich auch auf das Wie der Deutung. Was wir fiir objek-
tive Erkenntnis halten, ist oft in hohem Ausmalf3 von den Auffassungen und Erwartun-
gen/Befiirchtungen einer personlichen Stimmung, von der Zeitsituation, von der
gesellschaftlichen Umwelt (Medien!) und kulturellen Tradition geformt und gefarbt.

Ein Schema zur Verdeutlichung: '

/ PraXis \

Erfahrung = # Deutung/Deutungsmodelle

Fiir die Interpretation von ,Okkultem” ist folgende Klarstellung bedeutsam:

Wie alle mit unseren Wahrnehmungsméglichkeiten aufgenommenen Phinomene und
Eindriicke sind auch alle Para-Phinomene natiirlich und fiir verschiedene Deutungen
offen. Das AuB3er- oder Ubernatiirliche liegt nicht im Phanomen, sondern in der Verur-
sachung oder Anordnung des sich Zeigenden. Weichenstellend bei den Deutungsmég-
lichkeiten ist daher die Antwort auf folgende Frage: Sind alle Para-phénomene in ihrem
Zustandekommen aus den seelischen Tiefen der Menschen erklarbar (animistische
Deutung) oder jedenfalls in bestimmten Fallen nur durch ein Hereinwirken jenseitiger
Krifte und/oder Wesen in die diesseitige Welt (spiritualistische Deutung)? Da gibt es
von allen Seiten weltanschauliche (metawissenschaftliche!) Vorentscheidungen.”
Das BewuB3twerden der Unabgeschlossenheit und Partialitit unseres Wahrnehmens
und Erkennens, unserer Auffassung von WirKlichkeit insgesamt, ist wichtig. Deshalb
mul} jede etablierte und fixierte Weltdeutung, selbstverstéandlich auch eine verabsolu-
tierte neuzeitlich-szientistische Weltsicht, wieder aufgesprengt werden. Dabei kénnen
paranormale Wahrnehmungen und Forschungen gewisse Lockerungen und Hilfen be-

7 Vgl. dazu: G. Rombold, Kunst — Protest und VerheiBung. Eine Anthropologie der Kunst, Linz 1976.
72 Diesen Hinweis verdanke ich B. Wenisch (Salzburg).

209



wirken.® Ein sicheres Wissen iiber ein Fortleben nach dem Tod (oder gar ein
Zuginglich-und Verfiigbarmachen jenseitiger Michte) kann davon aber sicher nicht er-
wartet werden. Dafiir ist der Phinomenbereich der Parapsychologie (neuerdings viel-
fach Paranormologie genannt) viel zu schmal. Sie kann sich ja nur auf seltene Beobach-
tungen, deren wissenschaftlich zuverldssige Untersuchung und Deutung noch dazu
juBerst schwierig ist, stiitzen. Immer wieder muB3ten und miissen vermeintlich sichere
Forschungsergebnisse revidiert werden. (So wurde erst unldngst ein von angesehenen
Parapsychologen untersuchtes und fiir echt erklértes ,Spuk“Phanomen in einem Haus
in Rosenheim als Betrug entlarvt.) Es ist gerade hier mit Leichtglaubigkeit, Aberglau-
ben, Betrug, Scharlatanerie und sensationalistischer Geschaftemacherei zu rechnen
und das Herausfiltern echter paranormaler Phinomene unendlich miihselig. Daraus er-
gibt sich aber auch die Aufgabe und der Stellenwert diesbeziiglicher wissenschaftlicher
Bemiihungen: seridses parapsychologisches (paranormologisches) Forschen und — so-
weit moglich — Kléren dient der Information, der BewuBtseinsentwicklung und Psy-
chohygiene und schiitzt damit gegen Betrug und Aberglauben.

Fiir die Grundfragen des Menschseins, beispielsweise eines Lebens tiber unsere Erfah-
rungsform von Raum und Zeit hinaus, und fiir die umfassenden Integrations- und Sinn-
gebungserfordernisse des Lebens hier, muB3 man sich auf das Ganze des Lebens und auf
die gro3en Deutungsbemiihungen der Menschheit in Mythos, Theologie und Philoso-
phie beziehen. Innerhalb dieser Deutungen konnen die biblischen Zeugnisse ihre spe-
zielle Offenbarungsbedeutung und wegweisende Kraft erweisen.

Gerade in unserer Umbruch-Zeit mit gesteigertem Stref} und erschwerter Identitits-
Bildung, angesichts der zersplitterten und zersplitternden Wissens- und Lebensbereiche
heute entsteht grof3e Sehnsucht nach umfassender Einheit, Geborgenheit und Sicher-
heit.? Das wird dort und da allzu kurzschliissig und nostalgisch in der Vergangenheit
gesucht (Alternativromantik, heile Indianerwelt etc.), wobei einseitige Ubertreibung zu
klischeehafter Fixierung fiihrt und kaum zur Bewiltigung der heutigen Lebensfragen
beitragt.

Auch Okkultismus und Esoterik kénnen zu solch kurzschliissigen Auswegen werden,
wenn Menschen, stattsich fiir die vielschichtige Einheit der Wirklichkeit offenzuhalten,
schwer oder garnicht Erklarbares vorschnell als (,eigentliche”) Sonderwirklichkeit aus-
grenzen, indiesie aus der (schwierigen) Normalwirklichkeit fliichten. Der fatale Beweg-

8 Soz.B. A. Kéberle: , . . . Beobachtung gemacht, dafB} gérade solche sikulare Menschen, die fiir die kirch-
liche Verkiindigung nicht mehr gedffnet waren, zum ersten Mal wieder . . . nachdenklich geworden sind
. . . durch irgendeine iibersinnliche Erfahrung, die sie selbst gemacht haben oder in ihrem néchsten Be-
kanntenkreis . . . Das ist bestimmt noch kein lebendiger Gottesglaube, aber es ist ein Aufbruch aus der
reinen Diesseitigkeit in der Richtung, sich . . . zu 6ffnen fiir Realitdten, die iiber die Empirie hinausrei-
chen In: G. Adler, Es gibt Dinge zwischen Himmel und Erde . . . Frankfurt 1974, 163f.

In entsprechend schwerwiegenden Fillen wird man tiber die normalen pastoralen Méglichkeiten hinaus
therapeutische Hilfe einschalten miissen. In der groBen Mehrzahl der Fille aber ist Kirche als Weggemein-
schaft das ,Therapeutikum”. Allerdings muf3 sie konkret als begleitend, stiitzend und (allerdings nicht im
UbermaB!) bergend erlebbar werden: in lebendigen, iiberschaubaren Gemeinschaften. Die pastoralen De-
fizite sind bekannt. Wertvoll sind die laienapostolischen Gemeinschaften, sowohl die traditionellen als
auch (trotz mancher Einseitigkeiten) die neuen Erweckungs- und Aufbruchsbewegungen. Vgl. dazu: H. Re-
nockl, ,Die Evangelikalen®, Eine Herausforderung fiir unsere Pastoral und Katechese. Christl -pidag. Blat-
ter 97 (1984), 15—20; 101—110. Zum dialektischen Zusammenhang zwischen dem individuellen Gliicken
des Lebens und einem entsprechenden Gemeinwesen vgl.: H. Rendckl, Gemeinwesen und Ethos. In:
Menschenerweckende Erwachsenenbildung. (Festschrift I. Zangerle), Hg. v. d. BAKEB Wien (K. Garnit-
schnig), Wien 1983, 169—194, 449—451, bes. 187—194. Zu den religiésen Neuaufbriichen und Synkretis-
men im gegenwirtigen Werden ,einer Welt” sehr lesenswert das Themenheft 1/1983 von Concilium.

©

210



grund dafiir: man glaubt, sich die Auseinandersetzung mit bzw. das Aushalten der Nor-
malwirklichkeit ersparen zu kénnen, oder dies nicht zu schaffen.

Gerade Menschen mit speziellen psychischen oder sozialen Dispositionen sind in dieser
Hinsicht besonders gefahrdet: dngstliche, sensible, iiberforderte, isolierte, ,abweichen-
de” Menschen, Menschen in Durchgangskrisen (Pupertit, Krise der Lebens-Mitte, un-
bewiltigtes Alter etc.) sowie in und nach Beziehungskrisen (Trennungen, Todesfille).
Es entsteht jeweils die verstirkte Tendenz, aus der besonders schwierig empfundenen
Normalwirklichkeit ganz ins Paranormale zu fliichten. Allerdings geraten sie damit in
noch starkere Widerspriiche zur Alltagswirklichkeit, in eine gefdhrliche Spirale, dieim-
mer mehr von der notwendigen Entwicklung und Bewiltigung der Lebenswirklichkeit
wegfiihrt. Das Paranormale und Okkulte kann zum Surrogat, zum Lebens- und Reli-
gionsersatz werden, besonders dann, wenn wenig echte Glaubigkeit da ist.

4, Abwege und Wege der Erlosung — Akzente christlicher Jenseitshoffnung

Die Zuwendung zum Okkulten hat nicht immer, aber doch haufig deutliche Beziige zu
auBerchristlichen Welt- und Heilsvorstellungen, zu ferndstlichen und gnostisch-
esoterischen (Selbst-)Erlésungsmodellen. Als Unterstrémung war das im abend-
landisch-christlichen Raum immer auch da.'® Gegenwirtig tritt dies starker in den
Vordergrund: Symbol der Epochenwende und der Gegenpendelbewegung zum abend-
lindischen Aktivismus und Rationalismus.

So verschieden sich das im einzelnen darstellt, gemeinsam sind in etwa folgende Struk-
turelemente: Als Eigentliches und Urspriingliches ist das in sich ruhende Géttlich-
Ureine angesetzt (Monismus). Die konkrete Welt, die Materie, der Leib gelten als ,unei-
gentlich” bis negativ: Sie sind Ergebnisse von Abfall-Prozessen (Emanationen) und Ver-
hingnissen, Geféngnisse der géttlichen Funken oder Tropfen. Durch spezielles Wissen,
esoterisch vermittelt bzw. auf dem Weg innerer Erfahrung gewinnbar, kann der Mensch
diese letzte Wahrheit iiber sich und die Welt gewinnen und in eigene Verfigbarkeit be-
kommen. Uber entsprechende Techniken und Lauterungswege (meist gehort die Re-
inkarnation dazu) kann er selbst zuriick zum Ureinen finden, seinen géttlichen Seelen-
tropfen wieder mit dem in sich ruhenden gottlichen Urmeer vereinen (Ende der
Individualitat!).

Die genannten Strukturelementeund ,Heilswege” finden sich nicht nurin der alten Gno-
sis, in der Esoterik und in den ferndstlichen Weltanschauungen, sondern auch in sikula-
ren Bewegungen von heute mit quasireligiésem Charakter. Mit Absolutheitsanspruch
verkiinden sie, Welt und Mensch aus einem Punkt, aus einem Gesetz (Monismus!) er-
klaren, regeln und heilen zu kénnen. Im Gegensatz zum christlichen Glauben, der den
Menschen mit dem Horizont iiber das Irdische hinaus den Blick fiir das Diesseitige im
ganzen 6ffnet und offen hilt, fixieren diese parareligiosen Bewegungen, die als Weltan-
schauungen, politische Bewegungen oder Heilsglauben an bestimmte Lebensweisen

10 Zur klassischen Gnosis vgl. H. Jonas, Gnosis und spitantiker Geist. 2 Bde. Géttingen 31964 ff. Durchgin-
gig, wenn auch in unterschiedlicher Stirke und Form, finden sich die genannten Strukturelemente in der
platonischen und speziell neuplatonischen Tradition, im Mittelalter in bestimmten Stromungen der Mystik
(z. B. Jakob B6hme), in Sondergemeinschaften in- und au3erhalb der grofien Kirchen. In der Neuzeit, spe-
ziell im 18./19. und im 20. Jahrhundert, sprieBen erst recht gnostisch-esoterische Zirkel und Traditionen,
Geist-Kirchen, Rosenkreuzer, Theosophie/Anthroposophie(nach E. Bloch ,Gnosis fiir den Mittelstand mit
einem Stich”), ,Neue Akropolis” und dhnliche Bewegungen.

211



oder Techniken auftreten, ihre Anhénger in fataler Weise auf ein Teilmoment des Le-
bens. Die daraus folgende Monomanie dominiert und verschlingt alles und wichst sich
zur Scheintotalitit aus. Sie schafft sich eine eigene Sprache und eine scheinbar alles er-
klarende, alles bestimmende Hinterwelt. Diese Hintergriindelei verschafft Exklusivitit,
das Gefiihl der Uberlegenheit und elitiren Auserkorenheit.

Der Erfolg dieser parareligitsen Systeme und der verschiedenen Monismen basiert auf
der Ungeduld, auf dem vorschnellen Orientierungs- und iiberschieBenden Sicherungs-
bediirfnis der Menschen. Der Mensch glaubt sich damit den Gefihrdungen des Wer-
dens, des Wandels und der Vielfalt der Lebens- und Menschheitswege enthoben. Tiefer
noch, diedem Menschen bewuf3te Endlichkeit, Zerbrechlichkeit, Unzuldnglichkeit und
Sterblichkeit, sein Gotteskomplex, erscheint als selbst-heilbar: Selbstverwirklichung
durch Beherrschung spiritueller, okkulter, psychischer und sozialer Techniken soll zu
grenzenlosen Mdglichkeiten befdhigen: Versprochen wird letztlich Selbsterlésung, der
Mensch soll als Mensch-Gott zum Schépfer seiner eigenen heilen Realitit werden.™
Die biblische Gottesoffenbarung und die darauf griindende christliche Lebensorientie-
rung und Jenseitshoffnung ist anders: Der biblisch bezeugte Gott ist kein in sich ruhen-
der Monolith, sondern eine Dreieinigkeit hochst lebendiger Beziehungen (,Personen”),
ist flieBendes, pulsierendes Leben. Welt, Materie und Menschen sind nicht Abfall, Ver-
hangnis und Gefangnis, sondern Schépfung aus freigebendem Wohlwollen. Freie ,S6h-
neund Tochter”sollen in eigener Einsicht ihre Herkunft, Berufung und Wege entdecken,
mit schépferischer Entfaltung und freier Dankbarkeit auf Gottes Zuwendung ant-
worten.

Dieser Gott wird uniiberbietbar offenbar in Jesus von Nazareth: nicht als politischer
Herrscher, nicht als Loser aller sozialen Probleme, nicht als Mirakel-Messias und auch
nicht als der allwissende Beantworter aller Fragen und Weltritsel (vgl. Mt 4,1-11).

Er geht vielmehr ganz konkrete menschliche Wege, bis in die undankbarsten und ver-
achtetsten Winkel hinein und lebt vor, wie menschliches Leben gelingt: in unverbriich-
lich vertrauender Beziehung zum géttlichen Vater und in grenzenloser, zuvorkommen-
der Zuwendung zu seinen Mitmenschen, besonders zu den Mi3achteten, Deformierten
und Hoffnungslosen. Von den apokalyptischen Gefiihlen, Untergangsingsten urid To-
dessehnsiichten seiner Zeit (einer Umbruchszeit dhnlich der unseren) 148t er sigh nicht

11 In unterschiedlichem Ausmal trifft dies fiir den weltanschaulichen Marxismus, Faschismus, Antisemitis-
mus und Rassismus zu. Auf diese Zusammenhiinge hat Carl Christian Bry in seinem Buch Verkappte Reli-
gionen” schon 1924 (Neuausgabe 1979 von M. Gregor-Dellin) hingewiesen. Trotz Reserven gegeniiber
manchen Wertungen empfehlenswert dazu: E. Voegelin, Wissenschaft, Politik und Gnosis, Miinchen
1959; ders. Die neue Wissenschaft der Politik, Miinchen 21965, bes. 153—259. Zur Weltanschauung
Wissenschaft” vgl. E H. Tenbruck, Die unbewiltigten Sozialwissenschaften oder Die Abschaffung des
Menschen, Graz 1984, und R. Ruyer, Jenseits der Erkenntnis: Die Gnostiker von Princeton, Wien 1977.
Ebenso gilt das fiir extreme Formen der Psycho-Welle: forcierte Gruppendynamik und Sensitivity-
Trainingsals Religionsersatz. Und natiirlichauch fiir eine Reihe (para-)religidser Neubildungen: Zunennen
sind hier die verschiedenen ,Neuoffenbarungs“Gruppen (Lorberianer, ,Lichtkreis”, ,Neue Bibel” . . .), die
Grals-Bewegung, ,Heimholungswerk Jesu Christi’, Sri Rajneesh’s Bhagwan, Scientology, Transzendentale
Meditation u. v. a. Vgl. dazu: R. Bergeron, Zu einer theologischen Interpretation der neuen Religionen.
In: Concilium 19 (1983) 75—81; H. J. Ruppert, Neugnosis. Gemeinschaften und Weltanschauung, Pasto-
ralamt Wien 1984.

Uralte gnostisch-mythische Elemente, die immer wieder (z. B. von Joachim von Fiore, hintergriindig aber
auch von neuzeitlichen Gesellschaftsphilosophien) aufgenommen wurden, prigen die moderne ,okkulte
Weltanschauung’, die auch Teile der Alternativbewegung (,New-Age’, vgl. aber auch den Besteller von
F. Capra, Wendezeit. Bausteine fiir ein neues Weltbild, Bern 1983) inspiriert: Zugrunde liegt die Gegen-
wartswertung: Wir stehen am Abgrund, am Abend eines fehlgelaufenen, bosen Zeitalters, doch wenn man
den Propheten bzw. Lehren der jeweiligen Bewegung folgt, gelangt man in die Morgendimmerung eines
goldenen Zeitalters, in die ,Ara des Wassermannes”,

v

212



mitreiBen (vgl. Jesu Verkiindigung, z. B. Mk 1,15; Lk 4,16-22; Joh 13-17, mit der Predigt
Johannes des TAufers Mt 3,7-12), sondern lebt seine Sendung — die Offenbarung von
Gottes unwiderruflicher erlésender Liebe zu seinen Geschépfen — trotz aller Ableh-
nung, Anfechtung und schlieBlichen Verurteilung bis zur duBBersten Konsequenz am
Kreuz: Vater vergib ihnen, sie wissen nicht, was sie tun”, Christen glauben, daf dieses
Leben den Tod iiberwand, sich in der Auferweckung vollendete.

Darin liegt eine radikale Befreiung des Denkens und Tuns; damit wird die Urangst endli-
cher Freiheit erl6st und die Richtung gelingenden Lebens gewiesen: Diespezielle Chance
des Menschen liegt in zuvorkommender Zuwendung und schenkendem Austausch, in
Mit-Menschlichkeit und Mit-Geschépflichkeit und in der Gestaltung dementsprechen-
der Strukturen, einer menschenwiirdigen Erde. Damit werden die engen Grenzen des
einzelnen wirklich — um die Moglichkeiten des wohlwollenden Mitmenschen — erwei-
tert. Erlebte Mitmenschlichkeit, Freundschaft und Liebe geben unmittelbare Evidenz
vom Transzendieren der individuellen Begrenztheit und vom echten Gliicken des Le-
bens. Die Uberwindung der Zukunfts- und Todesangst gelingt in einem fundierten Ver-
trauen auf die Treue Gottes: Der wohlwollende Schépfer, der das Gesprich mit dem
Menschen begonnen hat, der uns durch Jesus ,Freunde” nennt (vgl. Joh 15,14f), wird
diese belebende Kommunikation weder in der irdischen Zukunft noch an der Schwelle
des irdischen Todes einfach abbrechen, sondern zur gliicklichen Vollendung fithren
(vgl. Offb 21,3f; 1 Kor 13,12). Unsere Endlichkeit wird damit endgiiltig erl6st, ent-
grenzt, weil der unendliche Gott selbst sich uns mitteilt.

Der glaubende Mensch kann und soll sich also auf sein Leben, auf die kleinen und gro-
Ben Aufgaben der Weltgestaltung, auf die Zukunft einlassen. Er braucht den Tod (von
Menschen und von Lebensformen und Kulturen) nicht verdringen und darauf auch
nicht mit Panik oder lahmender Depression reagieren. Befreit von der Urangst kann er
die persénliche und gesellschaftliche Wirklichkeit niichtern und verstindig betrachten:
Umbruch ist nicht Total-Zusammenbruch, es gibt im persénlichen und gesellschaftli-
chen Geschehen nicht nur Niedergang und Unheil, sondern auch Neuwerden, Aufbau
und Wachsen des Guten, berechtigte Hoffnung. Der Glaubende kann und soll alle seine
Krifte, selbstverstindlich auch die Gottesgabe des Verstandes, entfalten und betitigen,
dialogisch und offen, ohne sich auf eine einzige Rationalitdtsform — etwa die kausal-
rational-szientistische — zu fixieren, und ohne den Wahn eigenmichtiger Selbster-
16sung und Selbstsicherung. Der Glaubende ist auch befreit vom Krampf, alles allein
und alles auf einmal erkennen und glauben zu miissen. Es geniigt sein redlicher Beitrag
— sein schrittweises Gehen in der Weggemeinschaft der Kirche und der Menschheit.
Auch als Glaubende wissen wir vieles nicht, und es gibt mehr Dinge und Dimensionen,
als wir je in Begriffe und Begriffs-Systeme einfangen kénnten. Es gibt sicher noch unab-
sehbar viel Neues zu entdecken und viele Méglichkeiten unseres Bewuf3tseins sind noch
unentwickelt. Vielleicht gehdren wir alle noch zur Frithgeschichte der Menschheit.
Allerdings wissen wir als Glaubende das entscheidend Wichtige und Weiterfithrende,
ndmlich in welcher Weise Leben gelingen kann und daf? derjenige, der nach bestem Wis-
sen und Gewissen handelt, nicht zuschanden wird. So 143t sich die offene Situation aus-
halten und es braucht keine obskuren Quellen des Wissens und der Kraft, keine
Zukunfts-Wahrsagerei und kein magisches Verfiigen-Wollen iiber jenseitige Michte.
Alles das kann sogar Ausdruck schwachen Glaubens oder Aberglaube sein.'®

13 Die biblische Offenbarung artikuliert sich in einer Umwelt voller Gestirn- und Mysterienkulten, Schick-
salsglauben und Geisterfurcht und grenzt sich daher sehr scharf von okkulten und magischen Praktiken
ab, vgl. z. B. Dtn 18,9-11; Jes 8,19ff.; Lk 16,31; Mk 13,32; Gal 4,3£.7.

213



5. Einige praktische Hinweise

1 Bei der Beschiftigung mit dem Okkulten kann es sich um schlichte Neugierde han-
deln. Das AuBBergewthnliche und Sensationelle hat stets eine eigene Faszination. In vie-
len Fillen wird eine Dramatisierung ganz unangebracht sein. Etwas Gruseln und Gei-
sterbahn wiinschen sich fast alle Menschen.

Man sollte aber deutlich machen, daB3 nicht vorschnell jenseitige Miachte anzunehmen
sind. Mediale Begabungen sind nichts Jenseitiges. Viele durchaus natiirliche Krifte und
Zusammenhinge sind noch unerforscht. Vieles beruht iiberdies auf Sinnestduschung
aufgrund gespannter Erwartung und erregter Phantasie, manches auch auf Manipula-
tion. Dariiber hinaus — und da wird es schon ernster — werden bei okkulten Praktiken
(z. B. Tischerlriicken, spiritistische Séancen) meist Zugénge zum Un- und Unterbewuf3-
ten gedffnet. Die dabei frei werdenden starken Emotionen sind fiir nicht wenige Men-
schen schwer verkraftbar, sie konnen tiefgehende Angstigungen und auch Verfeindun-
gen ausl6sen. Seelsorger werden daher von unbedachtem Herumexperimentieren in
diesem Bereich dringend abraten.

1 Die okkulte Haltung kann aber auch in unterschiedlichem Ausmaf mit Gestaltungs-
und Verantwortungsschwiche, mit Uberforderung und Machthérigkeit verbunden
sein. Solche Menschen befragen zur eigenen Entlastung ,hohere Michte”, das Orakel,
die Sterne, die Geister, das ,Tischer]l” und wollen von diesen Instanzen héren, was zu
tunist. Angesichts der heute verbreiteten Identitits- und Orientierungsschwiche ist bei
vielen Menschen das eigenverantwortliche Suchen, Entscheiden und Handeln nicht
sehr gefragt. Man schiebt die Verantwortung lieber auf solche okkulte ,Michte und
Krifte" ab.

Da wird es dringlich und schwierig zugleich, Abhilfe zu schaffen. Solche Menschen
kénnen schwer von dieser Haltung weg. Andererseits ist niemandem mit einem blof3en
Ersatz fiir Leben und Glauben wirklich gedient. Spiritistische und esoterische Zirkel len-
ken vom eigenen Reifen und vom Praktizieren der Mitmenschlichkeit zumindest ab.
Nicht selten steigern sie Illusionen, unbewuBte Projektionen und Angste, auch Verfein-
dungen.

Seelsorger geraten da oft an die Grenzen des Méglichen, der Zeit und der Geduld mit
solchen schwierigen Menschen und Konstellationen. Es sollte trotzdem das wenige
Maégliche versucht werden: die paranormal Betroffenen und okkult Behafteten sollten
in ihrem Ringen und Suchen nicht allein gelassen werden.

# Man wird da nicht nur Unzulangliches wegnehmen diirfen, sondern dafiir Besseres
geben miissen. Zu Recht sieht Mircea Eliade im Okkulten eine ,Protestbewegung gegen
den Sikularismus”, hervorgerufen durch den lebensgefihrlichen Verlust an Hoffnung”.
Not-wendig sind entsprechende praktische Lebenshilfe, Weg-Gemeinschaft und das
Nahebringen der Botschaft vom wohlwollenden Schépfer, Erléser, Helfer und Vollen-
der. Alle , Machte und Gewalten” sind demgegeniiber ihrer Allmichtigkeit und Schick-
salshaftigkeit entkleidet. Wir Menschen sollen unsere Gestaltungschancen erkennen
und niitzen und kdnnen auf Gott vertrauen, der unser Tun erginzt und vollenden wird.
1 Unerklirliches und Angste wird es auch fiir den Glaubenden geben. Aber er wird
Phanomene und Deutungen an ihrer Basis und Zielrichtung messen: ob sie zur Entfal-
tung, Gestaltung, zum Aushalten und Durchhalten des Lebens, der Mitmenschlichkeit
und der Weltaufgaben beitragen oder von der Wirklichkeit wegfiihren, ob sie das
Vermeiden- oder magische Verfiigenkonnen iiber die Zukunft vorspiegeln.

214



Der Praxisbezug gerade auch der Jenseitsbilder ist zu bedenken.! Die christliche Auf-
erweckungshoffnung baut nicht auf irgendeine Selbstmichtigkeit oder naturale Un-
sterblichkeit des Menschen (wie Platon, Monismus, Gnosis), sondern auf die schépferi-
sche Liebe und Treue Gottes. Und dies ist nicht erst am Ende des Lebens bedeutsam,
sondern mittenim Leben orientierend und fordernd: Menschen sterben, Menschlichkeit
verfallt, wenn Menschen nur auf sich, nur auf den eigenen Vorteil schauen und den Mit-
menschen iibersehen. Wo Aufmerksamkeit fiireinander und wohlwollende Zuwen-
dung gemaB dem gottlichen Urbild und Zielbild der biblischen Offenbarung gelingen,
dort entsteht und wichst Leben, dort l8st sich Starre, Verkrampfung und Abwirts-
Trend, dort geschieht Auferweckung/Auferstehung mitten im Leben (vgl. 1 Joh 3,14f)
— auf allen personlichen und gesellschaftlichen Ebenen.

# Der christliche Glaube gibt Zuversicht und mahnt zum wachen Gestalten des gegen-
wirtigen Lebens. Das ist auch die Sinnspitze des Gleichnisses vom reichen Prasser und
armen Lazarus (Lk 16,19ff): Es gibt keinen zweiten Versuch, das Leben besser zu ma-
chen, es gibt keine Botschaften vom Jenseits an die Briider; sie wissen ja, worauf es an-
kommt, ,sie haben Mose und die Propheten”!> Was fehlt, ist lediglich’ der
mitmenschlich-tatkriftige Glaube.

Literatur zum Thema

Bender, Hans: Parapsychologie. Ihre Ergebnisse und Probleme. (Fischer Th. 6316), Frankfurt 1976. (Schiine-
mann V., Bremen 1972).

Bender, Hans (Hg.): Parapsychologie. Entwicklung, Ergebnisse, Probleme. (Wege der Forschung Bd IV).
Deutsche Verlagsanstalt, Stuttgart 41974,

Bonin, Werner F.: Lexikon der Parapsychologie. (Fischer Tb. 4500), Frankfurt 1981. (Scherz, Miinchen 1976).
Berend, Heinz: Telepathie und Hellsehen. Was wissen wir dariiber? Herder, Freiburg 1983.

Diierr, Hans Peter: Der Wissenschaftler und das Irrationale. 2 Bde. (bes. Bd. 2: Beitrige aus Philosophie und
Psychologie). Syndikat Verlag, Frankfurt 1981,

Ders.: Traumzeit, Uber die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation. Syndikat Verlag, Frankfurt1978. Dazu
erschien ein Aufsatzband von Gehlen, R. und Wolf, B. (Hg.), Der gliserne Zaun. ebd. 1983.

Eine kritische Zeitschrift iiber Parapsychologie: The Skeptical Inquirer. Palo Alto N. E. und Buffalo N. Y.
USA. Darinbes.: P. H. Hoebens, Sense and Nonsense in Parapsychology. Vol. 8 (1983/84) 121—132.]. E. Al-
cock, Parapsychology’s Past Eight Years: A Lack-of-Progress Report. Ebd. 312—320. C. E. M. Hansel, The
Evidence for ESP: A. Critique. Ebd. 322—328.

Késtler, Arthur: Die Wurzeln des Zufalls. Bern 1972.

Zahlner, Ferdinand: Paraphdnomene und christlicher Glaube. Resch Verlag, Innsbruck 1982.

Ruppert, H. ].: Neugnosis. Gemeinschaften und Weltanschauung. Pastoralamt, Wien 1984.

Eliade, Mircea: Das Okkulte und die moderne Welt. Zeitstromungen in der Sicht der Religionsgeschichte.
O. Miiller, Salzburg 1978.

14 Man achte auf die Diesseits-Wirkungen von Jenseits-Vorstellungen! Leider nur zu Recht hat die Religions-
kritik (etwa Feuerbach und Marx) den Vertréstungs- und Unrechts-Verschleierungscharakter (Opium-
Thesel) kirchlicher Verkiindigung angeprangert. Vgl. dazu auch Bachl a. a. O. (Anm. 5) und ders.: Die
Angst im Licht der christlichen Hoffnung, in: Theolog.-praktische Quartalschrift 131 (1983) 204—214.

15 Wenn K. Rahner zu kritisch-ruhiger Niichternheit gegeniiber Visionen und Offenbarungen rit, so gilt dies
auch fiir den ganzen Bereich des Paranormalen und Okkulten: ,Alle VerheiBungen kénnen nicht sicherer
sein als die Worte Jesu, dal3, wer sein Fleisch i3t und sein Blut trinkt, in ihm bleibt und das ewige Leben
hat. Alle Drohprophezeihungen sind nicht ernster zu nehmen als das Wort der Schrift, daf3 uns gesetzt ist
zu sterben und wir unser Leben vor dem Richterstuhl des ewigen Gottes verantworten miissen. Der Christ
lebt aus der Botschaft Jesu!” In: ,Jetzt” 1981 (Heft 1), zitiert nach Kathpress v. 28. 4. 1982, Beilage S. 2.

215



