
WENISCH

Zur Orientierung ber okkulte Phänomene
Ein Literaturbericht

Je mehr das Denken VOT allem 1n Europa un! 1n den USA VO  - Naturwissenschaft
un! Technik gepragt wurde, desto mehr wurde die Möglichkeit Von Vorgängen, die sich
wissenschaftlich-technisch nicht In den Grif£f bekommen lassen, geleugnet. Hellsehen
und Wahrsagen, Spukereignisse und Spiritismus, dämonische Besessenheit und mag]-
sche Praktiken samıt und sonders 1mM Dunstkreis des endlich überwindenden
Aberglaubens angesiedelt und einer wissenschaftlichen Untersuchung 1Ur insofern
werrt, als dieser Aberglaube durch Aufklärung und notfalls auch psychopathologische
Behandlung beseitigt werden sollte. Man dachte nicht daran, dafß seine KResistenz wen1g-
STeNs einem Teil auch darın gründen könnte, daß seıinen irrationalen Annahmen
mindest manchmal eın realer Vorgangzugrundeliegt. Die neuscholastische katholische
Theologie und die bis 1n die Mitte uUuNnSsSeTes Jahrhunderts übliche katholische Unterwei-
SUNg des Volkes greifbar auch 1ın den Katechismen machte sich die angıge Sicht
insotfern eıgen, als s1e naturwissenschaftlich unerklärliche Phänomene entweder als
unmittelbar gottgewirkt als Wunder ansah un! als rationalen Beweis für die
Glaubwürdigkeit der katholischen Lehre würdigte, oder als VO dunklen, dämonischen
Mächten verursachtes Geschehen, VOT dem InNnan sich hüten habe ach dieser Lehre
sind die organge In der Natur grundsätzlich naturwissenschaftlich-technisch verfüg-
bar; daneben gibt e5 einen schmalen Sonderbereich VOnNn Ekreignissen, 1n denen sich Jen-
seıtige Mächte oder Cott selbst kundgeben.
Aus verschiedenen Gründen, deren Erörterung den hier gegebenen Rahmen
würde, hat sich diese Sicht geändert. [)as Ööffentliche Bewußlitsein beginnt allmählich,
die schon seit etwa einem Jahrhundert betriebenen Bemühungen einer systematischen
Erforschung Vo Phänomenen, die mıiıt den Mitteln der überkommenen aturwissen-
schaft nicht erklärbar sind, ZUT Kenntnis nehmen. Die einschlägige Wissenschaft
zumeist Parapsychologie genannt wird zunehmend als Ser10s anerkannt. Die For-
schungen der Parapsychologie haben dazu geführt, auch 1 aum der Kirche und
der Theologie eiıne ditferenziertere Sicht des Bereiches Platz greifen beginnt.
Wer sich über den heutigen Stand der inge eın Bild machen will, muß, dem Gesagten
zufolge, zunächst ach parapsychologischer Literatur greifen.
Als ers Einführung 1n diese Wissenschaft se1 eın Buch VOoO Louisa Rhine der Frau
des amerikanischen Parapsychologen Joseph Rhine, der als erster auf breiter Basis
quantitativ-statistische Untersuchungen ber paranormale Phänomene durchführte,
genannt.* Die Vertasserin gibt ın allgemein verständlicher Weise einen Überblick über
wichtige, VOnNn ihr selbst mitgeprägte Schritte 1n der Geschichte der parapsychologischen
Forschung und über hre Beurteilung des gegenwärtigen Problemstandes.
Es wird deutlich, daß die besten beobachteten paranormalen Phänomene das
Buch bringt eine Fülle VO  - Beispielen Von spontanen un: experimentell beobachteten
paranormalen Vorgängen die außersinnliche Wahrnehmung un: die Psycho-

Rhine, Psi Wads ist das? 1ne Einführung in die enk- und Arbeitsweise der Parapsychologie, AUS
dem Amerikanischen übertragen Von Geisler, Idmann Taschenbuch 11712, 371 Seiten.

2716

BERNHARD WENISCH 

Zur Orientierung über okkulte Phänomene 

Ein Literaturbericht 

Je mehr das Denken - vor allem in Europa und in den USA - von Naturwissenschaft 
und Technik geprägt wurde, desto mehr wurde die Möglichkeit von Vorgängen, die sich 
wissenschaftlich-technisch nicht in den Griff bekommen lassen, geleugnet. Hellsehen 
und Wahrsagen, Spukereignisse und Spiritismus, dämonische Besessenheit und magi­
sche Praktiken waren samt und sonders im Dunstkreis des endlich zu überwindenden 
Aberglaubens angesiedelt und einer wissenschaftlichen Untersuchung nur insofern 

· wert, als dieser Aberglaube durch Aufklärung und notfalls auch psychopathologische 
Behandlung beseitigt werden sollte. Man dachte nicht daran, daß seine Resistenz wenig­
stens zu einem Teil auch darin gründen könnte, daß seinen irrationalen Annahmen zu­
mindest manchmal ein realer Vorgang zugrundeliegt. Die neuscholastische katholische 
Theologie und die bis in die Mitte unseres Jahrhunderts übliche katholische Unterwei­
sung des Volkes - greifbar auch in den Katechismen - machte sich die gängige Sicht 
insofern zu eigen, als sie naturwissenschaftlich unerklärliche Phänomene entweder als 
unmittelbar gottgewirkt - als Wunder - ansah und als rationalen Beweis für die 
Glaubwürdigkeit der katholischen Lehre würdigte, oder als von dunklen, dämonischen 
Mächten verursachtes Geschehen, vor dem man sich zu hüten habe. Nach dieser Lehre 
sind die Vorgänge in der Natur grundsätzlich naturwissenschaftlich-technisch verfüg­
bar; daneben gibt es einen schmalen Sonderbereich von Ereignissen, in denen sich jen­
seitige Mächte oder Gott selbst kundgeben. 
Aus verschiedenen Gründen, deren Erörterung den hier gegebenen Rahmen sprengen 
würde, hat sich diese Sicht geändert. Das öffentliche Bewußtsein beginnt allmählich, 
die schon seit etwa einem Jahrhundert betriebenen Bemühungen einer systematischen 
Erforschung von Phänomenen, die mit den Mitteln der überkommenen Naturwissen­
schaft nicht erklärbar sind, zur Kenntnis zu nehmen. Die einschlägige Wissenschaft -
zumeist Parapsychologie genannt - wird zunehmend als seriös anerkannt. Die For­
schungen der Parapsychologie haben dazu geführt, daß auch im Raum der Kirche und 
der Theologie eine differenziertere Sicht des ganzen Bereiches Platz zu greifen beginnt. 
Wer sich über den heutigen Stand der Dinge ein Bild machen will, muß, dem Gesagten 
zufolge, zunächst nach parapsychologischer Literatur greifen. 
Als erste Einführung in diese Wissenschaft sei ein Buch von Louisa E. Rhine, der Frau 
des amerikanischen Parapsychologen Joseph B. Rhine, der als erster auf breiter Basis 
quantitativ-statistische Untersuchungen über paranormale Phänomene durchführte, 
genannt.1 Die Verfasserin gibt in allgemein verständlicher Weise einen Überblick über 
wichtige, von ihr selbst mitgeprägte Schritte in der Geschichte der parapsychologischen 
Forschung und über ihre Beurteilung des gegenwärtigen Problemstandes. 
Es wird deutlich, daß die am besten beobachteten paranormalen Phänomene - das 
Buch bringt eine Fülle von Beispielen von spontanen und experimentell beobachteten 
paranormalen Vorgängen - die außersinnliche Wahrnehmung (ASW) und die Psycho-

1 L. E. Rhine, Psi - was ist das? Eine Einführung in die Denk- und Arbeitsweise der Parapsychologie, aus 
dem Amerikanischen übertragen von H. Geisler, Goldmann - Taschenbuch 117U, ' 1982, 371 Seiten. 

216 



kinese sind. ASW meint die Möglichkeit, „Informationen ohne Gebrauch der L1OT1-

malen fünf Sinne empfangen“* und umta(ßt die Unterarten Hellsicht, Vorauswissen
(Präkognition) und Gedankenübertragung. bedeutet, daß .der menschliche Geist
direkt (d nicht über die motorischen Fähigkeiten des Körpers; Verf.) auf aterie
einzuwirken vermag.” Mit vielen Parapsychologen ist KRhine der Meinung, daß diesen
Vorgängen „psychische“ Energie zugrundeliegt, die weitgehend unter Aktivierung
bewußlter Schichten des menschlichen Seelenlebens funktioniert.* AS  = un sind
1Ur zwel verschiedene Formen dieser einen Energie,” die heute ach allgemeinem
Sprachgebrauch mıt der Chiftfre „Por (von Psyche) bezeichnet wird.
Aut diesem Hintergrund beschäftigt sich Rhine auch mıit Vorgängen bei okkulten Prak-
tiken. Auf die rage, ob dabei wirklich Kontakte Verstorbenen hergestellt werden
können, wIıe 65 nach dem Glauben vieler Menschen, bei spiritistischen Sitzungen,
vorkommt, antworten S1@E: orgänge, die dem außeren schein ach als solche Kon-
takte deutbar sind, sind .nicht unterscheiden VO jenen Kontakten, bei denen alles
VO Medium celbst un: dessen ASW-Fähigkeit ausgeht un! VO  - dessen Tendenz ZUI

Personifizierung.”® S0 ist also nach Ansicht Rhines die Hypothese des „Spiritismus”
der In diesen Fällen eiıne Aktivität VON (Geistern aQus dem Jenseits annımmt wWI1ssen-
schaftlich gesehen nicht gerechtfertigt und erweist sich als überflüssig.
ach Rhine gehen auch Spukphänomene auf Psi zurück, und ZWarT sowohl der PEISONMN-
als auch der ortsgebundene Spuk.‘ Frsterer spielt sich 1 Umkreis einer meist DSY-
chisch abilen Person, oft eines pubertierenden Jugendlichen, ab, letzterer trıtt be-
stimmten Orten auf Die dabei geschehenden unerklärlichen Geräusche bzw. äaußeren
orgänge (fallende Steine, herumfliegende Gegenstände, oft auf eckigen Flugbahnen)
sind ohl psychokinetisch verursacht: treilich ıst diese Annahme für Rhine och „SDe-
kulativ un sollte nicht 1ın einen Topf geworfen werden mıiıt der schlichten Tatsache, da(ß
es zibt, da[(} PK-Phänomene geschehen.”®
Bezüglich der Bedeutung der Parapsychologie für die Religion meint Rhine, daß durch
parapsychologische Forschungen eın rein materialistisches Menschenbild widerlegt se1l
Der Mensch darf sich nunmehr wieder als „etwas mehr  ‚ einschätzen, als „eine vorüber-
gehende Gruppierung bzw. Anordnung VO  3 Molekülen.“? Die durch die Parapsycho-
logie entdeckten „Eigenschaften” des Menschen ‚ähneln mehr jenen, die einmal VO  - den
Religionen als gegeben vorausgesetzt und akzeptiert wurden, als denen, die dem mecha-
nistischen Konzept entsprechen 4710

Louisa Khines eher optimistische Sicht, wonach 65 paranormale Phänomene wirklich
gibt und die dahinterstehende Psi-Energie als nachgewiesen gelten kann, wird treilich
nicht einmal VO allen Parapsychologen geteilt. Das zeigt eın Blick 1n die Festschrift, die
ZU Geburtstag VON Hans Bender erschien.!! Bender ist der derzeit bekannteste Pa-
rapsychologe 1mM deutschen Sprachraum un! WarTr bis se1iner Emeritierung Inhaber

Ebd
ı Ebd.,

Vgl eb: E 38, 223
Vgl eb 87tt
Ebd., 275
Vgl eb!
Ebd 286

C Ebd 295
Ebd

11 Bauer I1ucadou Hg.) Spektrum der Parapsychologie. Hans Bender ZU Geburtstag,
Aurum-Verlag, Freiburg Br. 1983, 253 Seiten.

DF

kinese (PK) sind. ASW meint die Möglichkeit, ,,Informationen ohne Gebrauch der nor­
malen fünf Sinne zu empfangen"2 und umfaßt die Unterarten Hellsicht, Vorauswissen 
(Präkognition) und Gedankenübertragung. PK bedeutet, daß ,,der menschliche Geist 
direkt (d. h. nicht über die motorischen Fähigkeiten des Körpers; d. Verf .) auf Materie 
einzuwirken vermag."3 Mit vielen Parapsychologen ist Rhine der Meinung, daß diesen 
Vorgängen „psychische" Energie zugrundeliegt, die weitgehend unter Aktivierung un­
bewußter Schichten des menschlichen Seelenlebens funktioniert. 4 ASW und PK sind 
nur zwei verschiedene Formen dieser einen Energie, 5 die heute nach allgemeinem 
Sprachgebrauch mit der Chiffre .Psi" (von Psyche) bezeichnet wird. 
Auf diesem Hintergrund beschäftigt sich Rhine auch mit Vorgängen bei okkulten Prak­
tiken. Auf die Frage, ob dabei wirklich Kontakte zu Verstorbenen hergestellt werden 
können, wie es nach dem Glauben vieler Menschen, z. B. bei spiritistischen Sitzungen, 
vorkommt, antworten sie: Vorgänge, die dem äußeren Anschein nach als solche Kon­
takte deutbar sind, sind „nicht zu unterscheiden von jenen Kontakten, bei denen alles 
vom Medium selbst und dessen ASW-Fähigkeit ausgeht und von dessen Tendenz zur 
Personifizierung."6 So ist also nach Ansicht Rhines die Hypothese des „Spiritismus" -
der in diesen Fällen eine Aktivität von Geistern aus dem Jenseits annimmt - wissen­
schaftlich gesehen nicht gerechtfertigt und erweist sich als überflüssig. 
Nach Rhine gehen auch Spukphänomene auf Psi zurück, und zwar sowohl der person­
als auch der ortsgebundene Spuk.7 Ersterer spielt sich im Umkreis einer meist psy­
chisch labilen Person, oft eines pubertierenden Jugendlichen, ab, letzterer tritt an be­
stimmten Orten auf. Die dabei geschehenden unerklärlichen Geräusche bzw. äußeren 
Vorgänge (fallende Steine, herumfliegende Gegenstände, oft auf eckigen Flugbahnen) 
sind wohl psychokinetisch verursacht; freilich ist diese Annahme für Rhine noch „spe­
kulativ und sollte nicht in einen Topf geworfen werden mit der schlichten Tatsache, daß 
es PK gibt, daß PK-Phänomene geschehen:'8 

Bezüglich der Bedeutung der Parapsychologie für die Religion meint Rhine, daß durch 
parapsychologische Forschungen ein rein materialistisches Menschenbild widerlegt sei. 
Der Mensch darf sich nunmehr wieder als „etwas mehr" einschätzen, als „eine vorüber­
gehende Gruppierung bzw. Anordnung von Molekülen:'9 Die durch die Parapsycho­
logie entdeckten „Eigenschaften" des Menschen „ähneln mehr jenen, die einmal von den 
Religionen als gegeben vorausgesetzt und akzeptiert wurden, als denen, die dem mecha­
nistischen Konzept entsprechen:'10 

Louisa E. Rhines eher optimistische Sicht, wonach es paranormale Phänomene wirklich 
gibt und die dahinterstehende Psi-Energie als nachgewiesen gelten kann, wird freilich 
nicht einmal von allen Parapsychologen geteilt. Das zeigt ein Blick in die Festschrift, die 
zum 75. Geburtstag von Hans Bendererschien.11 Bender ist der derzeit bekannteste Pa­
rapsychologe im deutschen Sprachraum und war bis zu seiner Emeritierung Inhaber 

' Ebd., 21. 
3 Ebd., 86. 
• Vgl. ebd., z. B. 34 f ., 38, 100, 223. 
s Vgl. ebd., 87ff. 
• Ebd., 275. 
7 Vgl. ebd., 275 ff. 
• Ebd., 286. 
9 Ebd., 295. 

10 Ebd. 
11 E. Bauer - W v. Lucadou (Hg.), Spektrum der Parapsychologie. Hans Bender zum 75. Geburtstag, 

Aurum-Verlag, Freiburg i. Br. 1983, 253 Seiten. 

217 



eınes Lehrstuhls für Psychologie und Parapsychologie (damalige SCNAUE Bezeichnung:
Psychologie und Grenzgebiete der Psychologie) der Universität Freiburg Br. Fher-
hard Bauer stellt ın seinem Beitrag fest, daß nicht einmal alle professionellen Parapsy-
chologen „vVon der Existenz ihres Forschungsgegenstandes 1n dem Sinne überzeugt“ sind,
‚daß Psi wissenschaftlich nachgewiesen Ssel1; eine 1980 veröffentlichte Umfrage kommt
zu Ergebnis, daß 372 Prozent der Befragten nicht völligVon der Realität VO  — ASW über-
u seien *
Was dieÜberwindung des materialistischen Weltbilds aufgrund der paranormalen Phä-
NOoOmMeNe betrifft, zieht Wolfzang Büchel ebenfalls eine andere Konsequenz als Rhine.
Er verfolgt das „Programm einer kausalmechanistischen Erklärung der paranormalen
Phänomene “ Die Alternative dazu ware für Büchel eiıne „spirituelle“ Sicht, wobei
spirituell gleichsetzt mıit persönlich, „Von einem ‚inneren Zentrum'‘ aus gesteuert. “*
Dann müßte INan aber entweder „echte“ Geister 1 Sinn des Spiritismus oder eine Art
„Weltseele“, einen „Weltgeist“, postulieren, die Natur als subjekthaft-personal
auffassen, Was für Büchel eine „Sackgasse“ darstellt.?
Anders denkt darüber die langjährige Mitarbeiterin VON Jung, Marie-Louise UOoN
Franz. In Anschluß Jung selbst, der Ja den paranormalen Phänomenen einen
bedeutsamen Stellenwert 1n seiner Weltsicht einräumte, sieht s1e das Paranormale nicht
VO der Alternative materiell subjekthaft her. Sie In Gegensatz Büchel
„die Existenz einer bewußsteinsähnlichen (nicht aber gleichen!) Sinnhaftigkeit
1mM Welthintergrund“ In derNatur exıistiert eine „Art Von bewußltseinsähnlichemATl
wissen”, „ein subjektloses Wissen, bestehend aus Bildern“. „Es ist vorbegrifflich und
gleicht eher einer ‚Erkenntniswolke  44 als dem VO „Ich-bewußtsein“ erzeugten „prazisen
Wissen“. Jung hat „dieses Wissen des Kollektiven Unbewußlten oder psychophysischen
Welthintergrundes“ auch als „Luminositas“ bezeichnet, „d als eın ‚approxıimatıves
Bewußtsein‘ das aber nicht oder aum mıiıt dem Ich-bewußtsein verbunden ıst „In der
Alltagserfahrung prasentiert sich 1es 5 als ob Unbewußtes ‚irgendwie‘ alles
weiß, und doch auch irgendwie wieder nichts weili“}6 Von dieser Sicht her las-
SM sich ASW und verständlich machen als die 1NS Ich-Bewußtsein vordringende
„Luminositas“” des Welthintergrundes, 1n dem ja alle psychischen (im Sinn des Ich-
Bewußtseins) un! physischen Vorgänge „gegeben“, „angeordnet“ sind als zwel Seiten der
einen Wirklichkeit.!?
Ekine relativ umfassende Einführung ın die Parapsychologie bringt der VONn (s102 Con-
YaAU herausgegebene 15 Band der Psychologie des Jahrhunderts.*® Wie 1mM eben
besprochenen Sammelband finden sich hier hauptsächlich Beiträge VON Vertretern Adus
dem Schülerkreis Von Hans Bender („Freiburger Schule“). Wie dort zeigt sich auch
diesen Abhandlungen der immer höher werdende rad methodenbewußter WI1ssen-

12 Bauer, Parapsychologie tür wen!? In: Bauer Lucadou, — CX 34—44;
13 Büchel, Naturauffassung und Parapsychologie, 1n Bauer Lucadou, . e 86—93;
14 Ebd
15 Vgl eb
16 Vgl Franz, Fin Beitrag zur Diskussion der Synchronizitätshypothese Jungs, 11 Bauer

Lucadou, C 4—104;
17 Diese Hypothese ıst ann mıit der christlichen Sicht der Wirklichkeit vereinbar, Wenn die Annahme des

sychophysischen Welthintergrundes nicht die Einzigartigkeit und Würde der Einzelperson ın Getahr
ringt und streng unterschieden wird zwischen dem weltimmanenten Welthintergrund und dem trans-

zendenten Schöpfergott.
18 Condrau (Hg.) Die Psychologie des Jahrhunderts, Iranszendenz, Imagination und Rezepti-

vıita Religion, Parapsychologie, Literatur Uun! Kunst, Kindler, Zürich 1979, 489 —731

218

eines Lehrstuhls für Psychologie und Parapsychologie (damalige genaue Bezeichnung: 
Psychologie und Grenzgebiete der Psychologie) an der Universität Freiburg i. Br. Eber­
hard Bauer stellt in seinem Beitrag fest, daß nicht einmal alle professionellen Parapsy­
chologen „von der Existenz ihres Forschungsgegenstandes in dem Sinne überzeugt" sind, 
„daß Psi wissenschaftlich nachgewiesen sei; eine 1980 veröffentlichte Umfrage kommt 
zum Ergebnis, daß 32 Prozent der Befragten nicht völlig von der Realität von ASW über­
zeugt seien."12 

Was die Überwindung des materialistischen Weltbilds aufgrund der paranormalen Phä­
nomene betrifft, so zieht Wolfgang Büchel ebenfalls eine andere Konsequenz als Rhine. 
Er verfolgt das „Programm einer kausalmechanistischen Erklärung der paranormalen 
Phänomene:'13 Die Alternative dazu wäre für Büchel eine „spirituelle" Sicht, wobei er 
spirituell gleichsetzt mit persönlich, ,,von einem ,inneren Zentrum' aus gesteuert:'14 

Dann müßte man aber entweder „echte" Geister im Sinn des Spiritismus oder eine Art 
„Weltseele", einen „Weltgeist", postulieren, d. h . die ganze Natur als subjekthaft-personal 
auffassen, was für Büchel eine „Sackgasse" darstellt.15 

Anders denkt darüber die langjährige Mitarbeiterin von C. G. Jung, Marie-Louise von 
Franz . In Anschluß an C. G. Jung selbst, der ja den paranormalen Phänomenen einen 
bedeutsamen Stellenwert in seiner Weltsicht einräumte, sieht sie das Paranormale nicht 
von der Alternative materiell - subjekthaft her. Sie setzt - in Gegensatz zu Büchel -
„die Existenz einer . .. bewußsteinsähnlichen (nicht aber - gleichen!) Sinnhaftigkeit 
im Welthintergrund" an. In der Natur existiert eine „Art von bewußtseinsähnlichemAll­
wissen", ,,ein subjektloses Wissen, bestehend aus Bildern". ,,Es ist vorbegrifflich und 
gleicht eher einer ,Erkenntniswolke"' als dem vom „Ich-bewußtsein" erzeugten „präzisen 
Wissen". Jung hat „dieses Wissen des Kollektiven Unbewußten oder psychophysischen 
Welthintergrundes" auch als „Luminositas" bezeichnet, ,,d. h. als ein ,approximatives 
Bewußtsein; das aber nicht oder kaum mit dem Ich-bewußtsein verbunden ist". ,,In der 
Alltagserfahrung präsentiert sich dies so, als ob unser Unbewußtes ,irgendwie' a lles 
weiß, und doch auch irgendwie wieder nichts genau weiß."16 Von dieser Sicht her las­
sen sich ASW und PK verständlich machen als die ins Ich-Bewußtsein vordringende 
,,Luminositas" des Welthintergrundes, in dem ja alle psychischen (im Sinn des lch­
Bewußtseins) und physischen Vorgänge „gegeben~ ,,angeordnet" sind als zwei Seiten der 
einen Wirklichkeit.17 

Eine relativ umfassende Einführung in die Parapsychologie bringt der von Gion Con­
drau herausgegebene 15. Band der Psychologie des 20. Jahrhunderts.18 Wie im eben 
besprochenen Sammelband finden sich hier hauptsächlich Beiträge von Vertretern aus 
dem Schülerkreis von Hans Bender {,,Freiburger Schule"). Wie dort zeigt sich auch an 
diesen Abhandlungen der immer höher werdende Grad methodenbewußter wissen-

12 E. Bauer, Parapsychologie für wen7 In: E. Bauer - W. v. Lucadou, a. a. 0 ., 34- 44; 37. 
13 W. Büchel, Naturauffassung und Parapsychologie, in: E. Bauer - W. v. Lucadou, a. a . 0., 86- 93; 92. 
14 Ebd., 90. 
15 Vgl. ebd., 91. 
16 Vgl. M. - L. v. Franz, Ein Beitrag zur Diskussion der Synchronizitätshypothese C. G. Jungs, in: E. Bauer 

- W. v. Lucadou, a. a. 0., 94- 104; 99. 
17 Diese Hypothese ist dann mit der christlichen Sicht der Wirklichkeit vereinbar, wenn 1. die Annahme des 

psychophysischen Welthintergrundes nicht die Einzigartigkeit und Würde der Einzelperson in Gefahr 
bringt und 2. streng unterschieden wird zwischen dem weltimmanenten Welthintergrund und dem trans­
zendenten Schöpfergott. 

18 G. Condrau (Hg.), Die Psychologie des 20. Jahrhunderts, Bd.15. Transzendenz, Imagination und Rezepti­
vität. Religion, Parapsychologie, Literatur und Kunst, Kindler, Zürich 1979, 489- 731. 

218 



schaftlicher Reflexion, die die Parapsychologie dem Laien ähnlich schwer zugänglich
macht wIıe die klassischen Natur- und Humanwissenschaftften. Parapsychologie ann
1Ur betrieben werden 1 Dialog mit anderen Disziplinen” un mu sich auf deren Re-
flexionsniveau begeben.
ıne für den Theologen un! Seelsorger, der sich auf dem Gebiet des Okkultismus Orl]len-
tieren will, sehr empfehlende kleine chrift stammt VObereits mehrmals erwähnten
Hans Bender. Bender verfolgt hier gZanz bewußlt das Ziel einer „positive(n) Kritik des
Aberglaubens“ durch „‚Intormation und Aufklärung“ un!: Warnung „VOT den Getfahren

10eiınes unkritischen Umgangs mıit dem Okkulten Die Information und Aufklärung mC”
schieht „aufgrund VO  — Untersuchungen der ıIn rage stehenden orgänge und Fähigkei-
ten mıiıt wissenschaftlichen Methoden.“*! Dadurch wird möglich, die Fakten mıiıt
mehr oder weniıger gesicherten wissenschaftlichen Theorien verständlich machen
und VOIl den zumeist unkritisch damit verbundenen religiös-metaphysischen 5Systemen
(„Aberglaube“”) TeNNenNn
Einige Aussagen Benders sel]len referiert: Er bezweifelt nicht die Möglichkeit der Präko-
gnition, hält s1e aber für praktisch aum anwendbar, weil „prinzipiell unmöglich“ ist,
„1m VOTaUSs Merkmale für die Echtheit einer paranormalen Vorausschau des Zukünfti-
gemn anzugeben“”. Diese Einschränkung 1st bei der Bewertung der vielen Endzeitweissa-
gungen, mıiıt denen WIr heute überflutet werden, voll bedenken.“
Bei spiritistischen Praktiken, Tischerlrücken, sind nach Bender zumeist „psyCcho-
motorische Automatismen“ 1mM Spiel, psychische Leistungen, die VO  — eıner dem Ich
bewußten intelligenten Tätigkeit hervorgebracht werden. Diese „‚neben-bewußte“ 1ä-
tigkeit hat Personifikationstendenz: hre Außerungen scheinen „vVon remden
Intelligenzen, Von Geistern”” herzurühren. Sind die Inhalte der „Botschaften“ durch
ASW erworben, verstärkt sich dieser FEindruck.* anche Menschen geraten mehr
un mehr den ‚wang dieser abgespaltenen personifizierten Anteile ihres nbe-
wußten und erkranken eıner „mediumistischen Psychose  u“ die ärztlich und psycho-
therapeutisch behandelt werden mu(3.**
Bender befalßt sich auch mıiıt Phänomenen, die heute VO vielen als Beweis für die Re-
inkarnationslehre gewerte werden und zeigt auf, daß die betreffenden psychischen Er-
fahrungen auch durch die Annahme paranormaler orgänge ASW und PK) gedeutet
werden können.“
Zum Dialog zwischen Parapsychologie und katholischer Theologie“ verwelıist Bender
zunächst auf das Stichwort „‚Wunder“ Bestimmte Formen VO Wundern zeıgen DL®
kennbare Analogien mıit Mustern paranormalerPhänomene“. Für den Parapsychologen
tallen s1e deswegen nicht AUSs der Naturordnung heraus, wıe die auch Beginn
dieses Literaturberichtes erwähnte traditionelle fundamentaltheologische Sicht des
Wunders annahm. Die Möglichkeit, viele Wunder ıIn das durch die Parapsychologie ©1I-

weiıterte Naturverständnis einzuordnen, bedeutet freilich nicht die Ablehnung ihrer In-
terpretation als „signum Dei“. Dafür ıst die empirische Parapsychologie nicht
ständig.“

Vgl Lucadou ornwachs, Parapsychologie un Physik, 1n Condrau, C 581—590;
Haas, Parapsychologie und Ethnologie, eb 591— 597

Bender, Umgang mıiıt dem Okkulten, Aurum-Verlag, Freiburg Br. 1984 104 Seiten.
21 Ebd Vgl eb Vgl eb! 24 Vgl eb ff Vgl eb ff
26 Vgl azu uch Mischo, Parapsychologie un Theologie, 1nN: Condrau, a;a;:©., 98 —6
27 Bender, a. . 101

219

schaftlicher Reflexion, die die Parapsychologie dem Laien ähnlich schwer zugänglich 
macht wie die klassischen Natur- und Humanwissenschaften. Parapsychologie kann 
nur betrieben werden im Dialog mit anderen Disziplinen19 und muß sich auf deren Re­
flexionsniveau begeben. 
Eine für den Theologen und Seelsorger, der sich auf dem Gebiet des Okkultismus orien­
tieren will, sehr zu empfehlende kleine Schrift stammt vom bereits mehrmals erwähnten 
Hans Ben der. 20 Bender verfolgt hier ganz bewußt das Ziel einer „positive(n) Kritik des 
Aberglaubens" durch „Information und Aufklärung" und Warnung „vor den Gefahren 
eines unkritischen Umgangs mit dem ,Okkulten"'. Die Information und Aufklärung ge­
schieht „aufgrund von Untersuchungen der in Frage stehenden Vorgänge und Fähigkei­
ten mit wissenschaftlichen Methoden."21 Dadurch wird es möglich, die Fakten mit 
mehr oder weniger gesicherten wissenschaftlichen Theorien verständlich zu machen 
und von den zumeist unkritisch damit verbundenen religiös-metaphysischen Systemen 
(,,Aberglaube") zu trennen. 
Einige Aussagen Benders seien referiert: Er bezweifelt nicht die Möglichkeit der Präko­
gnition, hält sie aber für praktisch kaum anwendbar, weil es „prinzipiell unmöglich" ist, 
,,im voraus Merkmale für die Echtheit einer paranormalen Vorausschau des Zukünfti­
gen anzugeben". Diese Einschränkung ist bei der Bewertung der vielen Endzeitweissa­
gungen, mit denen wir heute überflutet werden, voll zu bedenken.22 

Bei spiritistischen Praktiken, z. B. Tischerlrücken, sind nach Bender zumeist „psycho­
motorische Automatismen" im Spiel, psychische Leistungen, d ie von einer dem Ich un­
bewußten intelligenten Tätigkeit hervorgebracht werden. Diese „neben-bewußte" Tä­
tigkeit hat Personifikationstendenz: Ihre Äußerungen scheinen „von fremden 
Intelligenzen, von ,Geistern"' herzurühren. Sind die Inhalte der „Botschaften" durch 
ASW erworben, verstärkt sich dieser Eindruck. 23 Manche Menschen geraten mehr 
und mehr unter den Zwang dieser abgespaltenen personifizierten Anteile ihres Unbe­
wußten und erkranken an einer „mediumistischen Psychose", die ärztlich und psycho­
therapeutisch behandelt werden muß. 24 

Bender befaßt sich auch mit Phänomenen, die heute von vielen als Beweis für die Re­
inkarnationslehre gewertet werden und zeigt auf, daß die betreffenden psychischen Er­
fahrungen auch durch die Annahme paranormaler Vorgänge (ASW und PK) gedeutet 
werden können. 25 

Zum Dialog zwischen Parapsychologie und katholischer Theologie26 verweist Bender 
zunächst auf das Stichwort „Wunder": Bestimmte Formen von Wundern zeigen „unver­
kennbare Analogien mit Mustern paranormaler Phänomene". Für den Parapsychologen 
fallen sie deswegen nicht aus der Naturordnung heraus, wie es die - auch zu Beginn 
dieses Literaturberichtes erwähnte - traditionelle fundamentaltheologische Sicht des 
Wunders annahm. Die Möglichkeit, viele Wunder in das durch die Parapsychologie er­
weiterte Naturverständnis einzuordnen, bedeutet freilich nicht die Ablehnung ihrer In­
terpretation als „signum Dei". Dafür ist die empirische Parapsychologie nicht zu­
ständig. 27 

19 Vgl. z.B. W. Lucadou - K. Kornwachs, Parapsychologie und Physik, in: G. Condrau, a. a. 0., 581-590; 
]. U. Haas, Parapsychologie und Ethnologie, ebd., 591- 597. 

20 H. Bender, Umgang mit dem Okkulten, Aurum-Verlag, Freiburg i. Br. 1984 , 104 Seiten. 
21 Ebd., 12. 22 Vgl. ebd., 34. 23 Vgl. ebd., 45. ,. Vgl. ebd., 46ff. 25 Vgl. ebd., 76ff. 
26 Vgl. dazu auch J. Mischo, Parapsychologie und Theologie, in: G. Condrau, a. a. 0 ., 598- 609. 
27 H. Ben der, a. a. 0., 101 f. 

219 



Einen zweıten neuralgischen Punkt 1Im Gespräch zwischen katholischer Theologie und
Parapsychologie Bender 1mM Problembereich der Besessenheit. Vom parapsycholo-
gischen Standpunkt adus sind einige der 1mM Rituale Komanum angeführten Merkmale
für das Vorliegen VO Besessenheit, wıe Verstehen un: 5Sprechen Vo dem Betreffenden
unbekannten prachen und Erkenntnis Von Verborgenem, Psi-Fähigkeiten, weshalb S1e
sich nicht als Kriterien ZUr Feststellung dämonischen Wirkens eignen. Besessenheit e1-
scheint gesehen „als eine bis 1n archaische Tietfen hinabreichende Persönlichkeitsspal-
tung 1n einem religiösen Konflikt, der die verstehende Hiltfe des Arztes und des Seelsor-
geIs ertordert“28
An dem bekannten „Besessenheitsfall“ Anneliese Michel (9170)} Klingenberg haben der
Psychiater Ulrich iemann und Hans Benders Nachfolger In Freiburg, Johannes Mi-
scho, ın einer bedenkenswerten Analyse dieser tragischen Geschichte s1e endete be-
kanntlich mıiıt dem Tod VOnNn Anneliese Michel die These Benders verifizieren VeTl-
sucht.*? Niemann gelangt zu Ergebnis, dafß das 5Syndrom auf einer
organischen Grundlage (Temporallappenepilepsie) beruhte: diese Gehirnerkrankung
wurde allerdings erst durch deren Deutung VO  3 seiten der Umgebung ZUT: „Besessenheit“.
Mischo geht diesem Prozeß ach und zeigt auf, wIıe die Kranke mehr und mehr in die
Rolle gedrängt wurde, die die Umgebung VoOonNn ihr DDurch den Exorzismus WUT-
de eın „‚doktrinärer Induktionseffekt“ ausgelöst, der die „Dämonen“ entstehen ieß Mi-
scho spricht VonNn einer „schizophrenieartigen ‚Beziehungsfalle‘ mıit eıner zunehmenden
Rollendiftfusion“ Je mehr sich die Sache testlief, desto mehr tauchte der Gedanke der
„5Sühnebesessenheit“ auf, der die Exorzisten entlastete un! der Kranken eine Märtyrer-
rolle zubilligte.*°
Derartige Forschungsergebnisse zeigen deutlich, wıe bedenklich VO psychohygieni-
schen Standpunkt ausgesehen manche1katholischen aum verbreitete religiöse Sub-
kulturen sein können. Sie zeigen treilich auch, daß der offizielle Große Exorzismus des
Rituale Komanum und Publikationen wıe die VonNn Adolt Rodewyk“ diesen Subkultu-
ren kirchenamtlich und theologisch Vorschub eisten DZw. geleistet haben.“

Theologische Stellungnahmen zZU Okkultismus

ESs sSe1 zunächst auf das auch In katholischen Kreisen verbreitete Buch des refor-
mierten Pfarrers Willem Cornelis 0an Dam verwiesen.“” Er nımmt ZW äal die Parapsy-
chologische Forschung ZUur Kenntnis, bringt aber ann doch alle VON ihm behandelten
okkulten Phänomene (Paragnosie, Spiritismus, agie, paranormale Heilung, Ja
Hypnose und Akupunktur) In die ähe dämonischer Maächte. Der letzte Grund für
diese Interpretation ist eine bestimmte fundamentalistisch-biblische Grundoption, die
inhaltlich die Beginn skizzierte katholische Position erinnert: „Die biblische Of-
ftenbarung kennt Zzwel übernatürliche Wirklichkeiten Es gibt das Herrschaftsgebiet

Ebd., 102
s Mischo Niemann, Die Besessenheit der Anneliese Michel (Klingenberg) In interdisziplinärer

Sicht, 1N: Zeitschrift für Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie (1983) 129—193
Vgl eb 129£

31 Rodewyk, Die dämonische Besessenheit ın der Sicht des Rituale Romanum, Aschaffenburg 1975
32 Zur ditferenziertergewordenen Sicht der deutschen Bischötfe vgl Mischo Niemann, O., 192
33 an Dam, Okkultismus und christlicher Glaube, ohannes Fix, chorndort 1981, 122 Seiten, Neu-

auflage 1n Vorbereitung.

Einen zweiten neuralgischen Punkt im Gespräch zwischen katholischer Theologie und 
Parapsychologie ortet Ben der im Problembereich der Besessenheit. Vom parapsycholo­
gischen Standpunkt aus sind einige der im Rituale Romanum angeführten Merkmale 
für das Vorliegen von Besessenheit, wie Verstehen und Sprechen von dem Betreffenden 
unbekannten Sprachen und Erkenntnis von Verborgenem, Psi-Fähigkeiten, weshalb sie 
sich nicht als Kriterien zur Feststellung dämonischen Wirkens eignen. Besessenheit er­
scheint so gesehen .als eine bis in archaische Tiefen hinabreichende Persönlichkeitsspal­
tung in einem religiösen Konflikt, der die verstehende Hilfe des Arztes und des Seelsor­
gers erfordert"28• 

An dem bekannten . BesessenheitsfaW Anneliese Michel von Klingenberg haben der 
Psychiater Ulrich J. Niemann und Hans Benders Nachfolger in Freiburg, Johannes Mi­
scho, in einer bedenkenswerten Analyse dieser tragischen Geschichte - sie endete be­
kanntlich mit dem Tod von Anneliese Michel - die These Benders zu verifizieren ver­
sucht. 29 Niemann gelangt zum Ergebnis, daß das ganze Syndrom auf einer 
organischen Grundlage (Temporallappenepilepsie) beruhte; diese Gehirnerkrankung 
wurde allerdings erst durch deren Deutung vonseiten der Umgebung zur „Besessenheit". 
Mischo geht diesem Prozeß nach und zeigt auf, wie die Kranke mehr und mehr in die 
Rolle gedrängt wurde, die die Umgebung von ihr erwartete. Durch den Exorzismus wur­
de ein „doktrinärer Induktionseffekt" ausgelöst, der die .Dämonen" entstehen ließ. Mi­
scho spricht von einer „schizophrenieartigen ,Beziehungsfalle' mit einer zunehmenden 
Rollendiffusion". Je mehr sich die Sache festlief, desto mehr tauchte der Gedanke der 
,,Sühnebesessenheit" auf, der die Exorzisten entlastete und der Kranken eine Märtyrer­
rolle zubilligte. 30 

Derartige Forschungsergebnisse zeigen deutlich, wie bedenklich vom psychohygieni­
schen Standpunkt ausgesehen manche im katholischen Raum verbreitete religiöse Sub­
kulturen sein können. Sie zeigen freilich auch, daß der offizielle Große Exorzismus des 
Rituale Romanum und Publikationen wie die von Adolf Rodewyk31 diesen Subkultu­
ren kirchenamtlich und theologisch Vorschub leisten bzw. geleistet haben. 32 

Theologische Stellungnahmen zum Okkultismus 

Es sei zunächst auf das - auch in katholischen Kreisen verbreitete - Buch des refor­
mierten Pfarrers Willem Cornelis van Dam verwiesen. 33 Er nimmt zwar die parapsy­
chologische Forschung zur Kenntnis, bringt aber dann doch alle von ihm behandelten 
okkulten Phänomene (Paragnosie, Spiritismus, Magie, paranormale Heilung, ja sogar 
Hypnose und Akupunktur) in die Nähe dämonischer Mächte. Der letzte Grund für 
diese Interpretation ist eine bestimmte fundamentalistisch-biblische Grundoption, die 
inhaltlich an die zu Beginn skizzierte katholische Position erinnert: .Die biblische Of­
fenbarung kennt zwei übernatürliche Wirklichkeiten ... Es gibt das Herrschaftsgebiet 

"' Ebd., 102. 
29 / . Mischo - U. J. Niemann, Die Besessenheit der Anneliese Michel (Klingenberg) in interdisziplinärer 

Sicht, in: Zeitschrift für Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 25 (1983) 129-193. 
30 Vgl. ebd., 129 f. 
31 A. Rodewyk, Die dämonische Besessenheit in der Sicht des Rituale Romanum, Aschaffenburg 1975. 
32 Zur differenzierter gewordenen Sicht der deutschen Bischöfe vgl./. Mischo - U. J. Niemann, a. a. 0., 192. 
33 W C. van Dam, Okkultismus und christlicher Glaube, Johannes Fix, Schorndorf 1981, 122 Seiten, Neu-

auflage in Vorbereitung. 

220 



(ottes und das Reich der Finsternis. Das eine wird VOINl Jesus Christus, das andere
VO Bösen repräsentiert. Jesus aber ist der Dieger, der die finsteren Maächte entwaffnet
hat Kol 2.15) Beide Reiche haben hre Wunder und ichen Die Bibel spricht auch
deutlich VON den Zeichen des Bösen: 24,24; ess 2ll CIftb 13
iıne ähnliche Grundrichtung Freilich 1n größerer Differenzierung verfolgt Kurt
Koch, dessen Buch1evangelischen aum bereits einem Klassiker geworden ist Das
Werk wird hier deswegen angeführt, weil 65 1982 1n stark erweiıterter Form (Hinzufü-
Zung e1nes zweiıten Teiles VON 250 Seiten) erschien.® Es ist eine Fundgrube Mate-
rial (Fallbeispiele) un auch psychologisch-parapsychologischen Deutungsmöglich-
keiten okkulter orgänge. och verfügt über beträchtliche wissenschaftliche
Kenntnisse. Für die theologische Beurteilung ist für ihn entscheidend, daß Menschen,
die okkulte Praktiken betreiben oder mıiıt ihnen ın Berührung kommen, Widerstand

den biblischen Glauben neıgen.
„Der Antrieb, der Zur Wahrsagerei, zu Kartenlegen, ZU Handlinienlesen, ZUT magischen Besprechung
führt, ist immer der Wille Zu!r Macht, ıst das Wissend-Sein-Wollen wıe Gott Der Mensch erzwingt sich seine
Wünsche. er durchbricht mıit Gewalt die ihm VO:!  ”3 (;ott gesetzten Schranken. kr erreicht vielleicht auch sein
Ziel, verliert ber darüber das höchste Gut dessen der Mensch fähig ist, die Gemeinschaft mıit Gott u36

An diesen Aussagen ist sicher jel ahres und seelsorglich Bedeutsames. Freilich erhebt
sich angesichts des Buches VOoch auch die rage, ob 1ın der beschriebenen „widergött-
lichen“ Haltung nicht auch eın begründeter Protest den VO  3 och vertretenen

gen biblischen Fundamentalismus enthalten iıst Steht dieser Fundamentalismus nicht
selbst 1n der ähe des Aberglaubens, wWwWenn die Kräfte und Energien, die bei okkulten
Praktiken wirksam werden, dämonisiert werden?* uch wWwWenn richtig ist, daß die
Haltung okkultistischer Gruppen mıit dem christlichen Glauben unvereinbar ist, ist
damit och nicht gesagt, daß die orgänge selbst dämonisch verursacht sind.
Gottfried Holtz*bringt die Grundhaltung, 1n der moderner Okkultismus betrieben
wird, mıt Recht 1n die ähe des alten volkstümlichen Aberglaubens, der VOT allem 1
ländlichen aum bis 1NS Jahrhundert überlebt hat, gespeist durch „Fernwirkungen
einer frühgeschichtlichen kosmischen Schau“”, aber auch durch „mittelalterliche(n)
Teutels- und Höllenglaube(n)  :‘39 Wie diesen Aberglauben, den Holtz 17 ersten Teil sS@1-
Nes Buches behandelt, kennzeichnet auch den (im zweiıten Teil dargestellten) moder-
nNen Okkult-Aberglauben die „superstiti0”, die Vermessenheit”: „Stets wird dem ‚Schwa-
chen‘ dem Angstlichen und Besorgten, suggeriert, er selbst hätte die Möglichkeit un:
die Macht, alles Unheil VO  » sich abzuwenden und die Zukunft seinem eigenen Vorteil

sichern, wWenNnl L1UT dem ‚Starken)‘ dem Mächtigen und Wissenden, folgt.““9 Holtz
meınt Recht, daß bei abergläubischen Praktiken zumeıst LIUTL vermeintliche okkulte
Erscheinungen“‘ vorkommen; hält aber reale paranormale Phänomene für möglich,

Ebd
35 Koch, Seelsorge und Okkultismus. Die seelsorgerliche Behandlung der Menschen, die durch die Be-

schäftigung mıit okkulten Dingen seelisch angefochten der erkrankt sind 1Nne systematische und
praktisch-theologische Untersuchung unter Berücksichtigung der medizinischen und psychologischen
Grenzwissenschaften, Brunnen-Verlag, Basel 1982, 688 Seiten

Köberle 1m Geleitwort Kochs Buch,
Koch, Dassım; vgl ber besonders die Auseinandersetzung mit Schimansky, Das Unheimliche.

Dunkle Phänomene ın biblischem Licht, Aussaat-Verlag, Wuppertal 1975, 429££t
Holtz, Die Faszination der Zwänge Aberglaube und Okkultismus, Vandenhoeck Ruprecht, (öÖttin-

BEeN 1984, 279 Seiten.
Ebd
Ebd 268
Vgl eb

221

Gottes und das ... Reich der Finsternis. Das eine wird von Jesus Christus, das andere 
vom Bösen repräsentiert. Jesus aber ist der Sieger, der die finsteren Mächte entwaffnet 
hat (Kol 2,15). Beide Reiche haben ihre Wunder und Zeichen. Die Bibel spricht auch 
deutlich von den Zeichen des Bösen: Mt 24,24; 2 Thess 2,9; Offb 13,13:'34 

Eine ähnliche Grundrichtung - freilich in größerer Differenzierung - verfolgt Kurt 
Koch, dessen Buch im evangelischen Raum bereits zu einem Klassiker geworden ist. Das 
Werk wird hier deswegen angeführt, weil es 1982 in stark erweiterter Form (Hinzufü­
gung eines zweiten Teiles von ca. 250 Seiten) erschien. 35 Es ist eine Fundgrube an Mate­
rial (Fallbeispiele) und auch an psychologisch-parapsychologischen Deutungsmöglich­
keiten okkulter Vorgänge. Koch verfügt über beträchtliche wissenschaftliche 
Kenntnisse. Für die theologische Beurteilung ist für ihn entscheidend, daß Menschen, 
die okkulte Praktiken betreiben oder mit ihnen in Berührung kommen, zu Widerstand 
gegen den biblischen Glauben neigen . 

• Der Antrieb, der zur Wahrsagerei, zum Kartenlegen, zum Handlinienlesen, zur magischen Besprechung 
führt, ist immer der Wille zur Macht, ist das Wissend-Sein-Wollen wie Gott. Der Mensch erzwingt sich seine 
Wünsche. Er durchbricht mit Gewalt die ihm von Gott gesetzten Schranken. Er erreicht vielleicht auch sein 
Ziel, verliert aber darüber das höchste Gut, dessen der Mensch fähig ist, die Gemeinschaft mit Gott.'36 

An diesen Aussagen ist sicher viel Wahres und seelsorglich Bedeutsames. Freilich erhebt 
sich angesichts des Buches von Koch auch die Frage, ob in der beschriebenen "widergött­
lichenu Haltung nicht auch ein begründeter Protest gegen den von Koch vertretenen en­
gen biblischen Fundamentalismus enthalten ist. Steht dieser Fundamentalismus nicht 
selbst in der Nähe des Aberglaubens, wenn die Kräfte und Energien, die bei okkulten 
Praktiken wirksam werden, dämonisiert werden?37 Auch wenn es richtig ist, daß die 
Haltung okkultistischer Gruppen mit dem christlichen Glauben unvereinbar ist, so ist 
damit noch nicht gesagt, daß die Vorgänge selbst dämonisch verursacht sind. 
Gottfried Holtz38bringt die Grundhaltung, in der moderner Okkultismus betrieben 
wird, mit Recht in die Nähe des alten volkstümlichen Aberglaubens, der vor allem im 
ländlichen Raum bis ins 20. Jahrhundert überlebt hat, gespeist durch „Fernwirkungen 
einer frühgeschichtlichen kosmischen Schau", aber auch durch „mittelalterliche(n) 
Teufels- und Höllenglaube(n)."39 Wie diesen Aberglauben, den Holtz im ersten Teil sei­
nes Buches behandelt, so kennzeichnet auch den (im zweiten Teil dargestellten) moder­
nen Okkult-Aberglauben die „superstitio", die ,~ermessenheit": ,,Stets wird dem ,Schwa­
chen: dem Ängstlichen und Besorgten, suggeriert, er selbst hätte die Möglichkeit und 
die Macht, alles Unheil von sich abzuwenden und die Zukunft zu seinem eigenen Vorteil 
zu sichern, wenn er nur dem ,Starken', dem Mächtigen und Wissenden, folgt:'40 Holtz 
meint zu Recht, daß bei abergläubischen Praktiken zumeist nur vermeintliche okkulte 
Erscheinungen41 vorkommen; er hält aber reale paranormale Phänomene für möglich, 

34 Ebd., 97. 
35 K. Koch, Seelsorge und Okkultismus. Die seelsorgerliche Behandlung der Menschen die durch die Be­

schä~igung mit ~kkulten Dingen seelisch angefochten oder erkrankt sind. Eine ;ystematische und 
prakhsc~-theolog1sche Untersuchung unter Berücksichtigung der medizinischen und psychologischen 
Grenzwissenschaften, Brunnen-Verlag, Basel 251982, 688 Seiten. 

36 A. Köberle im Geleitwort zu Kochs Buch, 11. 
37 K. Koc/1, passim; vgl. aber besonders die Auseinandersetzung mit G. Schimansky, Das Unheimliche. 

Dunkle Phänomene in biblischem Licht, Aussaat-Verlag, Wuppertal 1975, 429ff. 
38 G. Ho/tz, Die Faszination der Zwänge. Aberglaube und Okkultismus, Vandenhoeck & Ruprecht Göttin-

gen 1984, 279 Seiten. ' 
39 Ebd., 9. 
• 0 Ebd., 268. 
41 Vgl. ebd. 

221 



ohne S1e VON vornherein dämonigsieren. 5Spukerscheinungen Verstorbener sieht als
Manitestationen abgespaltener Persönlichkeitsanteile.** Die ihnen angeblich oft be-
obachteten boshaften Züge lassen Holtz schließlich doch auf die Kategorie des „Satani-
schen“ zurückgreifen.“ Solche und andere Phänomene sind ihm eın Zeichen dafür,
daß der Mensch 1n den Machtbereich Satans, des „Widersacher(s) Gottes“ geraten kann,
„der dem Höchsten 1NSs Gesicht trotzt”44. Von der Kirche eın befreiendes Wort 1n
der Teufelsfrage erwarten ist, können WIT nicht sagen. ““ Wenn ich Haoltz richtig VeTl-
standen habe, dann sol]l] dieses befreiende Wort einerseıits nicht dem alten und
Aberglauben Vorschub leisten, anderseits aber doch den Glauben die Macht eiınes

uns wirkenden Satans“46 bekräftigen.
uch Ferdinand Zahlner, katholischer Theologe und Parapsychologe, hält 1n einer klei-
en Schrift*” die Möglichkeit einer dämonischen Verursachung mancher Paraphäno-
INneNne offen freilich die etwa bei „Besessenheit“ auftretende „boshafte, schädi-
gende Tendenz“ und die „hyperallergische Reaktion alles Sakrale“i8 diese
Zuordnung tatsächlich nahelegt, muß ohl bezweiftfelt werden, wIıe Aaus der oben refe-
rierten Analyse des „Falles Klingenberg“ hervorgeht. Grundsätzlich steht Zahlner auf
dem Standpunkt, daß Paraphänomene natürlich sind, daß S1IE aber, wIıe alle anderen
Phänomene auch, „als Erstursache eine übernatürliche Einwirkung“* haben können.
DDas Vorliegen dieses Sachverhaltes annn abernicht wissenschaftlich bewiesen, sondern
Z1UT durch Indizien wahrscheinlich emacht werden. Diese Indizien sind 1n ihrer Bedeu-
tung theologisch werten.”
ach diesem Prinzip 1st der paranormale Charakter eines Phänomens als solcher eın
Indiz für se1ine theologische Bedeutung. Deren Feststellung obliegt der gläubigen Ertah-
rung,” die durch die Theologie sSsOweIit wıe möglich rational reflektieren ist In der
Frage des Wunders gibt 05 bereits Versuche In diese Richtung.“ Bei den okkulten Phä-
nNnomenen ist die Sache schwieriger. ach Zahlner haben manche VO  3 ihnen nicht Aur
die oben erwähnte, destruktive und antisakrale Prägung, sondern S1IE scheinen auch
„‚über den ‚.normalen‘ PSI-Horizont hinauszugehen.” Soll INa  - S1e deswegen theolo-
gisch als VO Satan verursacht beurteilen? Die Antwort auf diese Frage hängt davon
ab, wWwIıe INan grundsätzlich ZUrTr Frage ach dem Satan und den Dämonen steht

42 Vgl ebd.,
43 Ebd., 252
443 Ebd 259

Ebd., 258
46 Ebd., 150
47 Zahlner, Paraphänomene und christlicherGlaube. Überlegungen und Beispiele ZUT vergleichenden Phä-

Seiten.
nomenologie Im Bereich des Paranormalen und Religiösen, Resch-Verlag, Innsbruck 1982, Vl und

Ebd.,
40 Resch Im Vorwort Zahlners Buch,
Sl Vgl eb

Vgl eb
Vgl azueb Zahlner reteriert hiereine NECeCUECTE katholische Position, die der durch die Parapsychologiegeschaffenen Lage gerecht werden versucht: Weissmahr, Gottes Wirken In derWelt Ein Diskus-
sionsbeitrag zur Frage der kEvolution und des Wunders, Knecht, Frankfurt 1973 vgl dazu auch das
Buch des Vertassers: Wenisch, Geschichten der Geschichte? Theologie des Wunders, St Peter, Salzburg
1981

Zahlner, aa

222

ohne sie von vornherein zu dämonisieren. Spukerscheinungen Verstorbener sieht er als 
Manifestationen abgespaltener Persqnlichkeitsanteile.42 Die an ihnen angeblich oft be­
obachteten boshaften Züge lassen Holtz schließlich doch auf die Kategorie des nSatani­
schen" zurückgreifen. 4·3 Solche und andere Phänomene sind ihm ein Zeichen dafür, 
daß der Mensch in den Machtbereich Satans, des „Widersacher(s) Gottes" geraten kann, 
„der dem Höchsten ins Gesicht trotzt"44

: nOb von der Kirche ein befreiendes Wort in 
der Teufelsfrage zu erwarten ist, können wir nicht sagen."45 Wenn ich Holtz richtig ver­
standen habe, dann soll dieses befreiende Wort einerseits nicht dem alten und neuen 
Aberglauben Vorschub leisten, anderseits aber doch den Glauben nan die Macht eines 
unter uns wirkenden Satans"46 bekräftigen. 
Auch Ferdinand Zahlner, katholischer Theologe und Parapsychologe, hält in einer klei­
nen Schrift47 die Möglichkeit einer dämonischen Verursachung mancher Paraphäno­
mene offen. Ob freilich die - etwa bei „Besessenheit" auftretende - nboshafte, schädi­
gende Tendenz" und die nhyperallergische Reaktion gegen alles Sakrale"48 diese 
Zuordnung tatsächlich nahelegt, muß wohl bezweifelt werden, wie aus der oben refe­
rierten Analyse des nFalles Klingenberg" hervorgeht. Grundsätzlich steht Zahlner auf 
dem Standpunkt, daß Paraphänomene natürlich sind, daß sie aber, wie alle anderen 
Phänomene auch, ,,als Erstursache eine übernatürliche Einwirkung"49 haben können. 
Das Vorliegen dieses Sachverhaltes kann aber nicht wissenschaftlich bewiesen, sondern 
nur durch Indizien wahrscheinlich gemacht werden. Diese Indizien sind in ihrer Bedeu­
tung theologisch zu werten.50 

Nach diesem Prinzip ist der paranormale Charakter eines Phänomens als solcher kein 
Indiz für seine theologische Bedeutung. Deren Feststellung obliegt der gläubigen Erfah­
rung, 51 die durch die Theologie soweit wie möglich rational zu reflektieren ist. In der 
Frage des Wunders gibt es bereits Versuche in diese Richtung.52 Bei den okkulten Phä­
nomenen ist die Sache schwieriger. Nach Zahlner haben manche von ihnen nicht nur 
die oben erwähnte, destruktive und antisakrale Prägung, sondern sie scheinen auch 
,,über den ,normalen' PSI-Horizont hinauszugehen."53 Soll man sie deswegen theolo­
gisch als vom Satan verursacht beurteilen? Die Antwort auf diese Frage hängt davon 
ab, wie man grundsätzlich zur Frage nach dem Satan und den Dämonen steht. 

42 Vgl. ebd., 248 ff. 
43 Ebd., 252. 
" Ebd., 259. 
45 Ebd., 258. 
46 Ebd., 150. 
41 F. Zal,/ner, Paraphänomene und christlicher Glaube. Überlegungen und Beispiele zur vergleichenden Phä­

nomenologie im Bereich des Paranormalen und Religiösen, Resch-Verlag, Innsbruck 1982, VIII und 
39 Seiten. 

48 Ebd., 36. 
49 A. Rescl, im Vorwort zu Zal,/ners Buch, V. 
50 Vgl. ebd. 
51 Vgl. ebd ., 2. 
52 Vgl. dazu ebd., 6. Zahlner referiert hier eine neuere katholische Position, die der durch die Parapsychologie 

geschaffenen neuen Lage gerecht zu werden versucht: B. Weissmal,r, Gottes Wirken in der Welt. Ein Diskus­
sionsbeitrag zur Frage der Evolution und des Wunde.rs, Knecht, Frankfurt a. M. 1973; vgl. dazu auch das 
Buch des Verfassers: B. Weniscl,, Geschichten oder Geschichte? Theologie des Wunders, St. Peter, Salzburg 
1981. 

53 F. Zal,/ner, a. a. 0., 36. 

222 


