BERNHARD WENISCH

Zur Orientierung tiber okkulte Phanomene

Ein Literaturbericht

Je mehr das Denken — vor allem in Europa und in den USA — von Naturwissenschaft
und Technik gepragt wurde, desto mehr wurde die Moglichkeit von Vorgéngen, die sich
wissenschaftlich-technisch nicht in den Griff bekommen lassen, geleugnet. Hellsehen
und Wahrsagen, Spukereignisse und Spiritismus, ddmonische Besessenheit und magi-
sche Praktiken waren samt und sonders im Dunstkreis des endlich zu iiberwindenden
Aberglaubens angesiedelt und einer wissenschaftlichen Untersuchung nur insofern
"wert, als dieser Aberglaube durch Aufklirung und notfalls auch psychopathologische
Behandlung beseitigt werden sollte. Man dachte nicht daran, daf3 seine Resistenz wenig-
stens zu einem Teil auch darin griinden kénnte, daf3 seinen irrationalen Annahmen zu-
mindest manchmal einrealer Vorgang zugrundeliegt. Die neuscholastische katholische
Theologie und die bis in die Mitte unseres Jahrhunderts iibliche katholische Unterwei-
sung des Volkes — greifbar auch in den Katechismen — machte sich die gingige Sicht
insofern zu eigen, als sie naturwissenschaftlich unerklirliche Phinomene entweder als
unmittelbar gottgewirkt — als Wunder — ansah und als rationalen Beweis fiir die
Glaubwiirdigkeit der katholischen Lehre wiirdigte, oder als von dunklen, dimonischen
Méchten verursachtes Geschehen, vor dem man sich zu hiiten habe. Nach dieser Lehre
sind die Vorginge in der Natur grundsitzlich naturwissenschaftlich-technisch verfiig-
bar; daneben gibt es einen schmalen Sonderbereich von Ereignissen, in denen sich jen-
seitige Machte oder Gott selbst kundgeben.
Aus verschiedenen Griinden, deren Erérterung den hier gegebenen Rahmen sprengen
wiirde, hat sich diese Sicht gedndert. Das &ffentliche BewulBtsein beginnt allmahlich,
die schon seit etwa einem Jahrhundert betriebenen Bemiihungen einer systematischen
Erforschung von Phinomenen, die mit den Mitteln der iiberkommenen Naturwissen-
schaft nicht erklarbar sind, zur Kenntnis zu nehmen. Die einschligige Wissenschaft —
zumeist Parapsychologie genannt — wird zunehmend als seri6s anerkannt. Die For-
schungen der Parapsychologie haben dazu gefiihrt, daB3 auch im Raum der Kirche und
der Theologie eine differenziertere Sicht des ganzen Bereiches Platz zu greifen beginnt.
Wer sich iiber den heutigen Stand der Dinge ein Bild machen will, muB3, dem Gesagten
zufolge, zunachst nach parapsychologischer Literatur greifen.
Als erste Einfithrung in diese Wissenschaft sei ein Buch von Louisa E. Rhine, der Frau
des amerikanischen Parapsychologen Joseph B. Rhine, der als erster auf breiter Basis
quantitativ-statistische Untersuchungen {iber paranormale Phinomene durchfiihrte,
genannt.! Die Verfasserin gibt in allgemein verstandlicher Weise einen Uberblick iiber
wichtige, von ihrselbst mitgeprigte Schritte in der Geschichte der parapsychologischen
Forschung und iiber ihre Beurteilung des gegenwirtigen Problemstandes.
Es wird deutlich, da3 die am besten beobachteten paranormalen Phinomene — das
Buch bringt eine Fiille von Beispielen von spontanen und experimentell beobachteten
paranormalen Vorgingen — die auflersinnliche Wahrnehmung (ASW) und die Psycho-

! L. E. Rhine, Psi — was ist das? Eine Einfiihrung in die Denk- und Arbeitsweise der Parapsychologie, aus
dem Amerikanischen iibertragen von H, Geisler, Goldmann — Taschenbuch 11712, 21982, 371 Seiten.

216



kinese (PK) sind. ASW meint die Méglichkeit, ,Informationen ohne Gebrauch der nor-
malen fiinf Sinne zu empfangen”? und umfaBt die Unterarten Hellsicht, Vorauswissen
(Prakognition) und Gedankeniibertragung. PK bedeutet, daf3 ,der menschliche Geist
direkt (d. h. nicht iiber die motorischen Fahigkeiten des Kérpers; d. Verf.) auf Materie
einzuwirken vermag.® Mit vielen Parapsychologen ist Rhine der Meinung, daf3 diesen
Vorgingen ,psychische” Energie zugrundeliegt, die weitgehend unter Aktivierung un-
bewuBter Schichten des menschlichen Seelenlebens funktioniert.* ASW und PK sind
nur zwei verschiedene Formen dieser einen Energie,® die heute nach allgemeinem
Sprachgebrauch mit der Chiffre ,Psi” (von Psyche) bezeichnet wird.

Auf diesem Hintergrund beschéftigt sich Rhine auch mit Vorgangen bei okkulten Prak-
tiken. Auf die Frage, ob dabei wirklich Kontakte zu Verstorbenen hergestellt werden
koénnen, wie es nach dem Glauben vieler Menschen, z. B. bei spiritistischen Sitzungen,
vorkommt, antworten sie: Vorgénge, die dem dulBBeren Anschein nach als solche Kon-
takte deutbar sind, sind ,nicht zu unterscheiden von jenen Kontakten, bei denen alles
vom Medium selbst und dessen ASW-Fihigkeit ausgeht und von dessen Tendenz zur
Personifizierung.”® So ist also nach Ansicht Rhines die Hypothese des ,Spiritismus” —
der in diesen Fillen eine Aktivitit von Geistern aus dem Jenseits annimmt — wissen-
schaftlich gesehen nicht gerechtfertigt und erweist sich als tiberfliissig.

Nach Rhine gehen auch Spukphinomene auf Psi zuriick, und zwar sowohl der person-
als auch der ortsgebundene Spuk.” Ersterer spielt sich im Umkreis einer meist psy-
chisch labilen Person, oft eines pubertierenden Jugendlichen, ab, letzterer tritt an be-
stimmten Orten auf. Die dabei geschehenden unerklérlichen Gerdusche bzw. dul3eren
Vorgange (fallende Steine, herumfliegende Gegenstéande, oft auf eckigen Flugbahnen)
sind wohl psychokinetisch verursacht; freilich ist diese Annahme fiir Rhine noch ,spe-
kulativ und sollte nicht in einen Topf geworfen werden mit der schlichten Tatsache, dal3
es PK gibt, daB PK-Phinomene geschehen.

Beziiglich der Bedeutung der Parapsychologie fiir die Religion meint Rhine, daf3 durch
parapsychologische Forschungen ein rein materialistisches Menschenbild widerlegt sei.
Der Mensch darf sich nunmehr wieder als ,etwas mehr” einschitzen, als ,eine voriiber-
gehende Gruppierung bzw. Anordnung von Molekiilen.” Die durch die Parapsycho-
logie entdeckten ,Eigenschaften” des Menschen ,ihneln mehr jenen, die einmal von den
Religionen als gegeben vorausgesetzt und akzeptiert wurden, alsdenen, die dem mecha-
nistischen Konzept entsprechen.’°

LouisaE. Rhines eher optimistische Sicht, wonach es paranormale Phianomene wirklich
gibt und die dahinterstehende Psi-Energie als nachgewiesen gelten kann, wird freilich
nicht einmal von allen Parapsychologen geteilt. Das zeigt ein Blick in die Festschrift, die
zum 75. Geburtstag von Hans Bender erschien.!! Bender ist der derzeit bekannteste Pa-
rapsychologe im deutschen Sprachraum und war bis zu seiner Emeritierung Inhaber

2 Ebd., 21.

3 Ebd., 86.

4 Vgl. ebd., z. B. 34f., 38, 100, 223.

5 Vgl. ebd., 87ff.

¢ Ebd., 275.

7 Vgl. ebd., 275ff.

3 Ebd., 286.

¢ Ebd., 295.

10 Ebd.

1 E, Bauer — W. v. Lucadou (Hg.), Spektrum der Parapsychologie. Hans Bender zum 75. Geburtstag,
Aurum-Verlag, Freiburg i. Br. 1983, 253 Seiten.

217



eines Lehrstuhls fiir Psychologie und Parapsychologie (damalige genaue Bezeichnung:
Psychologie und Grenzgebiete der Psychologie) an der Universitit Freiburg i. Br. Eber-
hard Bauer stellt in seinem Beitrag fest, da3 nicht einmal alle professionellen Parapsy-
chologen ,von der Existenz ihres Forschungsgegenstandes in dem Sinne iiberzeugt” sind,
.daB Psi wissenschaftlich nachgewiesen sei; eine 1980 veréffentlichte Umfrage kommt
zum Ergebnis, daB3 32 Prozent der Befragten nicht véllig von der Realitit von ASW iiber-
zeugt seien."?

Was die Uberwindung des materialistischen Weltbilds aufgrund der paranormalen Pha-
nomene betrifft, so zieht Wolfgang Biichel ebenfalls eine andere Konsequenz als Rhine.
Er verfolgt das ,Programm einer kausalmechanistischen Erklarung der paranormalen
Phanomene!*® Die Alternative dazu wire fiir Biichel eine ,spirituelle” Sicht, wobei er
spirituell gleichsetzt mit persénlich, ,von einem ,inneren Zentrum’ aus gesteuert .
Dann mii3te man aber entweder ,echte” Geister im Sinn des Spiritismus oder eine Art
Mieltseele’, einen ,Weltgeist”, postulieren, d. h. die ganze Natur als subjekthaft-personal
auffassen, was fiir Biichel eine ,Sackgasse” darstellt.’®

Anders denkt dartiber die langjahrige Mitarbeiterin von C. G. Jung, Marie-Louise von
Franz. In Anschlul3 an C. G. Jung selbst, der ja den paranormalen Phanomenen einen
bedeutsamen Stellenwert in seiner Weltsicht einrdumte, sieht sie das Paranormale nicht
von der Alternative materiell — subjekthaft her. Sie setzt — in Gegensatz zu Biichel —
«die Existenz einer . . . bewuBsteinsihnlichen (nicht aber — gleichen!) Sinnhaftigkeit
im Welthintergrund”an. In der Natur existiert eine ,Art von bewuf3tseinsihnlichem All-
wissen’, ,ein subjektloses Wissen, bestehend aus Bildern”. ,Es ist vorbegrifflich und
gleicht eher einer ,Erkenntniswolke” als dem vom ,Ich-bewuBtsein” erzeugten ,prizisen
Wissen”. Jung hat ,dieses Wissen des Kollektiven UnbewuBten oder psychophysischen
Welthintergrundes” auch als ,Luminositas” bezeichnet, ,d. h. als ein ,approximatives
BewuBtsein, das aber nicht oder kaum mit dem Ich-bewul3tsein verbunden ist”. ,In der
Alltagserfahrung préasentiert sich dies so, als ob unser UnbewuBtes ,irgendwie’ alles
weil3, und doch auch irgendwie wieder nichts genau wei3* Von dieser Sicht her las-
sen sich ASW und PK verstindlich machen als die ins Ich-BewuBtsein vordringende
JLuminositas” des Welthintergrundes, in dem ja alle psychischen (im Sinn des Ich-
BewuBtseins) und physischen Vorginge ,gegeben’, ,angeordnet” sind als zwei Seiten der
einen Wirklichkeit.?”

Eine relativ umfassende Einfithrung in die Parapsychologie bringt der von Gion Con-
drau herausgegebene 15. Band der Psychologie des 20. Jahrhunderts.® Wie im eben
besprochenen Sammelband finden sich hier hauptsichlich Beitrige von Vertretern aus
dem Schiilerkreis von Hans Bender (,Freiburger Schule”). Wie dort zeigt sich auch an
diesen Abhandlungen der immer héher werdende Grad methodenbewuBter wissen-

12 E. Bauer, Parapsychologie fiir wen? In: E. Bauer — W. v, Lucadou, a.a.Q., 34—44; 37.

13 W. Biichel, Naturauffassung und Parapsychologie, in: E. Bauer — W. v. Lucadou, a.a.O., 86—93; 92.

14 Ebd., 90.

15 Vgl. ebd., 91.

16 Vgl. M. — L. v. Franz, Ein Beitrag zur Diskussion der Synchronizititshypothese C. G. Jungs, in: E. Bauer
— W. v. Lucadou, a. a. O., 94—104; 99,

17 Diese Hypothese ist dann mit der christlichen Sicht der Wirklichkeit vereinbar, wenn 1. die Annahme des
psychophysischen Welthintergrundes nicht die Einzigartigkeit und Wiirde der Einzelperson in Gefahr
bringt und 2. streng unterschieden wird zwischen dem weltimmanenten Welthintergrund und dem trans-
zendenten Schépfergott.

¥ G. Condrau (Hg.), Die Psychologie des 20. Jahrhunderts, Bd. 15. Transzendenz, Imagination und Rezepti-
vitat, Religion, Parapsychologie, Literatur und Kunst, Kindler, Ziirich 1979, 489—731.

218



schaftlicher Reflexion, die die Parapsychologie dem Laien dhnlich schwer zuganglich
macht wie die klassischen Natur- und Humanwissenschaften. Parapsychologie kann
nur betrieben werden im Dialog mit anderen Disziplinen’® und mul sich auf deren Re-
flexionsniveau begeben.

Eine fiir den Theologen und Seelsorger, der sich auf dem Gebiet des Okkultismus orien-
tierenwill, sehr zu empfehlendekleine Schrift stammt vom bereits mehrmals erwihnten
Hans Bender.?° Bender verfolgt hier ganz bewul3t das Ziel einer ,positive(n) Kritik des
Aberglaubens” durch ,Information und Aufklirung” und Warnung ,vor den Gefahren
eines unkritischen Umgangs mit dem Okkulten”. Die Information und Aufklarung ge-
schieht ,aufgrund von Untersuchungen der in Frage stehenden Vorgénge und Fahigkei-
ten mit wissenschaftlichen Methoden.** Dadurch wird es méglich, die Fakten mit
mehr oder weniger gesicherten wissenschaftlichen Theorien verstidndlich zu machen
und von den zumeist unkritisch damit verbundenen religiés-metaphysischen Systemen
(,Aberglaube”) zu trennen.

Einige Aussagen Benders seien referiert: Er bezweifelt nicht die Moglichkeit der Priko-
gnition, halt sie aber fiir praktisch kaum anwendbar, weil es ,prinzipiell unméoglich” ist,
.im voraus Merkmale fiir die Echtheit einer paranormalen Vorausschau des Zukiinfti-
gen anzugeben”. Diese Einschrinkung ist bei der Bewertung der vielen Endzeitweissa-
gungen, mit denen wir heute iiberflutet werden, voll zu bedenken.*

Bei spiritistischen Praktiken, z. B. Tischerlriicken, sind nach Bender zumeist ,psycho-
motorische Automatismen” im Spiel, psychische Leistungen, die von einer dem Ich un-
bewuBten intelligenten Tatigkeit hervorgebracht werden. Diese ,neben-bewuBte” Ta-
tigkeit hat Personifikationstendenz: lhre AuBerungen scheinen ,von fremden
Intelligenzen, von ,Geistern'” herzuriihren. Sind die Inhalte der ,Botschaften” durch
ASW erworben, verstiarkt sich dieser Eindruck.*® Manche Menschen geraten mehr
und mehr unter den Zwang dieser abgespaltenen personifizierten Anteile ihres Unbe-
wuBten und erkranken an einer ,mediumistischen Psychose”, die arztlich und psycho-
therapeutisch behandelt werden muf3.**

Bender befaBt sich auch mit Phinomenen, die heute von vielen als Beweis fiir die Re-
inkarnationslehre gewertet werden und zeigt auf, daf die betreffenden psychischen Er-
fahrungen auch durch die Annahme paranormaler Vorgénge (ASW und PK) gedeutet
werden kénnen.”

Zum Dialog zwischen Parapsychologie und katholischer Theologie*® verweist Bender
zunichst auf das Stichwort ,Wunder”: Bestimmte Formen von Wundern zeigen ,unver-
kennbare Analogien mit Mustern paranormaler Phanomene”. Fiir den Parapsychologen
fallen sie deswegen nicht aus der Naturordnung heraus, wie es die — auch zu Beginn
dieses Literaturberichtes erwihnte — traditionelle fundamentaltheologische Sicht des
Wounders annahm. Die Méglichkeit, viele Wunder in das durch die Parapsychologie er-
weiterte Naturverstindnis einzuordnen, bedeutet freilich nicht die Ablehnung ihrer In-
terpretation als ,signum Dei”. Dafiir ist die empirische Parapsychologie nicht zu-
standig.?”

19 Vol. z. B. W. Lucadou — K. Kornwachs, Parapsychologie und Physik, in: G. Condrau, a.a. O., 581—590;
J. U. Haas, Parapsychologie und Ethnologie, ebd., 591—597.

20 H, Bender, Umgang mit dem Okkulten, Aurum-Verlag, Freiburg i. Br. 1984 , 104 Seiten.

2 Ebd., 12. 2 Vgl.ebd., 34. 2 Vgl.ebd., 45. 2* Vgl.ebd., 46ff. 2% Vgl. ebd., 76ff.

26 Vgl. dazu auch J. Mischo, Parapsychologie und Theologie, in: G. Condrau, a.a.O., 598—609.

27 H. Bender, a.a.Q., 101f.

219



Einen zweiten neuralgischen Punkt im Gesprich zwischen katholischer Theologie und
Parapsychologie ortet Bender im Problembereich der Besessenheit. Vom parapsycholo-
gischen Standpunkt aus sind einige der im Rituale Romanum angefiihrten Merkmale
fir das Vorliegen von Besessenheit, wie Verstehen und Sprechen von dem Betreffenden
unbekannten Sprachen und Erkenntnis von Verborgenem, Psi-Fahigkeiten, weshalb sie
sich nicht als Kriterien zur Feststellung damonischen Wirkens eignen. Besessenheit er-
scheintso gesehen ,als eine bisin archaische Tiefen hinabreichende Persénlichkeitsspal-
tung in einem religidsen Konflikt, der die verstehende Hilfe des Arztes und des Seelsor-
gers erfordert™®,

An dem bekannten ,Besessenheitsfall” Anneliese Michel von Klingenberg haben der
Psychiater Ulrich ]. Niemann und Hans Benders Nachfolger in Freiburg, Johannes Mi-
scho, in einer bedenkenswerten Analyse dieser tragischen Geschichte — sie endete be-
kanntlich mit dem Tod von Anneliese Michel — die These Benders zu verifizieren ver-
sucht.” Niemann gelangt zum Ergebnis, daB das ganze Syndrom auf einer
organischen Grundlage (Temporallappenepilepsie) beruhte; diese Gehirnerkrankung
wurde allerdings erst durch deren Deutung von seiten der Umgebung zur ,Besessenheit”.
Mischo geht diesem Prozef3 nach und zeigt auf, wie die Kranke mehr und mehr in die
Rolle gedrangt wurde, die die Umgebung von ihr erwartete. Durch den Exorzismus wur-
deein doktrinirer Induktionseffekt” ausgelost, der die ,Ddmonen” entstehen lie3. Mi-
scho spricht von einer ,schizophrenieartigen ,Beziehungsfalle’ mit einer zunehmenden
Rollendiffusion”. Je mehr sich die Sache festlief, desto mehr tauchte der Gedanke der
«Sithnebesessenheit” auf, der die Exorzisten entlastete und der Kranken eine Martyrer-
rolle zubilligte.*

Derartige Forschungsergebnisse zeigen deutlich, wie bedenklich vom psychohygieni-
schen Standpunkt aus gesehen mancheim katholischen Raum verbreitete religiése Sub-
kulturen sein kénnen. Sie zeigen freilich auch, daf3 der offizielle GroBe Exorzismus des
Rituale Romanum und Publikationen wie die von Adolf Rodewyk?! diesen Subkultu-
ren kirchenamtlich und theologisch Vorschub leisten bzw. geleistet haben.

Theologische Stellungnahmen zum Olckultismus

Es sei zunéchst auf das — auch in katholischen Kreisen verbreitete — Buch des refor-
mierten Pfarrers Willem Cornelis van Dam verwiesen.* Er nimmt zwar die parapsy-
chologische Forschung zur Kenntnis, bringt aber dann doch alle von ihm behandelten
okkulten Phinomene (Paragnosie, Spiritismus, Magie, paranormale Heilung, ja sogar
Hypnose und Akupunktur) in die Niahe ddmonischer Machte. Der letzte Grund fiir
diese Interpretation ist eine bestimmte fundamentalistisch-biblische Grundoption, die
inhaltlich an die zu Beginn skizzierte katholische Position erinnert: ,Die biblische Of-
fenbarung kennt zwei iibernatiirliche Wirklichkeiten . . . Es gibt das Herrschaftsgebiet

2 Ebd., 102.

» ]J. Mischo — U. ]. Niemann, Die Besessenheit der Anneliese Michel (Klingenberg) in interdisziplinirer
Sicht, in: Zeitschrift fiir Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 25 (1983) 129—193.

30 Vel. ebd., 129f.

3 A. Rodewyk, Die damonische Besessenheit in der Sicht des Rituale Romanum, Aschaffenburg 1975.

32 Zur differenzierter gewordenen Sicht der deutschen Bischéfe vgl. J. Mischo — U. ]. Niemann, a.a. O., 192.

3 W. C. van Dam, Okkultismus und christlicher Glaube, Johannes Fix, Schorndorf 1981, 122 Seiten, Neu-
auflage in Vorbereitung.

220



Gottes und das . . . Reich der Finsternis. Das eine wird von Jesus Christus, das andere
vom Bdsen reprasentiert. Jesus aber ist der Sieger, der die finsteren Méchte entwaffnet
hat (Kol 2,15). Beide Reiche haben ihre Wunder und Zeichen. Die Bibel spricht auch
deutlich von den Zeichen des Bosen: Mt 24,24; 2 Thess 2,9; Offb 13,13

Eine dhnliche Grundrichtung — freilich in gréBerer Differenzierung — verfolgt Kurt
Koch, dessen Buch im evangelischen Raum bereits zu einem Klassiker geworden ist. Das
Werk wird hier deswegen angefiihrt, weil es 1982 in stark erweiterter Form (Hinzufii-
gung eines zweiten Teiles von ca. 250 Seiten) erschien.* Es ist eine Fundgrube an Mate-
rial (Fallbeispiele) und auch an psychologisch-parapsychologischen Deutungsméglich-
keiten okkulter Vorginge. Koch verfiigt iiber betrichtliche wissenschaftliche
Kenntnisse. Fiir die theologische Beurteilung ist fiir ihn entscheidend, daB3 Menschen,
die okkulte Praktiken betreiben oder mit ihnen in Berithrung kommen, zu Widerstand
gegen den biblischen Glauben neigen.

_Der Antrieb, der zur Wahrsagerei, zum Kartenlegen, zum Handlinienlesen, zur magischen Besprechung
fithrt, ist immer der Wille zur Macht, ist das Wissend-Sein-Wollen wie Gott. Der Mensch erzwingt sich seine

Wiinsche. Er durchbricht mit Gewalt die ihm von Gott gesetzten Schranken. Er erreicht vielleicht auch sein
Ziel, verliert aber dariiber das héchste Gut, dessen der Mensch fahig ist, die Gemeinschaft mit Gott 3¢

Andiesen Aussagen ist sicher viel Wahres und seelsorglich Bedeutsames. Freilich erhebt
sich angesichts des Buches von Koch auch die Frage, ob in der beschriebenen ,widergétt-
lichen” Haltung nicht auch ein begriindeter Protest gegen den von Koch vertretenen en-
gen biblischen Fundamentalismus enthalten ist. Steht dieser Fundamentalismus nicht
selbst in der Nihe des Aberglaubens, wenn die Krifte und Energien, die bei okkulten
Praktiken wirksam werden, dimonisiert werden?®” Auch wenn es richtig ist, daf die
Haltung okkultistischer Gruppen mit dem christlichen Glauben unvereinbar ist, so ist
damit noch nicht gesagt, daB die Vorgénge selbst dimonisch verursacht sind.

Gottfried Holtz**bringt die Grundhaltung, in der moderner Okkultismus betrieben
wird, mit Recht in die Nihe des alten volkstiimlichen Aberglaubens, der vor allem im
landlichen Raum bis ins 20. Jahrhundert iiberlebt hat, gespeist durch ,Fernwirkungen
einer frithgeschichtlichen kosmischen Schau’, aber auch durch Jmittelalterliche(n)
Teufels- und Hollenglaube(n).”*® Wie diesen Aberglauben, den Holtz im ersten Teil sei-
nes Buches behandelt, so kennzeichnet auch den (im zweiten Teil dargestellten) moder-
nen Okkult-Aberglauben die ,superstitio’, die Vermessenheit": ,.Stets wird dem ,Schwa-
chen’, dem Angstlichen und Besorgten, suggeriert, er selbst hatte die Moglichkeit und
die Macht, alles Unheil von sich abzuwenden und die Zukunft zu seinem eigenen Vorteil
zu sichern, wenn er nur dem ,Starken’, dem Michtigen und Wissenden, folgt."* Holtz
meint zu Recht, daf bei aberglaubischen Praktiken zumeist nur vermeintliche okkulte
Erscheinungen®! vorkommen; er hilt aber reale paranormale Phéanomene fiir méglich,

3 Ebd., 97.

3 K. {(o'ch, Seelsorge und Okkultismus. Die seelsorgerliche Behandlung der Menschen, die durch die Be-
schiftigung mit okkulten Dingen seelisch angefochten oder erkrankt sind. Eine systematische und
praktisch-theologische Untersuchung unter Beriicksichtigung der medizinischen und psychologischen
Grenzwissenschaften, Brunnen-Verlag, Basel 21982, 688 Seiten.

3% A. Kéberle im Geleitwort zu Kochs Buch, 11.

3 K. Koch, passim; vgl. aber besonders die Auseinandersetzung mit G. Schimansky, Das Unheimliche.
Dunkle Phianomene in biblischem Licht, Aussaat-Verlag, Wuppertal 1975, 429ff.

3 G. Holtz, Die Faszination der Zwinge. Aberglaube und Okkultismus, Vandenhoeck & Ruprecht, Géttin-
gen 1984, 279 Seiten.

* Ebd., 9.

40 Ebd., 268.

41 Vgl. ebd.

221



ohne sie von vornherein zu ddmonisieren. Spukerscheinungen Verstorbener sieht er als
Manifestationen abgespaltener Persénlichkeitsanteile.?2 Die an ihnen angeblich oft be-
obachteten boshaften Ziige lassen Holtz schlieBlich doch auf die Kategorie des ,Satani-
schen” zuriickgreifen.* Solche und andere Phinomene sind ihm ein Zeichen dafiir,
daf3 der Mensch in den Machtbereich Satans, des, , Widersacher(s) Gottes* geraten kann,
,der dem Héchsten ins Gesicht trotzt“: ,Ob von der Kirche ein befreiendes Wort in
der Teufelsfrage zu erwarten ist, kénnen wir nicht sagen.“* Wenn ich Holtz richtig ver-
standen habe, dann soll dieses befreiende Wort einerseits nicht dem alten und neuen
Aberglauben Vorschub leisten, anderseits aber doch den Glauben ,an die Macht eines
unter uns wirkenden Satans”* bekriftigen.

Auch Ferdinand Zahlner, katholischer Theologe und Parapsychologe, hilt in einer klei-
nen Schrift’” die Moglichkeit einer dimonischen Verursachung mancher Paraphiino-
mene offen. Ob freilich die — etwa bei ,Besessenheit” auftretende — ,boshafte, schadi-
gende Tendenz’ und die ,hyperallergische Reaktion gegen alles Sakrale“s® diese
Zuordnung tatsdchlich nahelegt, mul3 wohl bezweifelt werden, wie aus der oben refe-
rierten Analyse des ,Falles Klingenberg” hervorgeht. Grundsatzlich steht Zahlner auf
dem Standpunkt, da} Paraphinomene natiirlich sind, daf sie aber, wie alle anderen
Phanomene auch, ,als Erstursache eine iibernatiirliche Einwirkung® haben kénnen.
Das Vorliegen dieses Sachverhaltes kann aber nicht wissenschaftlich bewiesen, sondern
nur durch Indizien wahrscheinlich gemacht werden. Diese Indizien sind in ihrer Bedeu-
tung theologisch zu werten.%

Nach diesem Prinzip ist der paranormale Charakter eines Phanomens als solcher kein
Indiz fiir seine theologische Bedeutung. Deren Feststellung obliegt der glaubigen Erfah-
rung,® die durch die Theologie soweit wie méglich rational zu reflektieren ist. In der
Frage des Wunders gibt es bereits Versuche in diese Richtung.52Bei den okkulten Phi-
nomenen ist die Sache schwieriger. Nach Zahlner haben manche von ihnen nicht nur
die oben erwéhnte, destruktive und antisakrale Prigung, sondern sie scheinen auch
,iber den ,normalen’ PSI-Horizont hinauszugehen.”®® Soll man sie deswegen theolo-
gisch als vom Satan verursacht beurteilen? Die Antwort auf diese Frage hiangt davon
ab, wie man grundsitzlich zur Frage nach dem Satan und den Dimonen steht.

42 Vgl. ebd., 248 ff.

4/ Ebd,, 252.

# Ebd.; 259.

45 Ebd., 258.

4 Ebd., 150.

7 E Zahlner, Paraphinomene und christlicher Glaube. Uberlegungen und Beispiele zur vergleichenden Phi-
nomenologie im Bereich des Paranormalen und Religiosen, Resch-Verlag, Innsbruck 1982, VIII und
39 Seiten.

@ Ebd., 36.

9 A. Resch im Vorwort zu Zahlners Buch, V.

% Vgl. ebd.

51 Vgl. ebd., 2.

%2 Vgl. dazuebd., 6. Zahlner referiert hier eine neuere katholische Position, die der durch die Parapsychologie
geschaffenen neuen Lage gerecht zuwerden versucht: B. Weissmahr, Gottes Wirken in der Welt. Ein Diskus-
sionsbeitrag zur Frage der Evolution und des Wunders, Knecht, Frankfurt a. M. 1973; vgl. dazu auch das
Buch des Verfassers: B. Wenisch, Geschichten oder Geschichte? Theologie des Wunders, St. Peter, Salzburg
1981.

5 F Zahlner, a.a.0., 36.

222



