OTTMAR FUCHS

Ernstfall Diakonie
Christliches Handeln als Verkiindigung

Schonim Alten Testament offenbart sich Gott weniger in einer Lehre als vielmehr in Begegnungen mit
Menschen. Im Neuen Bund tritt Gott selbst in die Geschichte der Menschheit ein, er wird Mensch.
Davon ausgehend miB3t der Autor auch dem Handeln der Christen, durch das sie mit andern in Bezie-
hung treten, eine theologische Qualitit bei: es ist Verkiindigung der Frohbotschaft. (Redaktion)

1. Handeln und Bedeutung

Bereits die Bedeutung eines Wortes wird vom Zusammenhang der Handlungen be-
stimmt, in dem es gebraucht und erlernt wird. Wenn das Kind ,Mama"“ sprechen lernt,
dann geschieht dies immer im Zusammenhang mit ganz bestimmten Interaktionen, in
denen die Mutter mit dem Kind umgeht und diese Begegnung mit dem Namen ,Mama”
fiir das Kind benennt. Dieses Verhaltnis von Wort und Wirklichkeit gilt fiir alle Ebenen.
So definieren sich groBe Worte wie Gerechtigkeit und Freiheit, die jeder im Mund fiihrt,
erst von daher, wie die Wirklichkeit im Zusammenhang mit diesen Worten aussieht: so
sieht die Freiheit, die die Diktatoren im Munde fithren, fiir das Volk anders aus als eine
Freiheit, die im Zusammenhang mit demokratischer Wirklichkeit gedacht und bespro-
chen wird. Obwohl solche Worte fast eine automatische Zustimmungsqualitit haben
(jederist dafiir!), ist mit ihnen nicht viel gesagt, wenn nicht dazu gesagt und beschrieben
werden kann, wofiir der Sprecher tatsichlich ist. So zeigen sich in der gegenwirtigen
Friedensdiskussion unter dem Stichwort ,Friedenssicherung” auch zwei véllig unter-
schiedliche Handlungskonzeptionen, einmal die Auf-, zum anderen die Abriistung.
Ein Begriff erhilt also seine Vereindeutigung nicht nur und nicht zuerst dadurch, daf3
seine Qualitiit in unseren Gedanken abstrahiert und definiert wird, sondern auch und
vor allem dadurch, daB man auf eine Wirklichkeit oder ein Handeln hindeuten und sa-
gen kann: ,Schau her, wie ich das tue, wie der andere das tut, das meine ich, wenn ich
von Freiheit oder von Frieden rede!”

Um einen Begriff verstehen zu kénnen, muB er also auf seine materialen bzw. seinekom-
munikativen Inhalte gebracht werden: diese kénnen durch Hindeuten auf Verhéltnisse
und Ereignisse beschrieben und erzihlt werden. Erst wenn ich also davon etwas sagen
kann, daB und wie ein Wort mit einem bestimmten Handeln verbunden ist, gewinnt
dieses Wort Bedeutung und Sinn fiir die Realitt.! Alle anderen Definitionen treffen
den Kern des Problems nicht, d. h. die Frage, welches Handeln mit einem Stichwort
(z. B. ,Frieden”) verbunden ist.

Gegen méogliche MiBverstindnisse sei betont, daB der hier verwendete Handlungsbe-
griff nicht nur unmittelbar aktives Tun meint, sondernsich iiberhaupt auf menschliches
Handeln, z. B. auch auf das Schweigen und Warten, bezieht. Letzteres gehort integrativ
zum Handlungsbegriff dazu, weil ich Handeln als ein Begegnungshandeln zwischen
Subjekten verstehe, wozu nicht nur das Reden, sondern auch das Schweigen, nicht nur
die Aktivitit, sondern auch das Erleiden gehdort.

1 Vgl. dazu O. Fuchs, Biblische Geschichten und christliches Handeln, in: Katholisches Bibelwerke. V. (Hg.),
Dynamik im Wort. Lehre von der Bibel. Lehre aus der Bibel, Stuttgart 1983, 361—383.

223



Von diesen Uberlegungen her wird nun umso deutlicher und einsichtiger: Biblische Got-
tesaussagen entstehen dadurch, daf3 vom Handeln Gottes in der Geschichte und in Ge-
schichten erzihlt wird und daf3 in Verbindung mit seinem Namen auf diese Erziahlungen
hingedeutet werden kann.

2. Jahwes Bedeutsamkeit in Geschichten

Das biblische Gottesbild bringt bereits an den Tag, daB jiidisch-christliche Theologie
nicht ohne konkrete Begegnungsgeschichten und damit nicht ohne Handeln auskommt.
Betrachtet man etwa die Gotteserfahrungen des Alten Testaments, dann zeigt sich vor
alleminder biblischen Uroffenbarung des Jahwe-Namens (Ex 3,14) etwas ganz Eigenar-
tiges und zugleich Charakteristisches: Dieser Name ,Ich bin, der ich bin bzw. der ich
sein werde!” enthilt in sich keine generelle und abstrakte Eigenschaft, mit der Gott be-
nennbarwire, Der Namesagt ,nur”, daB3 Gott daist und da sein wird! Der Name bezeich-
net in dieser Form einen personalen Bereich, der offenbar nicht auf einer vom Konkreten
abgeldsten Ebene bestimmbar ist. In dieser Hinsicht ist der Name ,leer” oder besser, er
ist offen fiir eine ,Fiillung”, die es erst noch zu erfahren gilt. Dies trifft sich mit dem altte-
stamentlichen Anliegen, dal3 man sich von Gott kein Bild machen darf!?

Fiir Israel wird dieser Eigenname Gottes erst dadurch zum Bedeutungstriger, daB er in
Verbindung mit ganz bestimmten Interaktionen, mit Begegnungen und Geschichten, er-
fahrenunderzéhlt wird. Der Name ,Jahwe" wird beispielsweise inhaltlich gefiillt, indem
er in der Erinnerung mit der Exoduserzihlung oder mit dem Gott, wie er den Vitern be-
gegnet ist, verbunden wird: Gott ist durch deren Geschichten und Erfahrungen bekannt
geworden und zwar als einer, der auf der Seite der Menschen steht und sie befreit.
Der Jahwe-Name ,fiillt" sich in Israel also nicht dadurch, daB sich einer hinstellt und
abstrakt davon redet, wer Gott ,ist” und welche Eigenschaften (an Superlativen: all-
maichtig, allwissend, der Héchste usw.) Gott ,hat”, und dieses mehr oder weniger abge-
schlossene Summarium dann als Gott identifiziert, sondern Gott gewinnt semantische
Konturen, indem hinsichtlich konkreter Erfahrungen von Menschen im Zeitwort, also
in den Dimensionen von Begegnung und Handeln erzihlt werden kann. Anders ,han-
delt” es sich nicht mehr um den biblischen Gott!

Natiirlich ist nichts dagegen einzuwenden, daB3 Theologen mit Verstandeslogik argu-
mentativ und spekulativ iiberlegen, wie man iiber Gott nachdenken und was man von
ihm dariiber hinaus aussagen kann. Nur darf sich diese ,systematische Theologie” nicht
vonihrer Basis der Geschichten und Erfahrungen ablésen, in denen sich die entscheiden-
den, einmaligen und zugleich dadurch immer wieder fiir die Zukunft erméglichten Be-
gegnungen und Interaktionen zwischen Gott und Mensch ereignen. Erst eine ,Fiillung”
des Gottesbegriffes durch solche Erinnerung erlést und befreit uns davon, Gott selber
in unserem Denken produzieren zu miissen bzw. ihn unserem argumentativen oder
auch magischen Zugriff unterzuordnen. Hier zeigt sich, daB gerade die Personalitit
Gottes insofern das Geheimnis Gottes rettet (und nicht verkleinert), als er in solchen
konkreten Begegnungsgeschichten zwar konkret benennbar, aber nicht generell be-
stimmbar wird. Hier erweist sich das Alte Testament, dem immer wieder vorgeworfen
wird, es sei zu anthropomorph und rede zu vermenschlicht von Gott, gerade als kriti-
sche Instanz gegeniiber einer Theologie, die Gott in Gedanken umgarnen und in Syste-
matisierungen ergreifen will. Insofern diese von Gott etwas besitzen will, ist sie anthro-

2 Vgl. dazu ausfithrlicher O. Fuchs, Von Gott predigen, Giitersloh 1984, 13—21.

224



pomorpher als die Art und Weise, in der im Zusammenhang mit konkreten
Begegnungsgeschichten in Israel von Gott erzahlt wird. Denn diese Geschichten bleiben
in ihrer Einmaligkeit offen fiir neue Geschichten in der Gegenwart und Zukunft, in de-
nen Gott mit neuen Menschen auch neue und einmalige Begegnungsgeschichten ein-
geht, in denen seine in der Erinnerung der alten Geschichten liegende VerheiBung immer
noch einmal anders eingel6st wird, als es von uns Menschen kalkulier- und vorherseh-
bar ist.

3. Wort Gottes in der Tat

Was so im Alten Testament beginnt, gewinnt im Inkarnationsgeschehen, in der
Menschwerdung Gottes in Jesus von Nazaret, seine tiefste Begritndung und Verwirkli-
chung: InJesus wird Gott selber Mensch und ,definiert” sich in seinen Interaktionen und
Handlungen, in seiner Geschichte und fortan in der Erinnerung seiner Geschichte. Gott
kommt nicht ,von oben nach unten” in Form eines Herrschaftswissens auf die Mensch-
heit zu, indem er sich vor den Menschen allgemein darstellt und die Erl6sung als Dekret
einfiihrt: ,Weil ich die Liebe bin, deswegen seid ihr alle erlést!”, sondern er riskiert dafiir,
um uns zu zeigen, daB er die Liebe ist, selbst eine Geschichte in Welt und Zeit, in der
er vorkommt und in der er sich in den Worten und Taten eines Menschen ,zeitigt”. Wer
Gott ist, bestimmt sich seither durch die Biographie des Jesus von Nazaret. Um sich zu
Jbedeuten”, deutet Gott auf seinen geliebten Sohn, wie es meisterhaft in der Geschichte
von der Taufe Jesu erzihlt und ,bebildert” wird: ,Und wihrend er betete, &ffnete sich
derHimmel . . . und eine Stimme aus dem Himmel sprach: du bist mein geliebter Sohn,
an dir habe ich Gefallen” (Lk 3,22). Gott deutet auf Jesus: Schaut ihn an, dann wiBt ihr,
wer mit Gott zu tun hat; dann wil3t ihr, was Reich Gottes bedeutet! Wer Gott ist, und
was der Mensch sein kénnte und sollte, bekommt seither seinen Inhalt von den Hand-
lungen dieses Menschen und seiner Geschichte! Die Glaubwiirdigkeit dieser Geschichte
in der Verkiindigung kann sich von dieser Vorlage nicht ablgsen: wer von diesem Gott
spricht, wird ihn nur dann auch fiir die Erfahrung des anderen ,bewahrheiten’, wenn
er so handelt, wie es Gott selbst in Jesus von Nazaret vorgelebt hat.

Jesus spricht vom Reich Gottes besonders dann, wenn er in der Begegnung mit Armen,
Stigmatisierten und Schwachen seine Heilsbotschaft im Heilen tut bzw. indem er den
Siindern Gottes Vergebung zuspricht. Mit den Grof3en und Machtigen seiner Zeit, mit
denen, diesich fiir gar nicht sehr siindig und recht perfekt halten, kann er offensichtlich
nicht viel anfangen! In der Begegnung mit diesen kann er kaum zeigen, was das Reich
Gottes ist, sondern was es nicht ist!

Dagegen wurden von Jesus vornehmlich die Menschen, die hilfsbedirftig waren, in sei-
nen unmittelbaren Begegnungsbereich einbezogen. So stellt Jesus das Kind (damals wie
heute als ,Noch-nicht-Erwachsener” angesehen) in die Mitte (vgl. Mk 2,27ff), auch ge-
gen das Bestreben seiner Jiinger, die Kinder abzuwimmeln, weil sie diese fiir die Begeg-
nung mit dem Rabbi fiir zu unwichtig halten. Aber das Kind wird nicht nur in die Mitte
gestellt, sondern Jesus macht dieses Kind selber zum Mafstab dafiir, wie der Mensch
mit dem Reich Gottes umzugehen hat: Wer das Reich Gottes nicht so annimmt wie ein
Kind, der wird nicht hineinkommen (vgl. Mk 10,15). Das Kind wird also nicht etwa des-
wegen in die Mitte gestellt, um dort doch wieder Objekt des Hilfehandelns zu werden,
sondern es wird selbst inhaltliches Kriterium dafiir, wie die sogenannten Erwachsenen
mit dem Leben, mit den Menschen und mit Gott umzugehen hatten.

4, Verkiindigung durch, nicht statt Diakonie
Amn Verhiltnis von Diakonie und Verkiindigung in unserer Kirche und an dem entspre-

225



chenden theologischen BewulBtsein erweist sich die aktuelle Brisanz solcher Einsicht
aus dem Evangelium. Gerade hier steht das rechte Verhéltnis von Orthodoxie und Or-
thopraxie auf dem Spiel, insofern die Orthodoxie bzw. die Verkiindigung eine , klingen-
de Schelle”, ja ein Etikettenschwindel ist, wenn dazu das entsprechende Handeln auf der
Ebene der Diakonie fehlt bzw. nicht ebenbiirtig gewiirdigt wird.

Esscheintsozusein, und diesist ein schwerwiegendes Handlungsdefizit christlicher Ge-
meinde im Bereich der Diakonie, daf3 in unseren Pfarreien eine direkte Begegnung mit
den Hilfsbediirftigen viel zuwenig wahrgenommen und riskiert wird.? Es wird zwar
viel gespendet, aber zugleich dadurch die Hilfeleistung selber an andere delegiert, die
dann direkt im Umgang mit den Hilfsbediirftigen fiir letztere da sind (z. B. in den ent-
sprechenden Caritasorganisationen). Schaut man sich die sogenannten Kerngemein-
den in unseren Pfarreien an, so sind sie meistens aus den ,Starken” unserer Gesellschaft
zusammengesetzt: diebenachteiligten, behinderten und ,kaputten” Menschen kommen
darin viel zuwenig vor. Dies ist schlimm, gehéren doch nach dem Vorbild Jesu letztere
zum Kern seiner Begegnungen und damit zum Kern der Gemeinde. Hier fillt eine Erfah-
rungsbasis aus, von der her ganz andere Verkiindigung und auch Theologie méglich
und nétig wiren.

Wenn es stimmt, daf3 sich vor allem in der Begegnung mit den Kleinen, mit den Ange-
schlagenen und noch nicht Fertigen erfahren laB3t, wer Gott fiir uns und fiir andere ist,
dann gilt auch, daB alle Bereiche, wo Christen mit den Kleinen und Schwachen umge-
hen, die entscheidenden Orte sind, wo Gott ,definiert” wird. Von daher zeigt sich jedes
Behindertenheim in kirchlicher Tragerschaft im gleichen Male als Ort der Verkiindi-
gung (Orthopraxie) wie die normale Pfarrei, der es vor allem um die verbale Verkiindi-
gung (Orthodoxie) und um die liturgische Feier des Glaubens geht. Dies freilich ist im
BewuBtsein der meisten Christen kaum vorhanden; sie meinen, daf3 das ,Eigentliche”
von Kirche und Glauben in der Gemeinde geschieht, wenn die Pfarrer iiber Gott und
die Welt reden. Sozialarbeit und Diakonie sind wichtig, aber sie sind auch nur ,Konse-
quenzen” aus dem Glauben.

Diesist nach dem Vorbild Jesu wie auch nach der alttestamentlichen Gottesoffenbarung
nichtrichtig, denn danach gehdrt die Orthopraxie und das Begegnen integrativ zu Glau-
be und Verkiindigung dieses Gottes dazu, insofern sich Gott nicht anders zeigt und of-
fenbart denn in den entsprechenden Handlungen und Geschichten.

Deshalbsteht der Notleidende im Zentrum der Kirche, deshalb gehéren der Sozialarbei-
ter und die Kindergértnerin in den inneren Bereich der Kirche; sie befinden sich nicht
an ihrer Peripherie. Zum Zentrum der Kirche gehért auch die Art und Weise, wie z. B.
Religionslehrer mit ihren Schiilern umgehen; sie vermitteln den Glauben also nicht erst
und nicht nur dann, wenn sie seine Inhalte kognitiv und argumentativ weitergeben. Die
Kommunikation, in der dies geschieht, ist genauso entscheidend. Zudem ist es eine be-
sondere Aufgabe des Religionsunterrichtes, aber auch der Predigt, nicht nur iiber den
Glauben und seine Inhalte zu reflektieren bzw. sie als konfessorische Behauptungen zu
Jernen’, sondern auf Handlungszusammenhinge, Geschichten und Vorgiinge hinzu-
deutenund darin den Geist Gottes und das Evangelium zu entdecken. Es gehért zur ,Her-
meneutik’, zur Ubersetzungsaufgabe des Evangeliums in das Leben hinein, daB dieses

* Vgl. dazu W. Zauner, Diakonieals pastorale Tatigkeit, in: H. Erharter (Hg.), Prophetische Diakonie. Impul-
se und Modelle fiir eine zukunftsorientierte Pastoral, Wien 1979, 147—159, hier 149; A. Hollweg, Gruppe-
Gesellschaft-Diakonie. Praktische Erfahrung und theologisches Erkennen, Stuttgart 1976, 229.

226



Evangelium in den realen Handlungen und Strukturen der Gegenwart aufgesucht wird
bzw. daf3 deutlich genug gesagt wird, wo es real ganz und gar nicht zum Zuge kommt!
Wir brauchen Beispiele und Vorbilder* (aber auch Kontrastgeschichten negativer Art),
um in der Gegenwart selber die Deuteaufgabe wahrnehmen zu kénnen, die Gott im Be-
zug auf Jesus einldste, als er ihn in der Taufe als seinen geliebten Sohn identifizierte. So
sollten Religionslehrer und Pfarrer, wenn sie den Unterricht bzw. die Predigt vorberei-
ten, nicht immer zuerst in das Biicherregal langen, sondern zu den Quellen greifen, in
denen gegenwirtiges Leben erfahren und erzihlt wird (in Begegnungen, in Zeitungen
undvorallemin der gegenwirtigen Literatur!). Am wirksamsten ist es, wenn die Schiiler
und Zuhdrer selbst ihre Situationen und Erfahrungsgeschichten erzéhlen kénnen und
in diesen Vollziigen ganz bestimmte biblische Texte oder auch dogmatische Inhalte ent-
deckend wahrnehmen und von daher entsprechend handeln. Dann zeigt sich, wie Ver-
kiindigung im Leben beheimatet ist und wie das Leben seine Heimat im Evangelium
findet.

Wenn wir daran glauben, daB die Begegnung mit den Schwachen und Notleidenden
selbst etwas mit Gott zu tun hat (und das Handeln Jesu spricht eindeutig dafiir), dann
ist es auch héchst notwendig, von solchen Interaktionen her iiber Gott nachzudenken
und in diesen Begegnungen Christus als den Leidenden bzw. als den helfenden Bruder
zu erfahren.

5. Prophetische Kraft der Benachteiligten und Kleinen

Wie wichtig der einzelne Notleidende und Kleine in unserer Gesellschaft als Subjekt
christlicher Gemeindebildung und Verkiindigung ist, ist mir vor Jahren einmal in einer
Begegnung aufgegangen. Ich war in Niirnberg Kaplan in einer Arbeitergemeinde, in der
sich auch das Obdachlosenasyl befand. Man kann sich gut vorstellen, daB3 daher an un-
serer Haustiir allerhand los war. Ein Obdachloser kam regelmafBig, um seine Essens-
marken und manchmal auch Geld zu erhalten. Wir unterstellten diesen Mannern, daf3
sie nur etwas haben wollten, und behandelten sie im Grunde als Objekte unserer Hilfs-
bereitschaft. Bismireinmal etwas Entscheidendes aufging. Ich hatte damals etwas mehr
Zeit und fing mit ihm ein Gesprich an: ich gab diesem Mann endlich die Méglichkeit
zu einer Begegnung, in der er selbst die Fassaden des Habenwollens abstreifen und von
sich erzihlen konnte. Im Zuhdren wuchs meine Erschiitterung und ich merkte immer
mehr, daB3 hier jemand steht, der in seinen Erfahrungen mit Kirche und Mensch und
auch mit Gott Prophetisches fiir Christ und Kirche zu sagen hat. Was er erzéhlte, war
und ist als Kritik fiir mich und die Kirche wichtig!

Es wire gut gewesen, hitte es in unserer Kirche eine kommunikative Form gegeben, in
der dieser Mann seine Erfahrung in der Verkiindigung aussprechen hitte konnen. Mir
war klar, daB seine Geschichte in der Gemeinde zu Wort hitte kommen miissen. In
dieser Begegnung ist mir aufgegangen, daf3 wir gerade solche Menschen als Subjekte
wahrnehmen sollten, die von ihrer eigenen Erfahrungswelt her etwas ganz Entscheiden-
des zu geben haben, die fiir die Verkiindigung wichtig, ja theologisch ,verdachtig” sind!
Von daher verstehe ich die Handlung Jesu, wenn er das Kind in die Mitte stellt und es
nicht nur zum Adressaten unseres Hilfehandelns, sondern zum inhaltlichen Mal3stab
dafiir macht, wie man mit dem Reich Gottes umzugehen hat. Der Schwache und ,Stig-

4 Vgl. dazu das neu aufgekommene Interesse an Vorbild und Biographie bei G. Biemer/A. Biesinger (Hg.),
Christ werden braucht Vorbilder, Mainz 1973 (darin besonders die Beitridge von Biemer und H. P. Siller).

227



matisierte” mul} inhaltlich ernst genommen werden! An Jesus 143t sich sehen: die ent-
sprechenden Begegnungen und Handlungen sind der Ort, wo von Gott gesprochen und
erzahlt werden kann. So hat die Kirche nicht nur die Aufgabe, die kirchliche Lehre zu
verkiinden, sondern sie mul3 wenigstens ansatzhaft auch der soziale Raum sein, in der
das, was von Gott gesagt wird, sich auch real in den Begegnungen der Menschen ereig-
net. So geht es z. B. nicht nur darum, den Kindern Gott ,beizubringen”; man muf3 von
vorneherein mit der Einstellung in die Kommunikation gehen: in diesen Kindern begeg-
net mir Gott, begegnet mir Christus! Die anderen sind nicht Objekte unserer Indoktri-
nation, sondern Subjekte unserer gemeinsamen Geisterfahrung.

Die unheilvolle Spaltung zwischen der Lehre der Kirche in ihren kognitiv-begrifflichen
Zusammenhingen und dem Verhalten der Menschen mit allen Emotionen und Begeg-
nungserfahrungen muf einem intensiven Ineinander beider Dimensionen weichen, so
daB eine entsprechende Kommunikation in der Lehre entsteht und daB die entsprechen-
de Lehre in der Kommunikation Platz greift. Wer das Evangelium verkiindet, dem muf3
es deshalb um die Erlésung und Befreiung seiner selbst und von daher auch der anderen
gehen. Dies hat dann auch die Weise des Umgangs miteinander zu bestimmen. Was ich
imEvangelium glaube, kann nicht in einer Begegnung vermittelt werden, beiderich dar-
auf aus bin, nur mich selber michtig aufzubauen und mein Wissen als Herrschaftswis-
sen weiterzugeben. Hierfiir ist nur eine Begegnung tauglich, in der ich dem anderen auf
der gleichen Ebene begegne, mich auch ein Stiick von ihm und seinem Geist abhingig
mache und den Ausgang unserer Begegnung offenlasse. Gerade dann, wenn die Kirche
und der Christ nicht auf die wichtigsten Verkiindigungsinhalte verzichten wollen, wer-
den sie in der konkreten Begegnung mit den Menschen ,absichtslos” auf sie zugehen,
d. h. den anderen nicht zum Objekt der eigenen Interessen und ,Ideologiearbeit” ma-
chen, sondernsich fiirihn, fiir seine Probleme und fiir seine N6te 6ffnen und inihm auch
einen Partner erwarten, der fiir den eigenen Glauben wichtig ist. Das wire die eigentlich
kirchliche und katholische Kommunikation!

Die Schwachen und Notleidenden sind fiir Christen also nicht nur Menschen, die Hilfe
brauchen, sondern sie erschlieBen in der Begegnung mit sich selber die Begegnung mit
Christus, und zwar auf eine ganz realistische Weise. In der Begegnung mit ihnen wird
Christologie konkret, insofern es Christus ist, der hilft, und insofern es Christus ist, der
Hilfe braucht.

Nur wenn ich auf diese Weise auf die Menschen zugehe, habe ich auch das Recht, in
Uberzeugung von meinem Glauben zu reden und dafiir Zeugnis zu geben: weil ich mir
den anderen nicht verfiigbar machen will und fiir den Bereich der Kirche rekrutieren
mul3, sondern weil mir der andere um seiner selbst willen wichtig ist. Wie diese Begeg-
nung ausgeht, das hat allein Gott in der Hand!

6. Ganzheitliche Realpriasenz Christi

Die Kirche darf sich also nicht nur verengt auf die Bereiche der expliziten Verkiindigung
(wo iiber Gott gesprochen bzw. wo die entsprechende Liturgie gefeiert wird) beschrén-
ken, sondern sie macht neben seiner liturgischen Realprisenz Christus gerade auch da
real prisent, wo Christen mit hilfsbediirftigen Menschen umgehen, ihnen Hilfe geben
und sie zu einem neuen Leben befreien. Das Helfen und das Befreien gehdren demnach
zusammen, damit das Helfen den anderen nicht abhzngig macht und damit die Befrei-
ung nicht den unmittelbar Hilfsbediirftigen aus dem Auge verliert. Damit ist also nicht
irgendeine Art von ,Sozialarbeit” gemeint, die ,identisch” mit Kirche wire, sondern ge-
rade ein solches soziales Verhalten, in dem der andere nicht nur Adressat meiner Hilfe,

228



sondern inhaltliches Subjekt der Begegnung und der zu gestaltenden Gemeinschaft
wird.

Natiirlich ist die Mitte unserer Kirche die Realprasenz Christi, die wir insbesondere im
Sakrament der Eucharistie gemeinsam feiern. Wenn freilich diese Realprisenz Christi
auch noch etwas mit dem realen Leben des Jesus von Nazaret und seiner Nachfolge zu
tun haben will, dann vollzieht sich diese Prasenz Christi in der Kirche nicht nur im
sakramental-verbalen Bereich, sondern auch im digkonalen und aktionalen: insofern
die RealprisenzJesu Christisichauchinsolchen Begegnungen realisiert, bei denen Chri-
stus uns in den Armen begegnet und wir in unserer Hilfe und Befreiung den Armen als
Christus begegnen.®

Ohnediese (inter-)aktionale Realprisenz Christiin unserem Verhalten ist die sakramen-
tale Realprisenz eine bloBe liturgische Behauptung. Beides gehdrt aber zusammen, da-
mit die sakramentale Realprisenz nicht zur Kompensation unseres eigenen Nichttuns
wird, und damit unsere Menschenfreundlichkeit nicht in Aktionismus landet, sondern
sich vonder Gnade Gottes und von der Hoffnung auf seine Zukunft beschenkt weil3 (ge-
gen alle Resignation und Gewalttitigkeit). Eucharistische und diakonale Realprisenz
des lebendigen Christus konstituieren zusammen die Kirche als den ,fortlebenden Leib
Christi”. Beides befruchtet sich, indem die Eucharistie uns die Kraft gibt, unter den Men-
schen die Liebe nicht sterben zu lassen, und indem uns die Liebe zu den Menschen deut-
lich macht, was es hei3t, im Alltag miteinander im Geiste Christi umzugehen. So ist es
durchaus berechtigt, nicht nur von einer Theologie, sondern auch von einer Theopraxie
zu reden, wobei beides zusammen die Identitit der Kirche, namlich die Evangelisation
ausmacht (vgl. Abschnitt 7).

Es geht nicht darum, das Christentum mit der Betonung der Handlungsebene auf die
Dimension der Leistung zu verlagern, wodurch gerade der Indikativ unseres Glaubens,
das Geschenktsein Gottes, seiner Gnade und seiner Verséhnung, verloren ginge, son-
dern es soll der Indikativ Gottes auch auf der Handlungsebene (von Menschen in ihrem
guten Sein und Tun) wahrgenommen und einsichtig gemacht werden. Dieser Indikativ
Gottes ist nur durch unser eigenes entsprechendes ,Begegnungshandeln” erfahrbar, Ich
meine, dies ist eine frohe und entlastende Botschaft: auch die kleinen Dinge, die vielen
Investitionen an Zeit und Energie zur Wegbegleitung anderer und zum Gesprich, bei
dem man oft keine Erfolge sieht, sind theologisch wichtig. Die Uberschrift ,Theologie”
steht nicht nur iiber dem Glaubensbekenntnis, sondern auch und gerade iiber solchen
Taten. Es geht darum, diese ,kleinen” Dinge mit dem ,grofSen’ Begriff der Theologie zu
verbinden, um die Verkiinder der Theologie der nétigen Ergdnzungsbediirftigkeit aus-
zusetzen und um das Selbstbewuf3tsein derer, die theologisch nicht viel mitreden kén-
nen, die aber die Botschaft in die Tat ,iibersetzen”, zu heben und aufzubauen.

7. Kirche: Wirklichkeitsbereich des Evangeliums

Christliche Gemeinde beinhaltet also nicht nur die Orthodoxie, insofern nur zur Kirche
gehort, wer an ihre Inhalte glaubt. Die Kirche konstituiert sich, wenn sie den Gottesbe-
griff des Alten und Neuen Testaments wirklich ernst nimmt, auch und vor allem auf der
Handlungsebene in ihrem und der Christen Umgang mit den Hilfsbediirftigen, insofern
letzteren Hilfe und Befreiung geschenkt wird bzw. indem Christen fiir die Armen und
Benachteiligten solidarisch Partei ergreifen und politisch handeln. Im Zusammenhang

5 Vgl. dazu H. Schuster, Sakrament und Diakonie, in: Erharter (Hg.), Diakonie 273—291, hier 287 ff.

229



mit solchen Begegnungen und Handlungen kénnen wir dann auch wieder in einer neuen
Weise damit anfangen, unsere alten Erinnerungen an den biblischen Gott auszuspre-
chen und mit diesen Taten zu identifizieren.

Ein solches Verhalten hat natiirlich ideologiekritische Wirkungen, insofern Kirche als
Bereich von Menschen, die alle ,einer Meinung” sind, gesprengt und entgrenzt wird: in
Richtung auf eine Gemeinschaft, in der die Hilfsbediirftigen zum inneren Kern schon
allein deswegen gehéren, weil sie Hilfe und Befreiung nétig haben (und nicht etwa des-
wegen, weil sie katholisch sind). Die Diakonie hat also die ganz entscheidende Wir-
kung, vom Handeln Jesu her ungedeckte Grenzziehungen zu vermeiden und die Kirche
immer wieder auf die Leidenden hin zu &ffnen.

Solche ,Evangelisierung” (die Verkiindigung der Botschaft in Wort und Tat, was zu-
gleich die Identitit der Kirche ist)® geht davon aus, da} das Evangelium das ganze
Leben von Mensch und Gesellschaft zu erreichen und zu durchdringen hat. Evangelium
ist nicht nur etwas, was in der Verkiindigung besprochen und in der Liturgie gefeiert
wird, sondern es bestimmt die Kirche als Sakrament des Heiles fiir die Welt, insofern
die Kirche durch sich und iiber sich hinaus méglichst viel Handeln und Begegnen, Ge-
meinschaft und Solidaritét darstellt, wodurch die Frohe Botschaft in der realen Begeg-
nung mit den Christen erfahrbar wird. Wenn das Evangelium derartig in der Situation
der Welt und der Menschen ,geerdet” wird, dann ist nur zu einsichtig, daf3 christliche
Verkiindigung gerade die Orte aufspiirt, wo Menschen leiden, wo sie in Not sind, wo
sie benachteiligt werden. Dies sind die neuralgischen Stellen, die das Evangelium ent-
decken hilft, an denen sich deshalb Kirche und Christ immer auch zuerst verausgaben
miissen. Deshalb kann eine richtige Theologie und Praxis der Evangelisation nicht ohne
die entscheidenden Grundoptionen fiir die jeweils Kleinen und Schwachen aus-
kommen.

Jede Theologie und auch jede Bibellektiire, die nicht deutlich genug von solchen Optio-
nen fiir die Benachteiligten ausgeht, kann nur allzu leicht dazu benutzt werden, zur Sta-
bilisierung der Méchtigen und der ungerechten Verhiltnisse miBbraucht zu werden. In
der wesentlichen und unaufgebbaren Verbindung von Glaube und Handeln, Orthodo-
xie und Orthopraxie erweist sich der Ungang des Sich-gegenseitig-Helfens, -Befreiens
und -Befreienlassens als die Handlungsbasis, von der her der Glaube Leben gewinnt.
Und umgekehrt: der Glaubeist der Ort und die Hoffnungsbasis, worin das entsprechen-
de Handeln und die nétige Solidaritét ihre Kraftquelle, inhaltliche Ausrichtung und Zu-
kunft bekommen.

Demgegeniiber erfahrt man in der gegenwirtigen Kirche eine unangemessene Uberbe-
tonung: was man mit Kirche und ihrer Mitgliedschaft assoziiert, wird hauptsachlich im
Bereich der Zustimmung zur Lehre eingeholt. An diesem Punkt méchten die dargelegten
Gedanken gegensteuern, damit der Gesamtbereich von Kirche, nimlich ihre Identitat
in der Evangelisation und damit in der Integration von Lehre und Leben, von Verkiindi-
gung und Wirklichkeit, wieder deutlicher und konsequenter ins Blickfeld gerit.

¢ Vgl. das Apostolische Schreiben ,Evangelii Nuntiandi” von Paul VI. (vom 8. 12. 1975): ,Evangelisieren ist
in der Tat die Gnade und eigene Berufung der Kirche, ihre tiefste Identitit.” (EN 14) und: ,Die Evangelisie-
rung muf das Leben erreichen . .  (EN 47). Zum Begriff der Evangelisation vgl. insbesondere E. Klinger,
Politik und Theologie. Eine deutsche Stellungnahme zu Puebla, in: Theologie und Glaube 71 (1981) 2,
184—207, hier 187. Zum Verhiltnis von Evangelisation und Diakonie vgl. O. Fuchs, Umstiirzlerische” Be-
merkungen zur Option der Diakonie hierzulande, in: Deutscher Caritasverband (Hg.), Caritas "85 (Jahr-
buch), Freiburg 1984, 18—40, hier 18—26.

230



