
()) 1 I’MAR

Ernstfall Diakonie
Christliches Handeln als Verkündigung

Schon Im Alten lestament offenbart sich Cott weniger 1ın einer Lehre als vielmehr In Begegnungen mit
Menschen. Im Neuen Bund jel Gott selbst ın die Geschichte der Menschheit ein, ird Mensch.
Davon ausgehend iß3t der Autor uch dem Handeln der Christen, durch das S1E mıiıt andern ın Bezie-
hung reten, ıne theologische Qualität bei ist Verkündigung der Frohbotschaft. (Redaktion)

Handeln un! Bedeutung
Bereits die Bedeutung e1nes Wortes wird VO Zusammenhang der Handlungen be-
stimmt, 1n dem gebraucht un erlernt wird. Wenn das ind „‚Mama” sprechen lernt,
dann geschieht 1eS5 ımmer 1 Zusammenhang mıit BanZ bestimmten Interaktionen, 1n
denen die Multter mıit dem ind umgeht und diese Begegnung mıit dem Namen „‚Mama”
für das indbenennt. Dieses Verhältnis VON Wort unWirklichkeit gilt für alle FEFbenen
50 definieren sich große Worte wıe Gerechtigkeit und Freiheit, die jeder1Mund führt,
erst VO daher, wIıe die Wirklichkeit 1 Zusammenhang miı1t diesen Worten aussieht:
sieht die Freiheit, die die Diktatoren 1Munde führen, für das 'olk anders AUS als eine
Freiheit, die 1 Zusammenhang mıit demokratischer Wirklichkeit gedacht un bespro-
chen wird. Obwohl solche Worte fast eine automatische Zustimmungsqualität haben
(jeder ıst dafür! ), ıst mıiıt ihnen nicht iel gesagt, wWwWenn nicht azu gesagt un beschrieben
werden kann, wotür der Sprecher tatsachlich ist 50 zeigen sich ın der gegenwartıgen
Friedensdiskussion dem Stichwort „Friedenssicherung” auch zweIıl völlig unter-
schiedliche Handlungskonzeptionen, einmal die uf-, ZUuU anderen die rüstung.
Fin Begriff erhält also se1ne Vereindeutigung nicht UTr und nicht zuerst dadurch, da
seine Qualität In unseren Gedanken abstrahiert un definiert wird, sondern auch und
VOT allem dadurch, daß INall auf eine Wirklichkeit oder eın Handeln hindeuten und
gen ann „Schau er, wıe ich das tue, wWwI1ıe der andere das tut, das meıne ich, Weln ich
VO Freiheit oder VO Frieden rede!“
Um einen Begriff verstehen können, mMu also auf seine materialen bzw. seine kom-
munikativen Inhalte gebracht werden: diese können durch Hindeuten auf Verhältnisse
un kreignisse beschrieben und erzählt werden. rst wWenn ich also davon
kann, daß und wWwI1ıe eın Wort mıit einem bestimmten Handeln verbunden ist, gewıinnt
dieses Wort Bedeutung un:! Sinn für die Realität.* lle anderen Definitionen treffen
den Kern des Problems nicht, die rage, welches Handeln mıiıt einem Stichwort
(z „Frieden”) verbunden ıst
Gegen mögliche Mißiverständnisse E1 betont, daß der hier verwendete Handlungsbe-
griff nicht Aur unmittelbar aktives Iun meınt, sondern sich überhaupt auf menschliches
Handeln, L, auch auf das Schweigen un!:' Warten, bezieht Letzteres gehört integrativ
zu Handlungsbegriff dazu, weil ich Handeln als eın Begegnungshandeln zwischen
Subjekten verstehe, WOZU nicht LUr das Reden, sondern auch das Schweigen, nicht L1UT

die Aktivität, sondern auch das Erleiden gehört.

1 Vgl Aazu Fuchs, Biblische Geschichten un christliches Handeln, 1n: Katholisches Bibelwerk (Hg.)
Dynamik 1 Wort Lehre VO  3 der Bibel Lehre AUuUS der Bibel, Stuttgart 1983, — A

223

OTTMAR FUCHS 

Ernstfall Diakonie 
Christliches Handeln als Verkündigung 

Schon im Alten Testament offenbart sich Gott weniger in einer Lehre als vielmehr in Begegnungen mit 
Menschen. Im Neuen Bund tritt Gott selbst in die Geschichte der Menschheit ein, er wird Mensch. 
Davon ausgehend mißt der Autor auch dem Handeln der Christen, durch das sie mit andern in Bezie­
hung treten, eine theologische Qualität bei: es ist Verkündigung der Frohbotschaft. (Redaktion) 

1. Handeln und Bedeutung 

Bereits die Bedeutung eines Wortes wird vom Zusammenhang der Handlungen be­
stimmt, in dem es gebraucht und erlernt wird. Wenn das Kind „Mama" sprechen lernt, 
dann geschieht dies immer im Zusammenhang mit ganz bestimmten Interaktionen, in 
denen die Mutter mit dem Kind umgeht und diese Begegnung mit dem Namen „Mama" 
für das Kind benennt. Dieses Verhältnis von Wort und Wirklichkeit gilt für alle Ebenen. 
So definieren sich große Worte wie Gerechtigkeit und Freiheit, die jeder im Mund führt, 
erst von daher, wie die Wirklichkeit im Zusammenhang mit diesen Worten aussieht: so 
sieht die Freiheit, die die Diktatoren im Munde führen, für das Volk anders aus als eine 
Freiheit, die im Zusammenhang mit demokratischer Wirklichkeit gedacht und bespro­
chen wird. Obwohl solche Worte fast eine automatische Zustimmungsqualität haben 
(jeder ist dafür!), ist mit ihnen nicht viel gesagt, wenn nicht dazu gesagt und beschrieben 
werden kann, wofür der Sprecher tatsächlich ist. So zeigen sich in der gegenwärtigen 
Friedensdiskussion unter dem Stichwort „Friedenssicherung" auch zwei völlig unter­
schiedliche Handlungskonzeptionen, einmal die Auf-, zum anderen die Abrüstung. 
Ein Begriff erhält also seine Vereindeutigung nicht nur und nicht zuerst dadurch, daß 
seine Qualität in unseren Gedanken abstrahiert und definiert wird, sondern auch und 
vor allem dadurch, daß man auf eine Wirklichkeit oder ein Handeln hindeuten und sa­
gen kann: .Schau her, wie ich das tue, wie der andere das tut, das meine ich, wenn ich 
von Freiheit oder von Frieden rede!" 
Um einen Begriff verstehen zu können, muß er also auf seine materialen bzw. seine kom­
munikativen Inhalte gebracht werden: diese können durch Hindeuten auf Verhältnisse 
und Ereignisse beschrieben und erzählt werden. Erst wenn ich also davon etwas sagen 
kann, daß und wie ein Wort mit einem bestimmten Handeln verbunden ist, gewinnt 
dieses Wort Bedeutung und Sinn für die Realität.1 Alle anderen Definitionen treffen 
den Kern des Problems nicht, d. h. die Frage, welches Handeln mit einem Stichwort 
(z. B. ,,Frieden") verbunden ist. 
Gegen mögliche Mißverständnisse sei betont, daß der hier verwendete Handlungsbe­
griff nicht nur unmittelbar aktives Tun meint, sondern sich überhaupt auf menschliches 
Handeln, z. B. auch auf das Schweigen und Warten, bezieht. Letzteres gehört integrativ 
zum Handlungsbegriff dazu, weil ich Handeln als ein Begegnungshandeln zwischen 
Subjekten verstehe, wozu nicht nur das Reden, sondern auch das Schweigen, nicht nur 
die Aktivität, sondern auch das Erleiden gehört. 

1 Vgl. dazu 0. Fuchs, Biblische Geschichten und christliches Handeln, in: Katholisches Bibelwerke. V. (Hg.), 
Dynamik im Wort. Lehre von der Bibel. Lehre aus der Bibel, Stuttgart 1983, 361- 383. 

223 



Von diesen Überlegungen her wird Nunn UMMSsSo deutlicher un einsichtiger: Biblische Got-
tesaussagen entstehen dadurch, da[3 VO Handeln (Gottes 1ın der Geschichte und 1n Ge-
schichten erzählt wird und daß 1n Verbindung mıt seinem Namen auf diese Erzählungen
hingedeutet werden annn

Jahwes Bedeutsamkeit ın Geschichten
Das biblische Gottesbild bringt bereits den Tag, daß jüdisch-christliche Theologie
nicht hnekonkrete Begegnungsgeschichten und damit nicht ohne Handeln auskommt.
Betrachtet INa  ' etwa die Gotteserfahrungen des en JTestaments, dann zeigt sich VOT

allem 1n der biblischen Uroffenbarung des ahwe-Namens (Ex 3,14) eLiwas ganz Ekigenar-
t1ges und zugleich Charakteristisches: Dieser Name „Ich bin, der ich bin bzw. der ich
seın werde!“ enthält 1n sich keine generelle und abstrakte Eigenschaft, mıit der Gott be-
nennbarwäre. DerName sagt x  „Nnur”, da(ß Gott da ist undda se1in wird! DerName bezeich-
net 1n dieser Form einenpersonalen Bereich, der offenbar nicht auf einerVO Konkreten
abgelösten ene estimmbar ist In dieser Hinsicht ist der Name „leer“ oder besser,
ist offen für eiıne „Füllung”, die es erst och ertahren gilt Dies trifft sich mıiıt dem altte-
stamentlichen Anliegen, da INnan sich VO  - Gott kein Bild machen darf!*
Für Israel wird dieser kigenname Gottes erst dadurch zZzu Bedeutungsträger, In
Verbindung mıiıt anzbestimmten Interaktionen, mıt Begegnungen un! Geschichten, CI -
fahren und erzählt wird. erName „Jahwe“wird beispielsweise inhaltlich gefüllt, indem

In der Erinnerung mit der Exoduserzählung oder mit dem Gott, wıe den Vätern be-
gegnet ist, verbunden wird: (ott ist durch deren Geschichten und Erfahrungen bekannt
geworden und ZWAarTr als einer, der auf der Seite der Menschen steht und S1e befreit.
Der ahwe-Name „füllt“ sich 1n Israel also nicht dadurch, daß sich einer hinstellt und
abstrakt davon redet, wWeTl Gott „ist und welche Eigenschaften (an Superlativen: all-
mächtig, allwissend, der Höchste USW.) Gott „hat und dieses mehr oder weniger abge-
schlossene Summarium annn als Gott identifiziert, sondern Gott gewiıinnt semantische
Konturen, indem hinsichtlich konkreter Erfahrungen VonNn Menschen 1 Zeitwort, also
1n den Dimensionen VONn Begegnung und Handeln erzählt werden annn Anders „han-
delt“ es5 sich nicht mehr den biblischen Gott!
Natürlich ist nichts dagegen einzuwenden, daß Theologen mıt Verstandeslogik argu-
mentatiıv und spekulativ überlegen, wıe INan über (sott nachdenken und Was INa  - VO  —
ihm darüber hinaus ann Nur darf sich diese „systematische Theologie“ nicht
VO  m ihrer Basis der Geschichten und Erfahrungen ablösen, ın denen sich die entscheiden-
den, einmaligen un! zugleich dadurch immer wieder Für die Zukunft ermöglichten Be-
geZNUNgEN und Interaktionen zwischen Gott un! Mensch ereignen. rst eiıne „Füllung“
des Gottesbegriffes durch solche kErinnerung erlöst und befreit uUunNs davon, Gott selber
In uUuNnseTem Denken produzieren mussen bzw. ih uNnseTrTem argumentatıven oder
auch magischen Zugriff unterzuordnen. Hier zeigt sich, daß gerade die Personalität
Gottes insofern das Geheimnis Gottes rettet und nicht verkleinert), als ın olchen
konkreten Begegnungsgeschichten ZW al konkret benennbar, aber nicht generell be-
stimmbar wird. Hier erweist sich das Ite JTestament, dem iImmer wieder vorgewortfen
wird, e5 sel anthropomorph und rede vermenschlicht VonNn Gott, gerade als kriti-
sche nstanz gegenüber einer Theologie, die Gott 1n Gedanken uUumMgarnen und ın 5Syste-
matısıerungen ergreifen ill Insofern diese VON (ott besitzen ill ist s1e anthro-

Vgl azu ausführlicher Fuchs, Von ‚Ott predigen, Güterslicoh 1984, 13— 21

724

Von diesen Überlegungen her wird nun umso deutlicher und einsichtiger: Biblische Got­
tesaussagen entstehen dadurch, daß vom Handeln Gottes in der Geschichte und in Ge­
schichten erzählt wird und daß in Verbindung mit seinem Namen auf diese Erzählungen 
hingedeutet werden kann. 

2. Jahwes Bedeutsamkeit in Geschichten 

Das biblische Gottesbild bringt bereits an den Tag, daß jüdisch-christliche Theologie 
nicht ohne konkrete Begegnungsgeschichten und damit nicht ohne Handeln auskommt. 
Betrachtet man etwa die Gotteserfahrungen des Alten Testaments, dann zeigt sich vor 
allem in der biblischen Uroffenbarung des Jahwe-Namens (Ex 3,14) etwas ganz Eigenar­
tiges und zugleich Charakteristisches: Dieser Name „Ich bin, der ich bin bzw. der ich 
sein werdet enthält in sich keine generelle und abstrakte Eigenschaft, mit der Gott be­
nennbarwäre. Der Name sagt .nur", daß Gott da ist und da sein wird! Der Name bezeich­
net in dieser Form einen personalen Bereich, der offenbar nicht auf einer vom Konkreten 
abgelösten Ebene bestimmbar ist. In dieser Hinsicht ist der Name . leer" oder besser, er 
ist offen für eine „Füllung", die es erst noch zu erfahren gilt. Dies trifft sich mit dem altte­
stamentlichen Anliegen, daß man sich von Gott kein Bild machen darf!2 
Für Israel wird dieser Eigenname Gottes erst dadurch zum Bedeutungsträger, daß er in 
Verbindung mit ganz bestimmten Interaktionen, mit Begegnungen und Geschichten, er­
fahren und erzählt wird. Der Name .Jahwe" wird beispielsweise inhaltlich gefüllt, indem 
er in der Erinnerung mit der Exoduserzählung oder mit dem Gott, wie er den Vätern be­
gegnet ist, verbunden wird: Gott ist durch deren Geschichten und Erfahrungen bekannt 
geworden und zwar als einer, der auf der Seite der Menschen steht und sie befreit. 
Der Jahwe-Name Jüllt" sich in Israel also nicht dadurch, daß sich einer hinstellt und 
abstrakt davon redet, wer Gott . ist" und welche Eigenschaften (an Superlativen: all­
mächtig, allwissend, der Höchste usw.) Gott . hat", und dieses mehr oder weniger abge­
schlossene Summarium dann als Gott identifiziert, sondern Gott gewinnt semantische 
Konturen, indem hinsichtlich konkreter Erfahrungen von Menschen im Zeitwort, also 
in den Dimensionen von Begegnung und Handeln erzählt werden kann. Anders „han­
delt" es sich nicht mehr um den biblischen Gott! 
Natürlich ist nichts dagegen einzuwenden, daß Theologen mit Verstandeslogik argu­
mentativ und spekulativ überlegen, wie man über Gott nachdenken und was man von 
ihm darüber hinaus aussagen kann. Nur darf sich diese „systematische Theologie" nicht 
von ihrer Basis der Geschichten und Erfahrungen ablösen, in denen sich die entscheiden­
den, einmaligen und zugleich dadurch immer wieder für die Zukunft ermöglichten Be­
gegnungen und Interaktionen zwischen Gott und Mensch ereignen. Erst eine . Füllung" 
des Gottesbegriffes durch solche Erinnerung erlöst und befreit uns davon, Gott selber 
in unserem Denken produzieren zu müssen bzw. ihn unserem argumentativen oder 
auch magischen Zugriff unterzuordnen. Hier zeigt sich, daß gerade die Personalität 
Gottes insofern das Geheimnis Gottes rettet (und nicht verkleinert), als er in solchen 
konkreten Begegnungsgeschichten zwar konkret benennbar, aber nicht generell be­
stimmbar wird. Hier erweist sich das Alte Testament, dem immer wieder vorgeworfen 
wird, es sei zu anthropomorph und rede zu vermenschlicht von Gott, gerade als kriti­
sche Instanz gegenüber einer Theologie, die Gott in Gedanken umgarnen und in Syste­
matisierungen ergreifen will. Insofern diese von Gott etwas besitzen will, ist sie anthro-

2 Vgl. dazu ausführlicher 0. Fuchs, Von Gott predigen, Gütersloh 1984, 13-21. 

224 



pomorpher als die Art und Weise, ıIn der 1mM Zusammenhang mıiıt konkreten
Begegnungsgeschichten 1n Israel VO Gott erzählt wird. Denn 1ese schichten bleiben
1n ihrer Einmaligkeit offen für eUe Geschichten 1n der Gegenwart und Zukuntft, 1 de-
en Gott mıiıt Menschen auch eue und einmalige Begegnungsgeschichten e1n-
geht, 1n denen se1ine 1n der Erinnerung der alten Geschichten liegende Verheißung immer
och einmal anders eingelöst wird, als 65 VO  j uns Menschen kalkulier- urn vorherseh-
bar ist

Wort Gottes in der Tat
Was 1 Alten lestament beginnt, gewinnt 1mM Inkarnationsgeschehen, 1n der
Menschwerdung (Gottes 1n Jesus VOon Nazaret, se1ine tietste Begründung und Verwirkli-
chung In Jesus wird Gott selber Mensch und „definiert“ sich 1n seinen Interaktionen und
Handlungen, In seiner Geschichte und fortan 1n der Erinnerung seliner Geschichte Gott
kommt nicht „Von ben ach unten“ 1n Form e1nes Herrschaftswissens auf die Mensch-
eit indem er sich VOT den Menschen allgemein darstellt und die Erlösung als Dekret
einführt: „Weil ich die Liebe bin, deswegen seid ihr alle erlöst!“, sondern riskiert dafür,

uns zeigen, da[(3 CT die Liebe ist, cselbst eine Geschichte 1n Welt und Zeit, 1n der
vorkommt und In der sich 1n den Worten und Tlaten eines Menschen ‚zeitigt”. Wer

Gott ist, bestimmt sich seither durch die Biographie des Jesus VOonNn Nazaret. Um sich
„bedeuten“”, deutet Gott auf seinen geliebten Sohn, wIıe es meisterhaft 1n der Geschichte
VO  3 der Taufe Jesu erzählt und „bebildert“ wird: Und während betete, öffnete sich
der Himmel und eine Stimme Aaus dem Himmel sprach: du 1st meın geliebter Sohn,

dir habe ich Getallen.“ (Lk 3,22) (Gott deutet auf Jesus: Schaut ihnd annn wißt ihr,
Wel mıt (‚jott Iun hat; ann wißt ihr, Was Reich Gottes hedeutet! Wer Gott ist, und
Wäas der Mensch seın könnte und sollte, bekommt seither seinen Inhalt VO  3 den and-
lungen dieses Menschen un: seiner Geschichte! Die Glaubwürdigkeit dieser Geschichte
1n der Verkündigung annn sich VON dieser Vorlage nicht ablösen: WerTr VO  3 diesem (jott
spricht, wird ihn LIUT annn auch ür die Erfahrung des anderen ‚bewahrheiten‘ wenn

andelt, wıe (Gott selbst 1n Jesus VO Nazaret vorgelebt hat
Jesus spricht VO Reich Gottes besonders dann, wWenNnn in der Begegnung mıit Armen,
Stigmatisierten und Schwachen se1ine Heilsbotschaft 1M Heilen Furt bzw. indem den
Sündern (ottes Vergebung zuspricht. Mit den Großen und Mächtigen seiner Zeit, mıiıt
denen, die sich füral nicht sehr sündig und recht perfekt halten, annn offensichtlich
nicht jel anfangen! In der Begegnung mıit diesen ann aum zeıgen, Was das Reich
(jottes ıst, sondern Was es5 nicht st!
Dagegen wurden VO  3 Jesus vornehmlich die Menschen, die hilfsbedürtftig 1n S@e1-
LiEeN unmittelbaren Begegnungsbereich einbezogen. 50 stellt Jesus das Kind damals wIıe
heute als „Noch-nicht-Erwachsener“ angesehen) in die Mitte (vgl )I auch DE-
ACcmIl das Bestreben seiner Jünger, die Kinder abzuwimmeln, weil S1€e diese für die egeg-
Nung miı1t dem Rabbi für unwichtig halten. ber das ind wird nicht LUr 1 die Mitte
gestellt, sondern Jesus macht dieses iınd selber Zu Maßstab dafür, wıe der ensch
mıiıt dem Reich (ottes umzugehen hat Wer das Reich (sottes nicht annımmMt wWwI1ıe eın
Kind, derwird nicht hineinkommen (vgl Das indwird also nicht etwa des-

1n die Mitte gestellt, dort doch wieder Objekt des Hiltehandelns werden,
sondern es wird selbst inhaltliches Kriterium dafür, wıe die sogenannten Erwachsenen
mıit dem Leben, mi1t den Menschen und mıiıt Gott umzugehen hätten.

Verkündigung durch, nicht statt Diakonie
Am Verhältnis VON Diakonie un Verkündigung 1n uNnseieTr Kirche un dem entspre-

225

pomorpher als die Art und Weise, in der im Zusammenhang mit konkreten 
Begegnungsgeschichten in Israel von Gott erzählt wird. Denn diese Geschichten bleiben 
in ihrer Einmaligkeit offen für neue Geschichten in der Gegenwart und Zukunft, in de­
nen Gott mit neuen Menschen auch neue und einmalige Begegnungsgeschichten ein­
geht, in denen seine in der Erinnerung der alten Geschichten liegende Verheißung immer 
noch einmal anders eingelöst wird, als es von uns Menschen kalkulier- und vorherseh­
bar ist. 

3. Wort Gottes in der Tat 

Was so im Alten Testament beginnt, gewinnt im Inkarnationsgeschehen, in der 
Menschwerdung Gottes in Jesus von Nazaret, seine tiefste Begründung und Verwirkli­
chung: In Jesus wird Gott selber Mensch und „definiert" sich in seinen Interaktionen und 
Handlungen, in seiner Geschichte und fortan in der Erinnerung seiner Geschichte. Gott 
kommt nicht „von oben nach unten" in Form eines Herrschaftswissens auf die Mensch­
heit zu, indem er sich vor den Menschen allgemein darstellt und die Erlösung als Dekret 
einführt: ,,Weil ich die Liebe bin, deswegen seid ihr alle erlöst!", sondern er riskiert dafür, 
um uns zu zeigen, daß er die Liebe ist, selbst eine Geschichte in Welt und Zeit, in der 
er vorkommt und in der er sich in den Worten und Taten eines Menschen „zeitigt". Wer 
Gott ist, bestimmt sich seither durch die Biographie des Jesus von Nazaret. Um sich zu 
„bedeuten", deutet Gott auf seinen geliebten Sohn, wie es meisterhaft in der Geschichte 
von der Taufe Jesu erzählt und „bebildert" wird: ,,Und während er betete, öffnete sich 
der Himmel . . . und eine Stimme aus dem Himmel sprach: du bist mein geliebter Sohn, 
an dir habe ich Gefallen." (Lk 3,22). Gott deutet auf Jesus: Schaut ihn an, dann wißt ihr, 
wer mit Gott zu tun hat; dann wißt ihr, was Reich Gottes bedeutet! Wer Gott ist, und 
was der Mensch sein könnte und sollte, bekommt seither seinen Inhalt von den Hand­
lungen dieses Menschen und seiner Geschichte! Die Glaubwürdigkeit dieser Geschichte 
in der Verkündigung kann sich von dieser Vorlage nicht ablösen: wer von diesem Gott 
spricht, wird ihn nur dann auch für die Erfahrung des anderen .bewahrheiten: wenn 
er so handelt, wie es Gott selbst in Jesus von Nazaret vorgelebt hat. 
Jesus spricht vom Reich Gottes besonders dann, wenn er in der Begegnung mit Armen, 
Stigmatisierten und Schwachen seine Heilsbotschaft im Heilen tut bzw. indem er den 
Sündern Gottes Vergebung zuspricht. Mit den Großen und Mächtigen seiner Zeit, mit 
denen, die sich für gar nicht sehr sündig und recht perfekt halten, kann er offensichtlich 
nicht viel anfangen! In der Begegnung mit diesen kann er kaum zeigen, was das Reich 
Gottes ist, sondern was es nicht ist! 
Dagegen wurden von Jesus vornehmlich die Menschen, die hilfsbedürftig waren, in sei­
nen unmittelbaren Begegnungsbereich einbezogen. So stellt Jesus das Kind (damals wie 
heute als „Noch-nicht-Erwachsener" angesehen) in die Mitte (vgl. Mk 2,27ff), auch ge­
gen das Bestreben seiner Jünger, die Kinder abzuwimmeln, weil sie diese für die Begeg­
nung mit dem Rabbi für zu unwichtig halten. Aber das Kind wird nicht nur in die Mitte 
gestellt, sondern Jesus macht dieses Kind selber zum Maßstab dafür, wie der Mensch 
mit dem Reich Gottes umzugehen hat: Wer das Reich Gottes nicht so annimmt wie ein 
Kind, der wird nicht hineinkommen (vgl. Mk 10, 15). Das Kind wird also nicht etwa des­
wegen in die Mitte gestellt, um dort doch wieder Objekt des Hilfehandelns zu werden, 
sondern es wird selbst inhaltliches Kriterium dafür, wie die sogenannten Erwachsenen 
mit dem Leben, mit den Menschen und mit Gott umzugehen hätten. 

4. Verkündigung durch, nicht statt Diakonie 

Am Verhältnis von Diakonie und Verkündigung in unserer Kirche und an dem entspre-

225 



chenden theologischen Bewußltsein erweiıst sich die aktuelle Brisanz solcher Einsicht
Aaus dem Evangelium. Gerade hier steht das rechte Verhältnis VO Orthodoxie und (Or-
thopraxie auf dem Spiel, insofern die Orthodoxie bzw. die Verkündigung eine „klingen-
de Schelle“ Ja eın Etikettenschwindel ist, wWenn dazu das entsprechende Handeln auf der
Ebene der Diakonie tehlt bzw. nicht ebenbürtig gewürdigt wird.
Es scheint se1N, und dies ist eın schwerwiegendes Handlungsdetizit christlicher Ge-
meinde 1mM Bereich der Diakonie, daß 1n unNnseTenN Pfarreien eine direkte Begegnung mıiıt
den Hilfsbedürftigen jel zuwen1g wahrgenommen und riskiert wird.* Es wird ZWAäal

jel gespendet, aber zugleich dadurch die Hilfeleistung cselber andere delegiert, die
annn direkt 1 Umgang mıit den Hilfsbedürtftigen für letztere da sind (z 1ın den ent-
sprechenden Caritasorganisationen). Schaut INnan sich die sogenannten Kerngemein-
den In unseTen Pfarreien d sind S1IE meistens Aaus den „Starken“ uNnserer Gesellschaft
zusammengesetzt: die benachteiligten, behinderten und „kKaputten“ Menschen kommen
arın viel zuwenig VOT. Dies i schlimm, gehören doch nach dem Vorbild Jesu etztere
zuKern seiner Begegnungen und damit zu Kern der (GGemeinde. Hier Fällt eine Erfah-
rungsbasis dus, VON der her gaNz andere Verkündigung un auch Theologie möglich
und noötig waren.
Wenn es stimmt, daß sich VOT allem 1n der Begegnung mit den Kleinen, mıit den nge-
schlagenen und och nicht Fertigen erfahren läßt, wWer (Gott für uns und für andere ist,
annn gilt auch, daß alle Bereiche, Christen mıiıt den Kleinen und Schwachen umge-
hen, die entscheidenden Orte sind, Gott „definiert“ wird. Von daher zeigt sich jedes
Behindertenheim 1n kirchlicher Trägerschaft 1 gleichen Maße als der Verkündi-
Zung (Orthopraxie) wWwIıe die normale Pfarrei, der 05 VOT allem die verbale Verkündi-
ZUNg (Orthodoxie) und die liturgische Feier des Glaubens geht Dies treilich ıst 1
Bewußltsein der meisten Christen kaum vorhanden:; SIE meıinen, daß das „Eigentliche“
Vo Kirche und Glauben 1n der (Gemeinde geschieht, wenn die Pfarrer über Gott und
die Welt reden. Sozialarbeit und Diakonie sind wichtig, aber s1e sind auch 1Ur „Konse-
quenzen‘ aus dem Glauben.
Dies ist ach dem Vorbild Jesu wıe auch ach der alttestamentlichen Gottesoffenbarung
nicht richtig, denn danach gehört die Orthopraxie und das Begegnen integrativ lau-
be und Verkündigung dieses (Gottes dazu, insotern sich (jott nicht anders zeigt und Of-
enbart enn In den entsprechenden Handlungen und Geschichten.
Deshalb steht derNotleidende 1m Zentrum derKirche, deshalb gehören der Sozialarbei-
ter und die Kindergärtnerin In den inneren Bereich der Kirche: S1e befinden sich nicht

ihrer Peripherie. Zum Zentrum der Kirche gehört auch die und Weise, wıe
Religionslehrer mıiıt ihren Schülern umgehen; s1e vermitteln den Gilauben also nicht erst
und nicht Aur dann, WenNnn s1e se1INe nhalte kognitiv un argumentatıv weitergeben. Die
Kommunikation, 1n der dies geschieht, 1st ZENAUSO entscheidend. Zudem ist es eıne be-
sondere Aufgabe des Religionsunterrichtes, aber auch der Predigt, nicht UT ber den
Glauben un! se1ine Inhalte reflektieren bzw. S1e als konfessorische Behauptungen
„lernen“ sondern auf Handlungszusammenhänge, Geschichten und Vorgänge hinzu-
deuten und darin den Geist Gottes und das Evangelium entdecken. Es gehört ZUuUr „Her-
meneutik“ ZU[r Übersetzungsaufgabe des Evangeliums In das Leben hinein, daß dieses

A Vgl azu Zauner, Diakonie als pastorale Tätigkeit, 1N: Erharter (Hg.), Prophetische Diakonie. Impul-
Uun! Modelle für ıne zukunftsorientierte Pastoral, Wien 1979, 14 7—159, 1er 149; Hollweg, Gruppe-

Gesellschatt-Diakonie. Praktische Erfahrung und theologisches Erkennen, Stuttgart 1976, 229

226

chenden theologischen Bewußtsein erweist sich die aktuelle Brisanz solcher Einsicht 
aus dem Evangelium. Gerade hier steht das rechte Verhältnis von Orthodoxie und Or­
thopraxie auf dem Spiel, insofern die Orthodoxie bzw. die Verkündigung eine „klingen­
de Schelle': ja ein Etikettenschwindel ist, wenn dazu das entsprechende Handeln auf der 
Ebene der Diakonie fehlt bzw. nicht ebenbürtig gewürdigt wird. 
Es scheint so zu sein, und dies ist ein schwerwiegendes Handlungsdefizit christlicher Ge­
meinde im Bereich der Diakonie, daß in unseren Pfarreien eine direkte Begegnung mit 
den Hilfsbedürftigen viel zuwenig wahrgenommen und riskiert wird.3 Es wird zwar 
viel gespendet, aber zugleich dadurch die Hilfeleistung selber an andere delegiert, die 
dann direkt im Umgang mit den Hilfsbedürftigen für letztere da sind (z. B. in den ent­
sprechenden Caritasorganisationen). Schaut man sich die sogenannten Kerngemein­
den in unseren Pfarreien an, so sind sie meistens aus den „Starken" unserer Gesellschaft 
zusammengesetzt: die benachteiligten, behinderten und „kaputten" Menschen kommen 
darin vi~l zuwenig vor. Dies ist schlimm, gehören doch nach dem Vorbild Jesu letztere 
zum Kern seiner Begegnungen und damit zum Kern der Gemeinde. Hier fällt eine Erfah­
rungsbasis aus, von der her ganz andere Verkündigung und auch Theologie möglich 
und nötig wären . 
Wenn es stimmt, daß sich vor allem in der Begegnung mit den Kleinen, mit den Ange­
schlagenen und noch nicht Fertigen erfahren läßt, wer Gott für uns und für andere ist, 
dann gilt auch, daß alle Bereiche, wo Christen mit den Kleinen und Schwachen umge­
hen, die entscheidenden Orte sind, wo Gott „definiert" wird. Von daher zeigt sich jedes 
Behindertenheim in kirchlicher Trägerschaft im gleichen Maße als Ort der Verkündi­
gung (Orthopraxie) wie die normale Pfarrei, der es vor allem um die verbale Verkündi­
gung (Orthodoxie) und um die liturgische Feier des Glaubens geht. Dies freilich ist im 
Bewußtsein der meisten Christen kaum vorhanden; sie meinen, daß das „Eigentliche" 
von Kirche und Glauben in der Gemeinde geschieht, wenn die Pfarrer über Gott und 
die Welt reden. Sozialarbeit und Diakonie sind wichtig, aber sie sind auch nur „Konse­
quenzen" aus dem Glauben. 
Dies ist nach dem VorbildJesu wie auch nach der alttestamentlichen Gottesoffenbarung 
nicht richtig, denn danach gehört die Orthopraxie und das Begegnen integrativ zu Glau­
be und Verkündigung dieses Gottes dazu, insofern sich Gott nicht anders zeigt und of­
fenbart denn in den entsprechenden Handlungen und Geschichten. 
Deshalb steht der Notleidende im Zentrum der Kirche, deshalb gehören der Sozialarbei­
ter und die Kindergärtnerin in den inneren Bereich der Kirche; sie befinden sich nicht 
an ihrer Peripherie. Zum Zentrum der Kirche gehört auch die Art und Weise, wie z. B. 
Religionslehrer mit ihren Schülern umgehen; sie vermitteln den Glauben also nicht erst 
und nicht nur dann, wenn sie seine Inhalte kognitiv und argumentativ weitergeben. Die 
Kommunikation, in der dies geschieht, ist genauso entscheidend. Zudem ist es eine be­
sondere Aufgabe des Religionsunterrichtes, aber auch der Predigt, nicht nur über den 
Glauben und seine Inhalte zu reflektieren bzw. sie als konfessorische Behauptungen zu 
,,lernen", sondern auf Handlungszusammenhänge, Geschichten und Vorgänge hinzu­
deuten und darin den Geist Gottes und das Evangelium zu entdecken. Es gehört zur „Her­
meneutik", zur Übersetzungsaufgabe des Evangeliums in das Leben hinein, daß dieses 

3 Vgl. dazu W Zaun er, Diakonie als pastorale Tätigkeit, in: H. Erharter(Hg.), Prophetische Diakonie. Impul­
se und Modelle für eine zukunftsorientierte Pastoral, Wien 1979, 147-159, hier 149; A. Hollweg, Gruppe­
Gesellschaft-Diakonie. Praktische Erfahrung und theologisches Erkennen, Stuttgart 1976, 229. 

226 



Evangelium 1n den realen Handlungen und Strukturen der Gegenwart aufgesucht wird
bzw. da( deutlich gesagt wird, e5 real anZ und 5dI nicht Zu Zuge kommt!
Wir brauchen Beispiele und Vorbilder* er auch Kontrastgeschichten negatıver rt)

In der Gegenwart selber die Deuteaufgabe wahrnehmen können, die Gott 1 Be-
ZUE auf Jesus einlöste, als in 1n der Taute als seınen geliebten Sohn identifizierte. S0
sollten Religionslehrer und Pfarrer, wWenNnn sS1e den Unterricht bzw. die Predigt vorberei-
ten, nicht ımmer zuerst 1n das Bücherregal langen, sondern den Quellen greifen, In
denen gegenwartıiges Leben erfahren und erzählt wird (in Begegnungen, 1ın Zeitungen
und VOT allem In der gegenwartıgen Literatur'! Am wirksamsten 1st e '‚ wenn die chüler
und Zuhörer selbst ihre Situationen und Erfahrungsgeschichten erzählen können un:
In diesen Vollzügen anZ bestimmte biblische Jexte oder auch dogmatische Inhalte ent-
deckend wahrnehmen un: VOIN er entsprechend handeln. [ )ann zeigt sich, wıe Ver-
kündigung 1 Leben beheimatet ıst und wIıe das Leben se1nNe Heimat 1 Evangelium
tindet.
Wenn WIr daran glauben, da die Begegnung mıiıt den Schwachen und Notleidenden
selbst ELW mıiıt (ott [un hat und das Handeln Jesu spricht eindeutig dafür) annn
ist eES auch höchst notwendig, VO solchen Interaktionen her über Gott nachzudenken
un In diesen Begegnungen Christus als den Leidenden bzw. als den helfenden Bruder

ertfahren.

Prophetische Kraft der Benachteiligten un! Kleinen
Wie wichtig der einzelne Notleidende und Kleine ın unseTeTr Gesellschaft als ubjekt
christlicher Gemeindebildung und Verkündigung ist, ist mM1r VOT Jahren einmal 1ın eiıner
Begegnung aufgegangen. Ich Wal 1n Nürnberg Kaplan ın einer Arbeitergemeinde, 1n der
sich auch das Obdachlosenasy]l befand. Man kann sich gut vorstellen, da(% daher -

Haustür allerhand los WAarT. Fin Obdachloser kam regelmäßig, se1ine Essens-
marken un manchmal auch eld erhalten. Wir unterstellten diesen Männern, daß
S1e UTr haben wollten, und behandelten s1e 1m Grunde als Objekte unseTreTr Hilts-
bereitschaft. Bis m1r einmal ELW.: Entscheidendes aufging. Ich hatte damals mehr
eıit und fing mıiıt ihm eın Gespräch ich gab diesem Mannn endlich die Möglichkeit

eıner Begegnung, 1ın der c7 selbst die Fassaden des Habenwollens abstreitfen und VO  3

sich erzählen konnte. Im Zuhören wuchs meılne Erschütterung un ich merkte immer
mehr, dafß 1er jemand steht, der In seınen Erfahrungen mit Kirche un Mensch un
auch mıiıt Gott Prophetisches für Christ un! Kirche hat Was erzählte, WarTr

un!: ıst als Kritik Für mich un! die Kirche wichtig!
Es wäre gut ZEWESEN, hätte 5 1n unNnseTrTeT Kirche eıne kommunikative Form gegeben, 1n
der dieser Mannn seine Ertfahrung In der Verkündigung aussprechen hätte können. Mir
WarTr klar, daß se1ne Geschichte 1n der CGemeinde Wort hätte kommen mMussen. In
dieser Begegnung ist IMr aufgegangen, daß WITr gerade solche Menschen als Subjekte
wahrnehmen sollten, die VO  — ihrer eıgenen Erfahrungswelt her ELW anzZ Entscheiden-
des geben haben, die für die Verkündigung wichtig, Ja theologisch ‚verdächtig“ sind!
Von er verstehe ich die Handlung Jesu, wenn das ind 1ın die Mitte stellt und es

nicht Ur Zzu Adressaten unseTes Hilfehandelns, sondern zu inhaltlichen Ma(listab
dafür macht, wıe INa  — mıiıt dem Reich (ottes umzugehen hat Der Schwache und „Stig-

ä Vgl Aazu das ne  C aufgekommene Interesse Vorbild Uun! Biographie bei Biemer/A. Biesinger (Hg.)
Christ werden braucht Vorbilder, Mainz 1973 (darin besonders die Beiträge Von Biemer und Siller)

277

Evangelium in den realen Handlungen und Strukturen der Gegenwart aufgesucht wird 
bzw. daß deutlich genug gesagt wird, wo es real ganz und gar nicht zum Zuge kommt! 
Wir brauchen Beispiele und Vorbilder4 (aber auch Kontrastgeschichten negativer Art), 
um in der Gegenwart selber die Deuteaufgabe wahrnehmen zu können, die Gott im Be­
zug auf Jesus einlöste, als er ihn in der Taufe als seinen geliebten Sohn identifizierte. So 
sollten Religionslehrer und Pfarrer, wenn sie den Unterricht bzw. die Predigt vorberei­
ten, nicht immer zuerst in das Bücherregal langen, sondern zu den Quellen greifen, in 
denen gegenwärtiges Leben erfahren und erzählt wird (in Begegnungen, in Zeitungen 
und vor allem in der gegenwärtigen Literatur!). Am wirksamsten ist es, wenn die Schüler 
und Zuhörer selbst ihre Situationen und Erfahrungsgeschichten erzählen können und 
in diesen Vollzügen ganz bestimmte biblische Texte oder auch dogmatische Inhalte ent­
deckend wahrnehmen und von daher entsprechend handeln. Dann zeigt sich, wie Ver­
kündigung im Leben beheimatet ist und wie das Leben seine Heimat im Evangelium 
findet. 
Wenn wir daran glauben, daß die Begegnung mit den Schwachen und Notleidenden 
selbst etwas mit Gott zu tun hat (und das Handeln Jesu spricht eindeutig dafür), dann 
ist es auch höchst notwendig, von solchen Interaktionen her über Gott nachzudenken 
und in diesen Begegnungen Christus als den Leidenden bzw. als den helfenden Bruder 
zu erfahren. 

5. Prophetische Kraft der Benachteiligten und Kleinen 

Wie wichtig der einzelne Notleidende und Kleine in unserer Gesellschaft als Subjekt 
christlicher Gemeindebildung und Verkündigung ist, ist mir vor Jahren einmal in einer 
Begegnung aufgegangen. Ich war in Nürnberg Kaplan in einer Arbeitergemeinde, in der 
sich auch das Obdachlosenasyl befand. Man kann sich gut vorstellen, daß daher an un­
serer Haustür allerhand los war. Ein Obdachloser kam regelmäßig, um seine Essens­
marken und manchmal auch Geld zu erhalten. Wir unterstellten diesen Männern, daß 
sie nur etwas haben wollten, und behandelten sie im Grunde als Objekte unserer Hilfs­
bereitschaft. Bis mir einmal etwas Entscheidendes aufging. Ich hatte damals etwas mehr 
Zeit und fing mit ihm ein Gespräch an: ich gab diesem Mann endlich die Möglichkeit 
zu einer Begegnung, in der er selbst die Fassaden des Habenwollens abstreifen und von 
sich erzählen konnte. Im Zuhören wuchs meine Erschütterung und ich merkte immer 
mehr, daß hier jemand steht, der in seinen Erfahrungen mit Kirche und Mensch und 
auch mit Gott Prophetisches für Christ und Kirche zu sagen hat. Was er erzählte, war 
und ist als Kritik für mich und die Kirche wichtig! 
Es wäre gut gewesen, hätte es in unserer Kirche eine kommunikative Form gegeben, in 
der dieser Mann seine Erfahrung in der Verkündigung aussprechen hätte können. Mir 
war klar, daß seine Geschichte in der Gemeinde zu Wort hätte kommen müssen. In 
dieser Begegnung ist mir aufgegangen, daß wir gerade solche Menschen als Subjekte 
wahrnehmen sollten, die von ihrer eigenen Erfahrungswelt her etwas ganz Entscheiden­
des zu geben haben, die für die Verkündigung wichtig, ja theologisch „verdächtig" sind! 
Von daher verstehe ich die Handlung Jesu, wenn er das Kind in die Mitte stellt und es 
nicht nur zum Adressaten unseres Hilfehandelns, sondern zum inhaltlichen Maßstab 
dafür macht, wie man mit dem Reich Gottes umzugehen hat. Der Schwache und „Stig-

4 Vgl. dazu das neu aufgekommene Interesse an Vorbild und Biographie bei G. Biemer/A. Biesinger (Hg.), 
Christ werden braucht Vorbilder, Mainz 1973 (darin besonders die Beiträge von Biemer und H. P. Siller). 

227 



matisierte“ mMUu. inhaltlich werden! Jesus ä(3t sich sehen: die ent-
sprechenden Begegnungen und Handlungen sind der Ort, VON Gott gesprochen und
erzählt werden annn So hat die Kirche nicht Ur die Aufgabe, die kirchliche Lehre
verkünden, sondern S1e mMU. wenigstens ansatzhaft auch der soziale aum se1ln, In der
das, Was VOIl (jott gesagt_ wird, sich auch real 1n den Begegnungen der Menschen ere1g-
net So geht 65 nicht 1Ur darum, den Kindern Gott „beizubringen“”; INnall MUu. VOnNn
vorneherein mıiıt der Einstellung 1n die Kommunikation gehen 1n diesen Kindern begeg-
net mM1r Gott, begegnet MI1r Christus! Die anderen sind nicht Objekte unNseTrTer ndoktri-
natıon, sondern Subjekte uNnseTer gemeiınsamen Geisterfahrung.
Die unheilvolle Spaltung zwischen der Lehre der Kirche 1n ihren kognitiv-begrifflichen
Zusammenhängen und dem Verhalten der Menschen mıit allen Emotionen und egeg-
nungserfahrungen muß einem intensiven Ineinander beider Dimensionen weichen,
daß eine entsprechende ommunikation 1n der Lehre entsteht und daß die entsprechen-
de Lehre 1n der Kommunikation Platz greift Wer das Evangelium verkündet, dem MU:
e5 deshalb die Erlösung und Befreiung seliner selbst und VO daher auch der anderen
gehen Dies hat annn auch die Weise des Umgangs miteinander bestimmen. Was ich
1mM Evangelium olaube, annn nicht 1n eıner Begegnung vermittelt werden, bei der ich dar-
auf Aaus bin, L1LUTr mich selber mächtig aufzubauen und meln Wissen als Herrschaftswis-
SC weiterzugeben. Hierfür ist Aur eine Begegnung tauglich, 1n der ich dem anderen auf
der gleichen Ebene begegne, mich auch eın Stück VON ihm un seinem (eist abhängig
mache und den Ausgang uUuNnseTeTr Begegnung offenlasse. (Gerade dann, Wenn die Kirche
und der Christ nicht auf die wichtigsten Verkündigungsinhalte verzichten wollen, WEeTl-
den S1e In der konkreten Begegnung mit den Menschen „absichtslos“ auf S1e zugehen,

den anderen nicht ZU Objekt der eigenen Interessen un! „Ideologiearbeit“
chen, sondern sich für ihn, für seiNe Probleme und ür se1INe Nöte öffnen und 1n ihm auch
einen Partner erwarten, der für den eigenen Glauben wichtig ist Das ware die eigentlich
kirchliche und katholische Kommunikation!
Die chwachen und Notleidenden sind für C'hristen also nicht UTr Menschen, die Hiltfe
brauchen, sondern sS1e erschließen 1n der Begegnung mıiıt sich cselber die Begegnung mi1t
Christus, und ZWAarTr auf eine ZaNzZ realistische Weise. In der Begegnung miı1t ihnen wird
Christologie konkret, insofern es Christus ist, der hilft, und insotfern 65 Christus ist, der
Hilfe braucht.
Nur wWwenn ich auf diese Weise auf die Menschen zugehe, habe ich auch das Recht, 1n
Überzeugung Von meinem Glauben reden un! dafür Zeugnis geben weil ich mM1r
den anderen nicht verfügbar machen ll und für den Bereich der Kirche rekrutieren
muß, sondern weil mM1r der andere selner selbst willen wichtig ist Wie diese egeg-
Nung ausgeht, das hat allein Gott In der Hand!

Ganzheitliche Realpräsenz Christi
Die Kirche darf sich also nicht Aur verengt auf die Bereiche der expliziten Verkündigung
(wo ber Gott gesprochen bzw die entsprechende Liturgie gefeiert wird) beschrän-
en, sondern S1e macht neben seiner liturgischen Realpräsenz Christus gerade auch ca
real prasent, Christen mıit hilfsbedürftigen Menschen umgehen, ihnen Hiltfe geben
un!' S1e einem Leben befreien. Das Helten un das Befreien gehören demnach
nl damit das Helten den anderen nicht abhängig macht un! damit die Befrei-
ung nicht den unmittelbar Hilfsbedürftigen Aaus dem Auge verliert. Damit ist also nicht
irgendeine Art VON „Sozialarbeit“ gemeınt, die „identisch“ mit Kirche ware, sonderne
rade eın solches soziales Verhalten, In dem der andere nicht L11ULr Adressat meiner Hilte,

2728

matisierte" muß inhaltlich ernst genommen werden! An Jesus läßt sich sehen: die ent­
sprechenden Begegnungen und Handlungen sind der Ort, wo von Gott gesprochen und 
erzählt werden kann. So hat die Kirche nicht nur die Aufgabe, die kirchliche Lehre zu 
verkünden, sondern sie muß wenigstens ansatzhaft auch der soziale Raum sein, in der 
das, was von Gott gesagt wird, sich auch real in den Begegnungen der Menschen ereig­
net. So geht es z.B. nicht nur darum, den Kindern Gott „beizubringen"; man muß von 
vorneherein mit der Einstellung in die Kommunikation gehen: in diesen Kindern begeg­
net mir Gott, begegnet mir Christus! Die anderen sind nicht Objekte unserer Indoktri­
nation, sondern Subjekte unserer gemeinsamen Geisterfahrung. 
Die unheilvolle Spaltung zwischen der Lehre der Kirche in ihren kognitiv-begrifflichen 
Zusammenhängen und dem Verhalten der Menschen mit allen Emotionen und Begeg­
nungserfahrungen muß einem intensiven Ineinander beider Dimensionen weichen, so 
daß eine entsprechende Kommunikation in der Lehre entsteht und daß die entsprechen­
de Lehre in der Kommunikation Platz greift. Wer das Evangelium verkündet, dem muß 
es deshalb um die Erlösung und Befreiung seiner selbst und von daher auch der anderen 
gehen. Dies hat dann auch die Weise des Umgangs miteinander zu bestimmen. Was ich 
im Evangelium glaube, kann nicht in einer Begegnung vermittelt werden, bei der ich dar­
auf aus bin, nur mich selber mächtig aufzubauen und mein Wissen als Herrschaftswis­
sen weiterzugeben. Hierfür ist nur eine Begegnung tauglich, in der ich dem anderen auf 
der gleichen Ebene begegne, mich auch ein Stück von ihm und seinem Geist abhängig 
mache und den Ausgang unserer Begegnung offenlasse. Gerade dann, wenn die Kirche 
und der Christ nicht auf die wichtigsten Verkündigungsinhalte verzichten wollen, wer­
den sie in der konkreten Begegnung mit den Menschen „absichtslos" auf sie zugehen, 
d. h . den anderen nicht zum Objekt der eigenen Interessen und ,,Ideologiearbeit" ma­
chen, sondern sich für ihn, für seine Probleme und für seine Nöte öffnen und in ihm auch 
einen Partner erwarten, derfür den eigenen Glauben wichtig ist. Das wäre die eigentlich 
kirchliche und katholische Kommunikation! 
Die Schwachen und Notleidenden sind für Christen also nicht nur Menschen, die Hilfe 
brauchen, sondern sie erschließen in der Begegnung mit sich selber die Begegnung mit 
Christus, und zwar auf eine ganz realistische Weise. In der Begegnung mit ihnen wird 
Christologie konkret, insofern es Christus ist, der hilft, und insofern es Christus ist, der 
Hilfe braucht. 
Nur wenn ich auf diese Weise auf die Menschen zugehe, habe ich auch das Recht, in 
Überzeugung von meinem Glauben zu reden und dafür Zeugnis zu geben: weil ich mir 
den anderen nicht verfügbar machen will und für den Bereich der Kirche rekrutieren 
muß, sondern weil mir der andere um seiner selbst willen wichtig ist. Wie diese Begeg­
nung ausgeht, das hat allein Gott in der Hand! 

6. Ganzheitliche Realpräsenz Christi 

Die Kirche darf sich also nicht nur verengt auf die Bereiche der expliziten Verkündigung 
(wo über Gott gesprochen bzw. wo die entsprechende Liturgie gefeiert wird) beschrän­
ken, sondern sie macht neben seiner liturgischen Realpräsenz Christus gerade auch da 
real präsent, wo Christen mit hilfsbedürftigen Menschen umgehen, ihnen Hilfe geben 
und sie zu einem neuen Leben befreien. Das Helfen und das Befreien gehören demnach 
zusammen, damit das Helfen den anderen nicht abhängig macht und damit die Befrei­
ung nicht den unmittelbar Hilfsbedürftigen aus dem Auge verliert. Damit ist also nicht 
irgendeine Art von „Sozialarbeit" gemeint, die „identisch" mit Kirche wäre, sondern ge­
rade ein solches soziales Verhalten, in dem der andere nicht nur Adressat meiner Hilfe, 

228 



sondern inhaltliches Subjekt der Begegnung und der gestaltenden Gemeinschaft
wird.
Natürlich 1st die Mitte uNnseTeTr Kirche die Kealpräsenz Christi, die WIr insbesondere 1
Sakrament der Eucharistie gemeiınsam teiern. Wenn freilich diese Realpräsenz Christi
auch och miıt dem realen Leben des Jesus VOIIl Nazaret und seiner Nachfolge
L[un en will, annn vollzieht sich diese Präsenz Christi In der Kirche nicht DUr 1mM
sakramental-verbalen Bereich, sondern auch 1 diakonalen und aktionalen: insofern
die Realpräsenz Jesu Christi sich auch 1n solchen Begegnungen realisiert, bei denen hri-
StUS unNns In den Armen begegnet un WIT ıIn UulseiIer Hiltfe un!| Befreiung den Armen als
Christus begegnen.”
hne diese (inter-)aktionale Realpräsenz Christi In uNsereN! Verhalten ist die sakramen-
tale Realpräsenz eine bloße liturgische Behauptung. Beides gehört abernlda-
mıiıt die sakramentale Realpräsenz nicht ZUr Kompensation unNnseres eigenen Nichttuns
wird, und damit unNnseTe Menschenfreundlichkeit nicht In Aktionismus landet, sondern
sich VOIN der CGinade (Cjottes und VO  - der Hoffnung auf seine Zukunft beschenkt weils (ge-
en alle Resignation und Gewalttätigkeit). Eucharistische und diakonale Realpräsenz
des lebendigen Christus konstituieren die Kirche als den „fortlebenden Leib
Christi Beides befruchtet sich, indem die Eucharistie u15 die Kraft gibt, den Men-
schen die Liebe nicht sterben lassen, und indem uns die Liebe den Menschen deut-
ich macht, Was es heißt, 1 Alltag miteinander 1mM (jeiste Christi umzugehen. 50 ist
durchaus berechtigt, nicht 1Ur VO einerTheologie, sondern auch VO einer Theopraxie

reden, wobei beides die Identität der Kirche, nämlich die Evangelisation
ausmacht vgl Abschnitt
Es geht nicht darum, das Christentum mıit der Betonung der Handlungsebene auf die
Dimension der Leistung verlagern, wodurch gerade der Indikativ uNseres Glaubens,
das Geschenktsein Gottes, seliner Gnade und seliner Versöhnung, verloren ginge, S0(O11-

ern es soll der Indikativ (ottes auch auf der Handlungsebene (von Menschen 1n ihrem
guten Sein un! Tun) wahrgenommen und einsichtig emacht werden. Dieser Indikativ
(ottes ist L11IUTr durch eigenes entsprechendes „Begegnungshandeln“ erfahrbar. Ich
meıne, 1es ist eine frohe un entlastende Botschaft auch die kleinen Dinge, die vielen
Investitionen eit un Energie ZUI Wegbegleitung anderer und zu Gespräch, bei
dem 1INan Oft keine Erfolge sieht, sind theologisch wichtig. Die Überschrift „Lheologie  4
steht nicht LUr über dem Glaubensbekenntnis, sondern auch und gerade ber solchen
Taten Es geht darum, diese „kleinen“ inge mi1t dem „großen“ Begriff der Theologie
verbinden, die Verkünder der Theologie der nötigen kErgänzungsbedürtftigkeit AauUuUs-
zusetizen und das Selbstbewußtsein derer, die theologisch nicht iel mitreden kön-
NeEelN, die aber die Botschaft 1n die Jlat „übersetzen“, heben und aufzubauen.

Kirche: Wirklichkeitsbereiéh des Evangeliums
Christliche Gemeinde beinhaltet also nicht 1Ur die Orthodoxie, insotern u  — ZU  — Kirche
gehört, Wel hre Inhalte glaubt. Die Kirche konstituiert sich, Wenn S1Ee den Gottesbe-
griff des Alten und Neuen JTestaments wirklich erns nımmt, auch un: VOT allem auf der
Handlungsebene 1n ihrem und der Christen Umgang mi1t den Hilfsbedürftigen, insofern
letzteren Hilfe und Befreiung geschenkt wird bzw. indem Christen für die Armen und
Benachteiligten solidarisch Partei ergreifen und politisch handeln. Im Zusammenhang

Vgl azu Schuster, Sakrament un Diakonie, 1InN: FErharter (Hg.) Diakonie 273—291, hier

729

sondern inhaltliches Subjekt der Begegnung und der zu gestaltenden Gemeinschaft 
wird. 
Natürlich ist die Mitte unserer Kirche die Realpräsenz Christi, die wir insbesondere im 
Sakrament der Eucharistie gemeinsam feiern. Wenn freilich diese Realpräsenz Christi 
auch noch etwas mit dem realen Leben des Jesus von Nazaret und seiner Nachfolge zu 
tun haben will, dann vollzieht sich diese Präsenz Christi in der Kirche nicht nur im 
sakramental-verbalen Bereich, sondern auch im diakonalen und aktionalen: insofern 
die RealpräsenzJesu Christi sich auch in solchen Begegnungen realisiert, bei denen Chri­
stus uns in den Armen begegnet und wir in unserer Hilfe und Befreiung den Armen als 
Christus begegnen. 5 

Ohne diese (inter-)aktionale Realpräsenz Christi in unserem Verhalten ist die sakramen­
tale Realpräsenz eine bloße liturgische Behauptung. Beides gehört aber zusammen, da­
mit die sakramentale Realpräsenz nicht zur Kompensation unseres eigenen Nichttuns 
wird, und damit unsere Menschenfreundlichkeit nicht in Aktionismus landet, sondern 
sich von der Gnade Gottes und von der Hoffnung auf seine Zukunft beschenkt weiß (ge­
gen alle Resignation und Gewalttätigkeit). Eucharistische und diakonale Realpräsenz 
des lebendigen Christus konstituieren zusammen die Kirche als den „fortlebenden Leib 
Christi". Beides befruchtet sich, indem die Eucharistie uns die Kraft gibt, unter den Men­
schen die Liebe nicht sterben zu lassen, und indem uns die Liebe zu den Menschendeut­
lich macht, was es heißt, im Alltag miteinander im Geiste Christi umzugehen. So ist es 
durchaus berechtigt, nicht nur von einer Theologie, sondern auch von einer Theopraxie 
zu reden, wobei beides zusammen die Identität der Kirche, nämlich die Evangelisation 
ausmacht (vgl. Abschnitt 7). 
Es geht nicht darum, das Christentum mit der Betonung der Handlungsebene auf die 
Dimension der Leistung zu verlagern, wodurch gerade der Indikativ unseres Glaubens, 
das Geschenktsein Gottes, seiner Gnade und seiner Versöhnung, verloren ginge, son­
dern es soll der Indikativ Gottes auch auf der Handlungsebene (von Menschen in ihrem 
guten Sein und Tun) wahrgenommen und einsichtig gemacht werden. Dieser Indikativ 
Gottes ist nur durch unser eigenes entsprechendes „Begegnungshandeln" erfahrbar. Ich 
meine, dies ist eine frohe und entlastende Botschaft: auch die kleinen Dinge, die vielen 
Investitionen an Zeit und Energie zur Wegbegleitung anderer und zum Gespräch, bei 
dem man oft keine Erfolge sieht, sind theologisch wichtig. Die Überschrift ,,Theologie" 
steht nicht nur über dem Glaubensbekenntnis, sondern auch und gerade über solchen 
Taten. Es geht darum, diese „kleinen" Dinge mit dem „großen" Begriff der Theologie zu 
verbinden, um die Verkünder der Theologie der nötigen Ergänzungsbedürftigkeit aus­
zusetzen und um das Selbstbewußtsein derer, die theologisch nicht viel mitreden kön­
nen, die aber die Botschaft in die Tat „übersetzen", zu heben und aufzubauen. 

7. Kirche: Wirklichkeitsbereich des Evangeliums 

Christliche Gemeinde beinhaltet also nicht nur die Orthodoxie, insofern nur zur Kirche 
gehört, wer an ihre Inhalte glaubt. Die Kirche konstituiert sich, wenn sie den Gottesbe­
griff des Alten und Neuen Testaments wirklich ernst nimmt, auch und vor allem auf der 
Handlungsebene in ihrem und der Christen Umgang mit den Hilfsbedürftigen, insofern 
letzteren Hilfe und Befreiung geschenkt wird bzw. indem Christen für die Armen und 
Benachteiligten solidarisch Partei ergreifen und politisch handeln. Im Zusammenhang 

5 Vgl. dazu H. Schuster, Sakrament und Diakonie, in: Erharter (Hg.), Diakonie 273-291, hier 287 ff. 

229 



mit solchen Begegnungen und Handlungen können wirdann auch wieder In einer
Weise damit anfangen, uUuNnseTrTe alten Erinnerungen den biblischen (‚ott dUSZUSPIC-
chen und mıit diesen Taten identifizieren.
kin solches Verhalten hat natürlich ideologiekritische Wirkungen, insofern Kirche als
Bereich VO  - Menschen, die alle „einer Meinung” sind, gesprengt un! entgrenzt wird: 1n
Richtung auf eiıne Gemeinschaftt, 1n der die Hilfsbedürftigen zu inneren Kern schon
allein deswegen gehören, weil S1e Hilfe und Befreiung notıg haben und nicht etiwa des-
/ weil S1e katholisch sind). Die Diakonie hat also die SanlzZ entscheidende Wir-
kung, VO Handeln Jesu her ungedeckte Grenzziehungen vermeiden und die Kirche
immer wieder auf die Leidenden hin Ööffnen.
Solche „Evangelisierung” die Verkündigung der Botschaft 1n Wort und Jat, Was

gleich die Identität der Kirche ist)® geht davon dus, daß das Evangelium das
Leben VON Mensch und Gesellschaft erreichen und durchdringen hat Evangelium
ist nicht L11IUT etwas, Was ıIn der Verkündigung besprochen und 1n der Liturgie gefeiert
wird, sondern es bestimmt die Kirche als Sakrament des Heiles für die Welt, insotfern
die Kirche durch sich und über sich hinaus möglichst je] Handeln und egegnen, 36
meinschaft und Solidarität darstellt, wodurch die Frohe Botschaft ıIn der realen egeg-
Nung mıiıt den Christen erfahrbar wird. Wenn das Evangelium derartig 1n der Situation
der Welt und der Menschen „geerdet“ wird, dann 1st LIUT einsichtig, daß christliche
Verkündigung gerade die Orte aufspürt, Menschen leiden, S1e 1n Not sind,
S1e benachteiligt werden. Dies sind die neuralgischen Stellen, die das Evangelium ent-
decken hilft, denen sich deshalb Kirche und Christ immer auch zuerst verausgaben
mussen. Deshalb annn eine richtige Theologie un Praxis der Evangelisation nicht ohne
die entscheidenden Grundoptionen für die jeweils Kleinen un: Schwachen AaUS-

kommen.
Jede Theologie und auch ede Bibellektüre, die nicht deutlich VO solchen Optio-
nen für die Benachteiligten ausgeht, annn 1UT allzu leicht azu benutzt werden, ZUTX Sta-
bilisierung der Mächtigen un! der ungerechten Verhältnisse mißbraucht werden. In
der wesentlichen un unaufgebbaren Verbindung VO G;laube un: Handeln, Orthodo-
X1e und OUOrthopraxie erweist sich der Umgang des Sich-gegenseitig-Helfens, -Befreiens
und -Befreienlassens als die Handlungsbasis, VON der her der Glaube Leben gewınnt.
Und umgekehrt: der Glaube ist der Ort und die Hoffnungsbasis, Worın das entsprechen-
de Handeln und die notige Solidarität ihre Kraftquelle, inhaltliche Ausrichtung undP
kunft bekommen.
Demgegenüber erfährt INan 1n der gegenwärtigen Kirche eiıne UNaAaNSECEINESSECNE Überbe-
tONUNg: Was INa  - mıiıt Kirche un ihrer Mitgliedschaft assozılert, wird hauptsächlich 1mMm
Bereich derZustimmungZU[ Lehre eingeholt. diesem Punkt möchten die dargelegten
Gedanken gegensteuern, damit der Gesamtbereich VO Kirche, nämlich ihre Identität
1n der Evangelisation und damit 1n der Integration VO Lehre un! Leben, VON Verkündi-
ZUNg un! Wirklichkeit, wieder deutli;her un: konsequenter 1Ns Blickteld geräat.

Vgl das Apostolische Schreiben „Evangelii Nuntiandi“ VO:  - Paul V}. vom 1975 „Evangelisieren ist
in der JTat die Gnade und eigene Berufung der Kirche, ihre tiefste Identität.“ (EN 14) und „D.  1€ Evangelisie-
TuNg mu das Leben erreichen (EN 47) Zum Begriff der Evangelisation vgl insbesondere Klinger,
Politik und Theologie. ıne deutsche Stellungnahme Puebla, 1M * Theologie und Glaube 71 1981 Z
184—207, 1er 187. Zum Verhältnis VO  - Evangelisation un! Diakonie vgl Fuchs, „Umstürzlerische“ Be-
merkungen ZUu! Option der Diakonie hierzulande, 1: Deutscher Caritasverband (Hg  S (Caritas 8 Jahr-
buch), Freiburg 1984, 18—40, 1er 18—26

23()

mit solchen Begegnungen und Handlungen können wir dann auch wieder in einer neuen 
Weise damit anfangen, unsere alten Erinnerungen an den biblischen Gott auszuspre­
chen und mit diesen Taten zu identifizieren. 
Ein solches Verhalten hat natürlich ideologiekritische Wirkungen, insofern Kirche als 
Bereich von Menschen, die alle „einer Meinung" sind, gesprengt und entgrenzt wird: in 
Richtung auf eine Gemeinschaft, in der die Hilfsbedürftigen zum inneren Kern schon 
allein deswegen gehören, weil sie Hilfe und Befreiung nötig haben (und nicht etwa des­
wegen, weil sie katholisch sind). Die Diakonie hat also die ganz entscheidende Wir­
kung, vom Handeln Jesu her ungedeckte Grenzziehungen zu vermeiden und die Kirche 
immer wieder auf die Leidenden hin zu öffnen. 
Solche „Evangelisierung" (die Verkündigung der Botschaft in Wort und Tat, was zu­
gleich die Identität der Kirche ist)6 geht davon aus, daß das Evangelium das ganze 
Leben von Mensch und Gesellschaft zu erreichen und zu durchdringen hat. Evangelium 
ist nicht nur etwas, was in der Verkündigung besprochen und in der Liturgie gefeiert 
wird, sondern es bestimmt die Kirche als Sakrament des Heiles für die Welt, insofern 
die Kirche durch sich und über sich hinaus möglichst viel Handeln und Begegnen, Ge­
meinschaft und Solidarität darstellt, wodurch die Frohe Botschaft in der realen Begeg­
nung mit den Christen erfahrbar wird. Wenn das Evangelium derartig in der Situation 
der Welt und der Menschen „geerdet" wird, dann ist nur zu einsichtig, daß christliche 
Verkündigung gerade die Orte aufspürt, wo Menschen leiden, wo sie in Not sind, wo 
sie benachteiligt werden. Dies sind die neuralgischen Stellen, die das Evangelium ent­
decken hilft, an denen sich deshalb Kirche und Christ immer auch zuerst verausgaben 
müssen. Deshalb kann eine richtige Theologie und Praxis der Evangelisation nicht ohne 
die entscheidenden Grundoptionen für die jeweils Kleinen und Schwachen aus­
kommen. 
Jede Theologie und auch jede Bibellektüre, die nicht deutlich genug von solchen Optio­
nen für die Benachteiligten ausgeht, kann nur allzu leicht dazu benutzt werden, zur Sta­
bilisierung der Mächtigen und der ungerechten Verhältnisse mißbraucht zu werden. In 
der wesentlichen und unaufgebbaren Verbindung von Glaube und Handeln, Orthodo­
xie und Orthopraxie erweist sich der Umgang des Sich-gegenseitig-Helfens, -Befreiens 
und -Befreienlassens als die Handlungsbasis, von der her der Glaube Leben gewinnt. 
Und umgekehrt: der Glaube ist der Ort und die Hoffnungsbasis, worin das entsprechen­
de Handeln und die nötige Solidarität ihre Kraftquelle, inhaltliche Ausrichtung und Zu­
kunft bekommen. 
Demgegenüber erfährt man in der gegenwärtigen Kirche eine unangemessene Überbe­
tonung: was man mit Kirche und ihrer Mitgliedschaft assoziiert, wird hauptsächlich im 
Bereich der Zustimmung zur Lehre eingeholt. An diesem Punkt möchten die dargelegten 
Gedanken gegensteuern, damit der Gesamtbereich von Kirche, nämlich ihre Identität 
in der Evangelisation und damit in der Integration von Lehre und Leben, von Verkündi­
gung und Wirklichkeit, wieder deutlicher und konsequenter ins Blickfeld gerät. 

6 Vgl. das Apostolische Schreiben .Evangelii Nuntiandi" von Paul VI. (vom 8. 12. 1975): .Evangelisieren ist 
in der Tat die Gnade und eigene Berufung der Kirche, ihre tiefste Identität." (EN 14) und: .Die Evangelisie­
rung muß das Leben erreichen .. ." (EN 47). Zum Begriff der Evangelisation vgl. insbesondere E. Klinger, 
Politik und Theologie. Eine deutsche Stellungnahme zu Puebla, in: Theologie und Glaube 71 (1981) 2, 
184-207, hier 187. Zum Verhältnis von Evangelisation und Diakonie vgl. 0. Fuchs, .Umstürzlerische" Be­
merkungen zur Option der Diakonie hierzulande, in: Deutscher Caritasverband (Hg.), Caritas '85 (Jahr­
buch), Freiburg 1984, 18-40, hier 18-26. 

230 


