WALTER WIMMER

Gebetsnot und not-wendendes Beten (III)

Indenerstenbeiden Beitrdgen (Heft 1 u. 2) war von den Gebetsnoten die Rede, die aufgrund der Nicht-
beachtung natiirlicher Dinge oder aufgrund der Schwerhérigkeit unserer Zeit gegentiber Gott entste-
hen. Die Schwierigkeit zu beten kann aber auch an einer persénlich verschuldeten ,Schwerhérigkeit”
liegen. (Redaktion)

Gebetsnot aus personlich verschuldeter Schwerhérigkeit gegeniiber Gott

Sicherlich sind oft Umstande, fiir die der einzelne nichts kann, mit eine Ursache, daf3
der Mensch sich mit dem Gebet schwertut. Es besteht aber auch die Versuchung, den
,Siindenbock” woanders zu suchen und sich selbst die Hinde in Unschuld zu waschen.
Man huldigt damit den (heute) weit verbreiteten Entschuldigungsmechanismen und
verfillt dem ,Unschuldswahn’, von dem Friedrich Diirrenmatt sagt: ,In der Wurstelei
unseres Jahrhunderts, in diesem Kehraus der weillen Rasse, gibt eskeine Schuldigen und
auch keine Verantwortlichen mehr. Alle konnen nichts dafiir und haben es nicht
gewollt.?

Mangelnde Treue im Gebet

Die persoénliche Schuld liegt oft darin, da3 der Mensch das Beten auf die Gunst oder
Ungunst des Augenblicksbeschrénkt. Die Gegenseitigkeit einer Beziehung wird auf eine
Seite reduziert: ob es mir ,taugt’, ob es mir gefillt, ob ich es angenehm empfinde und
mich dabei wohlfiihle, ob ich es brauche und etwas davon habe. Das DU kommt unter
das Imperium meiner Bediirfnisse, Wiinsche und Gefiihle; es wird in seinem Eigenwert
beschrinkt; es zahlt nur, insofern es in mein Konzept pal3t. Der Raster der eigenen Sub-
jektivitit bestimmt alles; unter diesem Filter meines eigenen Ichs bleibt das DU prak-
tisch ausgesperrt.

Wie beim Ubergang von der Verliebtheit zur Liebe der narziBtische Projektionsbereich
verlassen werden mul3 und in dieser Phase der Erniichterung, aber auch der Wirklich-
keitsfindung das DU in seiner Andersheit anerkannt und bejaht wird, bedarf auch das
Gebet als Beziehung zwischen Mensch und Gott der Pflege in guten und bésen Tagen,
in Gesundheit und in Krankheit, in Tagen des Trostes und in Durststrecken. Wenn die
Beziehungnicht mehr gepflegt wird, entfremdet man sich und hat sich eines Tages nichts
mehr zu sagen. Gott ,dient” dann in narziBtischer Engfithrung nur der Verwirklichung
meiner Plane (auch wenn ich bete: ,Dein Reich komme"”). Er darf sich in seiner Anders-
heit gar nicht zeigen; niitzt er nichts, so kann er, wie der Mohr, der seine Pflicht getan
hat, abtreten.

Diebiblische Gotteserfahrung zeigt deutlich, daB Gott immer wieder anders und groBer
ist als des Menschen Vorstellung von ihm und daB} er den Menschen immer wieder —
wie Abraham — aus liebgewordenen Geleisen herausruft, ihn im Exodus in die Wiiste
fithrt, damit er sich von selbstgebastelten Gétzen trenne und lerne, wirklich voll Ver-
trauen vom wahren Gott her zu leben. Das geht nicht ohne die Erfahrung, dal® Gott sich
manchmal ,quer legt’ und daf3 der Mensch dann hadert und murrt — und doch immer

1 E Diirrenmatt, Theaterprobleme, Ziirich 1955, 47f,

242



wieder die Beziehung zu Gott durchhilt. Wer diesen Krisen ausweicht, bleibt bei sich
selbst stehen undldBtsichnichtin die Begegnung mit dem je gréfBeren Du Gottes fithren.
Nur durch solche Krisen und letztlich durch die Krise des Todes hindurch wird Gott die
LAntwort auf all mein Fragen”

Die Kontinuitit ist das Geheimnis jedes Lebenswachstums, des Wachstums im biologi-
schen, geistigen und geistlichen Leben. Die RegelmaBigkeit ist der Weg zur Vertiefung
jeder Beziehung, denn: ,Es mul3 feste Brauche geben” (A. de Saint-Exupéry). Liebe griin-
det nicht in der momentanen Begeisterung, sondern in der Treue. Treue und die dazuge-
horige Geduld sind heute unzeitgemiBe, aber deshalb umso notwendigere, not-
wendende Tugenden. Die hohen Ideale der Gottesbezichung miissen umgewechselt
werden in die kleine Miinze des Alltags, der taglichen Gebetszeit, die fiir den, der geist-
lich halbwegs wach bleiben und daraus auch Kraft fiir sein berufliches Tun schépfen
maéchte, wohl taglich eine halbe Stunde und manchmal auch mehr (etwa an einem Tag
der Woche bis zu zwei Stunden) betragen sollte.

Zeit und Ort des Gebetes sind zwar relativ, aber wer ehrlich zu sich selbst ist, wird wahr-
scheinlich feststellen, daf3 er ohne regelméBige Gebetszeit und ohne einen gewohnten
Ort nicht zum Beten kommt. Ein tiglich neues Suchen nach einer méglichen Zeit und
nach einem méglichen Ort sind zu anstrengend. Jeder mdge zuerst einmal experimentie-
ren und fiir sich herausfinden, wann und wo es fiir ihn giinstig ist zu beten, doch dann
— bei aller notwendigen Flexibilitdt — seine Ordnung einhalten. ,Serva ordinem et
ordo te servabit” Wer taglich auf seine Spontaneitit wartet, wird sich bald eingestehen
miissen, dafi sie nicht anhilt, oder daf} sie nur ein Deckname fiir persénliche ,Schlam-
perei” ist, der auch der bestgemeinte Vorsatz bald zum Opfer féllt. Jeder, der ein Instru-
ment spielt, weil3, daB nur derjenige improvisieren kann, der sein Instrument durch jah-
relanges Uben gut beherrscht.

Flucht vor Verantwortung

Die Begegnung mit Gott ist zugleich eine immer tiefere Einfithrung in die Wahrheit, die
der Mensch selbst ist. Vor allem die Kenntnis Jesu Christi 6ffnet ihm auch die Augen
fiir die Wahrheit tiber sich selbst.

Diese Wahrheit trifft aber vielfach auf den Widerstand des Menschen, weil er interes-
siert ist an seinen Selbstbildnissen und seinen Einbildungen, so da3 das Evangelium zur
Krisis, zum Schwert, zur Scheidung von seinem wirklichen Selbst und seinem Schein-
Ich wird. Das eigene ,Interesse” kann die Optik fiir die Sicht Jesu Christi triiben. Die
Flucht vor der Verantwortung, in welche mich das Gebet als Beziehung zu Gott ruft,
kann mich schuldhaft schwerhorig machen fiir Gott. Wer sich diese Schwerhérigkeit
gegeniiber Gott eingesteht, befindet sich in guter biblischer Gesellschaft, denn viele von
Gott berufene Menschen, etwa Mose oder Jeremia, ja das ganze Volk Israel, waren oft
schwerhérig fiir seinen Ruf und haben ihr Herz verhirtet.

Wenn der Mensch an Gott glaubt, ist es natiirlich und verniinftig, taglich zu Gott zu be-
ten. Dieses Gebet hat freilich existentielle Folgen, denn Gott macht mich z. B. darauf auf-
merksam, daf3 ich wichtige Entscheidungen vor mir herschiebe, eine klare Stellungnah-
me vermeide oder nicht willens bin, verschiedene unsaubere Beziehungen zu klaren.
Man wird gelegentlich den Verdacht nicht los, da3 die Betonung der Verborgenheit Got-
tes in Gesprachen tiber Gebetsschwierigkeiten den Versuch einer Rationalisierung dar-
stellt, eine ,verniinftige” Erklarung fiir ein Verhalten, das in Wirklichkeit alles andere
als verniinftig ist, hinter dem aber ein sehr verstindliches Interesse steht: Der Mensch

243



ist nicht so und lebt nicht so, wie er sein und leben sollte, ist aber zu schwach, um diese
existentielle Differenz durch eine stindige Bekehrung abzubauen.

Gebet als Ruf in die Eigentlichkeit

Wer sich seiner Wirklichkeit stellt — und das tut er im rechten Gebet —, der hort Gottes
Stimme und wird daran erinnert, daf er nicht so leben kann, wie er es offen oder insge-
heim tut: in Halbheit oder Unentschiedenheit, in der Einbildung von der Schuldlosig-
keit seines Lebens, in der vorrangigen Befriedigung seiner privaten Bediirfnisse auf Ko-
sten anderer, im Verharren in den selbstgeschaffenen Sicherungen seiner Existenz u. dgl.
Was Gott dem Menschen ,sagt’, wenn er sich ihm im Gebet stellt, geht ihm oft ganz ele-
mentar ,gegen den Strich”. Das erklart den Widerstand, sich im Gebet vor dem einzufin-
den und dem standzuhalten, derihn zur Eigentlichkeit ruft, der ihn seiner Verfehlungen
iiberfithrt, weil er ,alles weil3". Dieser Widerstand ist oft der wahre Grund fiir die Nach-
lassigkeit im Gebet und fiir die Schwerhérigkeit Gott gegeniiber, dariiber hinaus viel-
leicht auch ein Versuch, die Wirklichkeit Gottes tiberhaupt zu bestreiten. Dieser Wider-
stand macht sich die Verborgenheit Gottes und die epochale Schwerhdorigkeit unserer
Zeit gegeniiber Gott fiir seine Interessen zunutze.

Aussolchen Griinden scheinen die Menschen heute auch statt eines persénlichen Gottes
lieber an ein hochstes, die Welt irgendwie konstituierendes Wesen glauben zu wollen.
Damit wird Gott ausden verantwortlichen Zusammenhangen ausgeschlossen; einsolch
unpersonlicher Gott ist ,ethisch bequem”, weil das Gericht und die ganze Eschatologie
in der Banalitit eines solchen Gottesbegriffes auf der Strecke bleiben.?

Wie der Psychologe Viktor Frankl betont, ist ein Mensch nur dann seelisch gesund,
wenn er zu seiner Berufung und zu seiner Verantwortung steht. Jede Flucht vor der Ver-
antwortung macht krank. Im Gebet ruft mich Gott in meine Verantwortung und damit
in mein Leben. Der Widerstand ihm gegeniiber ist kurzsichtig, weil er das eigentliche
Leben verhindert. Gebet ist ein Lebensvollzug des Trotzdem; ich stelle mich darin den
Versuchungen und trotze dem geheimen und elementaren Interesse, mich in der Unei-
gentlichkeit eines Lebens ohne Gott einzurichten. Wer betet, ,realisiert” Gottes Wirk-
lichkeit und bringt sich darin vor das Gegeniiber, vor das gro3e DU seiner Existenz, das
ihn zur besténdigen Umkehr ruft und ihn von der Flucht zuriickruft durch die Fragen:
,Adam, wo bist Du?” und ,Kain, wo ist dein Bruder?”. Sicherlich kann das Gebet noch
vieles andere sein, aber auf der Flucht vor meiner Verantwortung hat es vorwiegend die -
Funktion, mir zu helfen, meine Schwerhorigkeit zu iiberwinden.

Theologie, die bloBe Wissenschaft bleibt, wird nicht in die Wahrheit und ins Leben fiih-
ren, ebenso wenig wie Gebet in die Eigentlichkeit und in die ,Zuge-horig-keit” zu Gott
fithrt, wenn es nicht in die personliche Betroffenheit einmiindet. Die ermahnenden
Worte Helmut Thielickes gelten zwar besonders den Theologiestudierenden, aber letzt-
lich jedem Menschen fiir seinen Umgang mit Gott:

Lassen Sie jeden theologischen Gedanken, der Ihnen Eindruck macht, zu einer Frage an Ihren Glauben wer-
den, und nehmen Sie nicht von vornherein an, Sie glaubten das, was Ihnen theologisch Eindruck macht und
intellektuell einleuchtet . . .

Wer Theologie und erst recht, wer Dogmatik studiert, moge sich genau daraufhin beobachten, ob er nicht
zunehmend in der dritten statt in der zweiten Person denkt . . .

2 Vgl. J. B. Metz, Voraussetzungen des Betens, in: HerKorr 32 (1978) 125—133.

244



Ein theologischer Gedanke kann nur in der Atmosphiire des Dialogs mit Gott atmen . . .

Wenn das aber stimmt, das hei3t, wenn das Wohl und Wehe des theologischen Gedankens entscheidend ab-
hingt von der Atmosphire der ,zweiten Person, von der Tatsache also, da die Dogmatik wesensmiBig eine
gebetete Dogmatik ist . . ., dann bedeutet das natiirlich wiederum einen Anspruch an unsere christliche Exi-
stenz. Wer aufhort ein geistlicher Mensch zu sein, treibt automatisch eine falsche Theologie, selbst wenn sie
gedanklichstubenrein, orthodox . . .ist.. . . Wassie. . .ist, hingt davon ab, in welchem Maf3e hérende und
betende Christen hinter diesem theologischen Geschiift stehen. Man muf als Christ, als hérender und beten-
der Christ, dagegen kdmpfen, daB3 man von der Theologie erdriickt wird und daB man also, statt ein miles
Christi zu sein, nicht eine Leiche auf dem Schlachtfeld wird.”

Zusammenhang mit Nichstenliebe und mit Selbstliebe

Wenn die Gebetsnot auch mit personlich verschuldeter Flucht vor Verantwortung zu
tun haben kann, so heil3t dies, daf3 die gestérte Beziehung zu den Mitmenschen oder
zu mir selbst auch in der gestorten Gottesbeziehung ihren Niederschlag findet. Es zeigt
sich darin, daf} die drei Ausfaltungen der Liebe untrennbar zusammenhéngen und daf3
Gottes-, Nachsten- und Selbstliebe letztlich eine Einheit bilden.

Wir lieben Gott mit unserem menschlichen Herzen. Wir besitzen nicht zwei Herzen: ein reines, unbeflecktes
edles, um Gott zu lieben, und ein anderes, das selbstsiichtig befleckt und durch menschliche Erfahrung miB3-
trauisch geworden ist. Nein, wir haben nur ein Herz, womit wir Gott und die Menschen lieben. Wenn demzu-
folge jemand wissen méchte, wie er zu Gott steht, geniigt es, seine menschlichen Beziehungen zu iiber-
priifen

Unsere Schwerhérigkeit Gott gegeniiber wird also vielfach mitverschuldet sein durch
unsere Schwerhorigkeit den Mitmenschen gegeniiber. Unsere Beziehungen zum Mit-
menschen sind das Thermometer fiir unsere Beziehungen zu Gott. Umkehr und Wachs-
tum in der Nachstenliebe sind not-wendigerweise der erste Schritt, meine Gebetsnot zu
iiberwinden.

Ebenso werden eine oberflachliche Beziehung zu mir selbst und eine mangelnde Selbst-
annahme ihr Echo in einer Gebetsnot finden. Der Mensch, der nur das Sichtbare und
MeBbare als seine Wirklichkeit anerkennt, also auf dieser Oberfléche bleibt, der sich
nur mit dem identifiziert, was — bildlich gesagt — von seiner Lebensinsel aus dem Was-
ser herausragt, wird als Mensch des Habens keinen Zugang finden zum Sein und zum
Grund des Seins; er bleibt stehen bei seinem kleinen Ich und wird sein wahres Selbst
nicht entdecken. Wie soll er aber auf Gott héren kénnen, wenn er nicht einmal auf sich
und sein Geheimnis hért, durch das Gott zu ihm spricht? Wer aber sein Sein nicht aus
der Tiefe seiner Existenz als Geschenk erfihrt und bei seiner Frage: ,Wer bin ich?” nicht
offen bleibt fiir eine geschenkhaft von Gott ihm zuteilwerdende Antwort ,Ich bin bei
dir, kommt in Gefahr, seine Identitit darin zu finden, daB3 er ,wer ist” und ,etwas hat”.
Einkehr bei sich selbst, der Mut zum Alleinsein und zum Eindringen in die Tiefe seiner
selbst, um sich selbst zu finden und zu sich Ja zu sagen, sind notwendig, um auch Gott
gegeniiber hellhériger zu werden.

Eine Gewissenserforschung, die meine Beziehung zu mir selbst und zum Nichsten be-
denkt und die notigen Schritte festlegt, wird mich weiterfithren; Tage der Besinnung
konnen den Blick dafiir 6ffnen. Vielleicht verweigere ich eine Verzeihung oder lasse je-
manden links liegen, vielleicht stiirze ich mich nur in die Arbeit, um meiner inneren Un-
ruhe nicht zu begegnen.

3 H. Thielicke, Kleines Exercitium fiir Theologen, Hamburg 1965, 34 ff.
4 F Jalics, Lernen wirbeten, Miinchen 1981, 20. — Vgl. K. Rahner, Uber die Einheit von Niichsten-und Gottes-
liebe, in: Schriften zur Theologie VI, Einsiedeln 1965, 277—298.

245



Eine Beichte als Versshnung mit Gott, mit dem Néchsten und mit mir selbst kann not-
wendend sein, zu gréBerer Entschiedenheit fithren und ihren Niederschlag vor allem
auch in der Ordnung des Betens finden.

Ordnung des Betens: Zeit, Ort und Haltung

Keine Kunst ohne Disziplin! Es mag niitzlich sein, auch die ,Verabredung mit Gott” in
den Terminkalender einzutragen, damit sie nicht den Dingen des Alltags zum Opfer
fallt. Ehrlich gesagt begegnen wir seltener, als wir uns eingestehen, einem, der in den
StraBengraben gefallen ist und dessen Hilfsbediirftigkeit uns hindert, den Weg in den
Tempel fortzusetzen.

Kleine Konzentrationshilfen kénnen dazu beitragen, einem das Beten zu erleichtern: der
schon eingerichtete ,Herrgottswinkel, eine Kerze, eine Ikone, ein Kreuz oder schlichter
Blumenschmuck. Nicht selten wird ein Ortswechsel angebracht sein, um der gew&hnli-
chen Umgebung mit ihrem Sog zur Peripherie zu entfliechen und — etwa in einem leeren
Raum, in einer Kirche — auf das Wesentliche gelenkt zu werden.

Zur Ordnung des Betens gehort schlieBlich ganz entscheidend die Haltung unseres
Kérpers. Wer sich darum nicht kiimmert, miBachtet nicht nur die anthropologische
Grundgegebenheit unserer Leibhaftigkeit, sondern kann auch schuldhaft schwerhdorig
fiir Gott werden. Der Leib ist nicht nur das Medium zwischenmenschlicher Begegnung,
sondern er macht den Menschen auch durchléssiger oder verschlossener fiir die Begeg-
nung mit Gott. Insofern nicht nur die Seele (Psyche) auf den Leib(Soma) wirkt, sondern
auch umgekehrt, disponieren verschiedene Kérperhaltungen verschieden fiir das Ge-
bet. ,Nicht nur die Seele, sondern der ganze Mensch soll leben . . . In Wahrheit reicht
eine Gebirde von der Hand bis ins Herz zuriick, und die Haltung des Kérpers wurzelt
im Innersten der Gesinnung”.® Diese in der Schrift und in der christlichen Tradition
verankerte, aber teils in Vergessenheit geratene Wahrheit ist uns durch die Begegnung
mit den fernostlichen Meditationsmethoden neu aufgegangen. ,Die Haltung, die man
einnimmt . . ., ist in der tiefsten Wurzel Vollzug und Offenbarung der Gesamteinstel-
lung des Menschen in all seinen Seinsschichten zur Wirklichkeit, zu seinem eigenen Leib
und selbst zu Gott, den er sucht.®

Nach einer Zeit, in der die &uBere Haltung beim Beten eher vernachlissigt wurde, wird
uns heute wieder mehr bewuf3t, wie bedeutungsvoll die geistlichen Gebirden in persén-
lichenund liturgischen Gebeten sind, etwa: daf3 der geistlich bewegte Mensch kniet, sich
verneigt, die Hande faltet oder auflegt, die Arme ausbreitet, an die Brust schlagt, etwas
darbringt usw.” Wenn uns die Psychologie sagt, wie bedeutend nonverbale Kommuni-
kationen und die Kérpersprachesind, soist diesauch ein Signal, da3 manche Gebetsnot
in einer falschen ,Kérpersprache” liegen kann und daf3 deren Korrektur auch ein hilfrei-
cher Schritt dazu sein kann, die Not zu wenden.

5 R. Guardini, Vorschule des Betens, Einsiedeln 71964, 5.
& A.-M. Besnard, Der EinfluB asiatischer Meditationsmethoden, in: Concilium 8 (1972) 687.
7 Vgl. R. Guardini, Von heiligen Zeichen, Mainz 1979.

246



