PETER GRADAUER

Romische Erlisse und Entscheidungen

Apostolisches Schreiben iiber Versshnung und BuBle

Unter dem Datum des 1. Adventsonntags 1984 richtete Papst Johannes Paul II. ,an die
Bischofe, Priester und Diakone und an alle Gldubigen” ein Apostolisches Schreiben
Jiiber Versshnung und BuBe in der Sendung der Kirche heute”. Wie frithere Schreiben
wurde auch dieses im Anschluf an eine Bischofssynode verdffentlicht, wie hier eigens
betont wird, namlich an die zu Ende des Jahres 1983 durchgefiihrte; das Dokument faB3t
deren Beratungen und Ergebnisse iiber Beichte, Verséhnung und Buf3e zusammen.
Die Einleitung legt Ursprung und Bedeutung des Dokumentes dar. Der 1. Teil steht im
Lichte des Wortes Gottes, besonders jenes Textes, den der Papst das ,Gleichnis von der
Vers6hnung” nennt, das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Im Lichte dieses Textes behan-
delt Johannes Paul II. eingehend die Siindhaftigkeit eines jeden Menschen (Kap. 1), be-
tont dann mit gleichem Nachdruck, daB die Siinde nicht das letzte Wort hat: Um sie zu
besiegen, zeigt sich nicht nur Jesus, Sohn Gottes und Sohn Mariens, als Verschner des
Menschen mit dem Vater, er griindet auch die Kirche als Erbin seines Vers6hnungswer-
kes (Kap. 2); darum ist die Kirche fortwahrendes Instrument, Zeichen und Sakrament
der Versdhnung. Auf dieser Grundlage will der 2. Teil das Geheimnis der Stinde darstel-
Jen und tiefer erértern, indem er aufzeigt, daB es eine Liebe gibt, die grofer und starker
ist als die Stinde und imstande, diese zu besiegen.

Um darzulegen, wie Verséhnung im Menschen in der Uberwindung der Siinde durch
die Macht der Barmherzigkeit Gottes und seines menschgewordenen, gekreuzigten und
auferstandenen Sohnes besteht, werden 2 biblische Ausdriicke von groer Sinnfiille ge-
braucht: Geheimnis der Bosheit und Geheimnis des Glaubens. In diesem Teil geht das
Dokument auf Begriffe und Tatsachen ein, die gegenwirtig in Diskussion stehen: Tod-
siinde und 1aBliche Siinde, personale und soziale Siinde u. &. Zwei Schrifttexte beleuch-
ten dazu diese Darlegungen: Die Erzahlung von der Siinde der Ureltern im Garten Eden
und jene vom Turmbau zu Babel, beide Symbole fiir den Hochmut des Menschen und
fiir den daraus folgenden Bruch mit Gott.

Siindewird in dem Dokument als , Akt der Person” definiert; denn die Siinde hat in erster
Linie personale Auswirkungen. Die Siinde des einzelnen hat jedoch auch Auswirkun-
gen auf die anderen; jede Siinde hat darum auch ,unbestreitbar den Charakter einer so-
zialen Siinde”, sie ist gleichsam ,die Kehrseite der Solidaritét”. Der Papst erwihnt dann
einige Siinden, die ,schon durch ihren Inhalt selbst einen direkten Angiff auf den Néch-
sten” darstellen: Siinden gegen die Gerechtigkeit, gegen die Rechte der menschlichen Per-
son, gegen das Gemeinwohl sowie Unterlassungen seitens der Verantwortlichen in Poli-
tik, Wirtschaft und Verwaltung. ,Auf jeden Fall’, schirft der Papst ein, ,darf das
Sprechen von sozialen Siinden . . . niemanden dazu verfithren, die Verantwortung der
einzelnen zu unterschitzen”. Der Begriff ,soziale Siinde” darf nicht der ,personalen Siin-
de” entgegengestellt und diese damit abgeschwicht werden. ,Hinter jeder Situation von
Siinde stehen immer siindige Menschen.”

Der 3. Teil will Richtlinien bieten fiir den pastoralen Bereich von Vers6hnung und BuBe.
Fiir diesen Bereich hat die Kirche eine Aufgabe und eine Sendung. In einer Zeit, da ein
groBer Teil der Menschheit die dringende Notwendigkeit von VersShnung und Bufle

249



verspiirt, aber zugleich Miihe hat, diese wegen ihrer hohen Anforderungen praktisch
zu verwirklichen, betont das Dokument die Bedeutung und Tragweite dieser kirchli-
chen Sendung. Zunichst (Kap. 1) werden die verschiedenen Wege versshnender Um-
kehraufgezeigt: Dialog, Katechese, Sakramente. Dasletzte Kapitel ist sodann jenem Sa-
krament gewidmet, das seiner Natur und Definition nach das Sakrament der
Versohnung und Buf3e ist. Dieser Teil bietet daher die bestindige Lehre der Kirche iiber
die wichtigen Themen wie das BuBsakrament und seine Praxis sowie entsprechende
Richtlinien des papstlichen und kirchlichen Lehr- und Hirtenamtes dar.

Das Buf3sakrament ist eine Art ,Gerichtsverfahren”, schreibt der Papst, bei dem aber das
Erbarmen den Vorrang vor strenger Gerechtigkeit hat. Die ,einzige normale und ordent-
liche Weise” des BuBsakramentes ist die ,Feier der Versshnung fiir einzelne” (Ohren-
beichte). Eine zweite Form ist die ,gemeinschaftliche Feier der Verséhnung mit Bekennt-
nisund Lossprechung der einzelnen” (BuB3feier mit Ohrenbeichte kombiniert). Die dritte
Form — ,Gemeinschaftliche Feier der Vers6hnung mit allgemeinem Bekenntnis und
Generalabsolution” (nur BuBfeier) — ,hat den Charakter einer Ausnahme und ist dar-
um nicht der freien Wahl iiberlassen, sondern wird durch eigene dafiir erlassene Bestim-
mungen geregelt”. Die letztgenannte Form darf nach dem Apostolischen Schreiben
.keine normale Form” werden. Nur der Bischof darf unter Beriicksichtigung von Gesetz
und Praxis der Kirche die Generalabsolution erlauben. Der ausnahmsweise Gebrauch
dieser Form darf nicht zu einer Geringachtung oder zur Aufgabe der beiden anderen For-
men fiithren. Der Papst fithrt gegen SchluB (in Nr. 34) auch ,einige schwierige Falle” fiir
die kirchliche BuBpraxis an. Dazu gehéren vor allem die wiederverheirateten Geschie-
denen. Diese kann die Kirche ,nur dazu einladen, sich auf anderen Wegen der Barm-
herzigkeit Gottes zu nihern, jedoch nicht auf dem Wege der Sakramente der Bu3e und
der Eucharistie, solange sie die erforderlichen Voraussetzungen noch nicht erfiillt ha-
ben". Den Priestern, ,die ihren mit der Weihe iibernommenen schweren Verpflichtungen
nicht nachkommen und sich deshalb in einer irreguliren Lage befinden’, soll die Kirche
Jjede mogliche Hilfe” gewihren. ,Keiner dieser Mitbriider darf sich von der Kirche ver-
lassen fiithlen

Zum Abschluf3 (Nr. 35) lidt der Papst alle ein, sich zusammen mit ihm an das Herz Jesu
zuwenden, Zeichen und Ausdruck des géttlichen Erbarmens, sowie an das Unbefleckte
Herz Mariens, der Mutter Jesu, in der ,die Verséhnung Gottes mit der Menschheit ge-
wirkt wordenist . . . und sich das Werk der Versshnung erfiillt, da sie von Gott aus der
Kraft des erlésenden Opfers Christi die Fiille der Gnade empfangen hat",
(Apostolisches Schreiben ,Reconciliatio et paenitentia“ vom 2. Dezember 1984)

JIridentinische Messe” bedingt erlaubt

Ein Brief der Gottesdienstkongregation an alle Vorsitzenden der Bischofskonferenzen
vom 3. Oktober1984 besagt: Vor vier Jahren wurden auf besonderen Wunsch von Papst
Johannes Paul II. die Bischéfe der ganzen Welt aufgefordert, Bericht zu erstatten: iiber
die Art und Weise, wie Priester und Glaubige in ihren Diézesen das von Papst Paul VI.
promulgierte Missale in genauer Befolgung der Beschliisse des II. Vatikanischen Konzils
aufgenommen haben; iiber die Schwierigkeiten bei der Durchfithrung der Liturgiere-
form; tiber eventuelle Widerstéinde, die es zu iiberwinden galt. Das Ergebnis dieser Um-
frage wurde an alle Bischéfe gesandt (vgl. Notitiae, Nr. 185, Dezember 1981). Auf
Grund ihrer Antworten schien das Problem der Priester und Glaubigen, die dem soge-
nannten ,tridentinischen Ritus” verbunden geblieben waren, fast vollstandig gelSst.

250



Da aber das Problem weiterbesteht, gibt der Hl. Vater in dem Wunsch, diesen Gruppen
entgegenzukommen, den Didzesanbischéfen die Vollmacht, von dem Indult Gebrauch
zumachen, auf Grund dessen Priester und Gliubige, die in dem an den eigenen Bischof
zu richtenden Gesuch genau anzugeben sind, die Messe nach dem Missale Romanum
in seiner Ausgabe von 1962 feiern diirfen, wobei jedoch die folgenden Bestimmungen
beachtet werden miissen:

a) Es muB eindeutig und 6ffentlich feststehen, daf3 der jeweilige Priester und die jeweili-
gen Glaubigen in keiner Weise die Position derjenigen teilen, die die Legitimitdt und
Rechtgliaubigkeit des Missale Romanum in Frage ziehen, das Papst Paul VI. 1970 pro-
mulgiert hat.

b) Die Feier soll ausschlieBlich den Gruppen vorbehalten sein, die darum ersuchen; in
Kirchen und Oratorien, die der Bischof bestimmt (nicht jedoch in Pfarrkirchen, es sei
denn, daB der Bischof dies in auBBerordentlichen Fillen eigens erlaubt); an den Tagen
und unter den Bedingungen, die vom Bischof nach Art einer Gewohnheit oder durch
einen eigenen Akt approbiert sind.

c) Diese Feiern miissen nach dem Missale von 1962 und in lateinischer Sprache gehalten
werden.

d) Es soll keine Vermischung zwischen Riten und Texten der beiden Missalien erfolgen.
e) Jeder Bischof soll diese Kongregation iiber die von ihm gegebenen Erlaubnisse infor-
mieren und nach Ablauf eines Jahres seit der Gewdhrung des Indultes iiber das Ergebnis
seiner Anwendung berichten.

Diese Erlaubnis, die kennzeichnend ist fiir die Sorge des gemeinsamen Vaters um alle
seine S6hne, muf in einer Weise benutzt werden, die die Befolgung der Liturgiereform
im Leben der jeweiligen kirchlichen Gemeinschaften nicht beeintrachtigt.

Gerne benutze ich die Gelegenheit, [hnen meine Verbundenheit im Herrn zu bekunden”.
Unterzeichnet ist dieser Brief von Erzbischof Augustinus Mayer als dem Pro-Prifekten
und dem Erzbischof Virgilio Noe als dem Sekretir der Gottesdienstkongregation.
(L'Osservatore Romano vom 17. Oktober 1984)

Kirche in Not / Ostpriesterhilfe

Auf Initiative von P. Werenfried van Straaten aus der Primonstratenserabtei Tongerlo
in Belgien wurde im Jahre 1947 die ,Ostpriesterhilfe” gegriindet. Dieses Werk beabsich-
tigte vor allem Hilfestellung auf pastoralem Gebiet; es nahm eine rasche Entwicklung
innerhalb Europas und in anderen Teilen der Welt, war jedoch zunachst nur eine ,Pia
Unio”, d. h. ohne kirchenrechtlichen Status. Der andauernde Aufstieg des Werkes 1263t
sich in den entsprechenden kirchenrechtlichen Stellungen ablesen. Mit Dekret vom
6. Januar 1964 griindete der Bischof von Frascati die Vereinigung ,Hilfe fiir die verfolgte
Kirche” als Pia Unio ditzesanen Rechtes, bestimmte P. Werenfried van Straaten zu deren
Generalmoderator auf Lebenszeit und stellte ihm einen Aufsichtsrat zur Seite. 1969 wur-
dederNamein,Liebeswerk Kirchein Not / Ostpriesterhilfe” abgeidndert und die Aufga-
be des Werkes in neuen Statuten klar zusammengefal3t. Die weltweit ausgeiibte caritati-
ve Titigkeit der Vereinigung wurde von vielen Bischéfen und Kardinalen 6ffentlich
anerkannt und gelobt; sie empfahlen dem HI. Stuhl nachdriicklich die kirchenrecht-
liche Anerkennungund Errichtung des Werkes. In vielen Di6zesen kam eszu einerkano-
nischen Errichtung dessen, was die damaligen kirchenrechtlichen Normen erméglich-
ten. Mit Schreiben vom 21. Mirz 1964 ernannte die Konzilskongregation im
Einvernehmen mit der Kongregation fiir die Ordensleute P. Werenfried van Straaten
nach den damals geltenden kirchenrechtlichen Normen zum einstweiligen Generalmo-

251



derator des Werkes. Am 3. November 1983 legte der amtierende Prasident, Henri
Lemaitre, Titular-Erzbischof von Tongeren, in Anbetracht der groBen Ausdehnung des
Werkes und in der Absicht, seinen Fortbestand zu garantieren, der Kleruskongregation
den Textneuer Konstitutionen vor, diein internen Beratungen den neuen kirchenrechtli-
chen Bestimmungen angepalB3t worden waren. Gleichzeitig bat er um das kanonische
~Anerkennungsdekret” fiir das Werk, damit es die vollstindige und endgiiltige kirchen-
rechtliche Struktur erhalten kénne, die seinem Wesen entspricht. Unter Beriicksichti-
gung der bisherigen Leistungen und der umfassenden vorliegenden Dokumentation so-
wie nach Einholung von Gutachten durch Berater und Sachverstiandige errichtete und
bestatigte die Kleruskongregation auf Grund der Approbation durch den HI. Vater Jo-
hannes Paul II. mit einem Dekret das Werk, das den Namen , Liebeswerk Kirche in Not
/ Ostpriesterhilfe” trigt, als 6ffentliche, gesamtkirchliche, dem HI. Stuhl unterstellte
Vereinigung und approbierte seine Statuten, die der Zielsetzung des Werkes entspre-
chend sein Fortbestehen garantieren und geeignet sind, die Verwirklichung seiner legiti-
men Ziele zu gewahrleisten.

(Dekret der Kleruskongregation vom 7. April 1984, unterzeichnet von Silvio Kardinal
Oddi, Prifekt, und Maximino Romero, Sekretir)

Antworten auf vorgelegte Fragen

Die Mitglieder der Papstlichen Kommission zur Interpretation des CIC haben in ihrer
Vollversammlung am 26. Juni 1984 auf einige vorgelegte Fragen nachstehende Antwor-
ten gegben:

L. Frage: Diirfen gema can. 917 die Gldubigen, welche die heiligste Eucharistie schon
empfangen haben, sie am selben Tag nur ein zweites Mal oder alle Male empfangen,
sooft sie an der Feier der Eucharistie teilnehmen?

Antwort: Ja zur ersten Frage; nein zur zweiten Frage. (Das heiB3t: der zweimalige Emp-
fang der hl. Kommunion an einem Tag st erlaubt, aber nur bei der Mitfeier von hl. Mes-
sen, nicht z. B. bei einem Wortgottesdienst mit Kommunionspendung.)

1I. Frage: Ist fiir den Nachweis des Ledigenstandes jener Personen, die eine Ehe vor dem
Zivilstandesbeamten oder vor einem nichtkatholischen Religionsdiener geschlossen
haben, obwohl sie zur Einhaltung der kanonischen EheschlieBungsform verpflichtet
sind, das summarische Gerichtsverfahren gemil can. 1686 erfordert, oder geniigt die
gemal can. 1066—1067 fiir die EheschlieBung vorgeschriebene Nachforschung?
Antwort: Nein zur ersten Frage; jazur zweiten Frage. (Das heiB3t: In diesen Fallen geniigt
— wie bisher — eine sog. ,Ehenichtbestandserklarung’, die auf administrativem Wege
durch das bischéfliche Ordinariat durchgefiihrt wird.)

III. Frage 1: Bleibt ein Mitglied des Konsultorenkollegiums, das aufhért, Mitglied des
Priesterrates zu sein, gemaf can 502 § 1 weiterhin im Amt als Mitglied des Konsultoren-
kollegiums?

Antwort: Ja.

Frage 2: MuB3 der Di6zesanbischof einen anderen als Mitglied des Konsultorenkollegi-
ums ernennen, wenn ein Konsultor innerhalb der fiinf Jahre ausscheidet?

Antwort: Nein und ,ad mentem”, (Die ,mens” ist diese: Die Pflicht, einen anderen Kon-
sultor zu ernennen, besteht nur dann, wenn die in ca. 502 § 1 vorgeschriebene Mindest-
zahl nicht erreicht wiirde.)

Papst Johannes Paul II. hat in der Audienz vom 11. Juli 1984 die Veréffentlichung der
angefiihrten Entscheidungen angeordnet. (AAS LXXV1/1984, 746—747)

252



Zwei Schreiben des Papstes: an die Priester, an die Jugend

Am gleichen Tag, am 26. Mirz 1985, wurden in Rom zwei pépstliche Dokumente verof-
fentlicht: ,An die Jugendlichen in der Welt” — Apostolisches Schreiben von Papst Jo-
hannes Paul II. zum Internationalen Jahr der Jugend, sowie ,Schreiben von Papst
Johannes Paul IL. an alle Priester der Kirche zum Griindonnerstag 1985", in welchem zu-
gleich die pastoralen Aufgaben gegeniiber der Jugend enthalten sind. Das Thema
Jugend” durchzieht also beide Dokumente. Der Papst dulert sich dazu in einer positi-
ven Haltung, voll Hoffnung, ohne vordergriindigen Optimismus. Den Priesternlegt der
HI. Vater nahe, davoniiberzeugt zu sein, daf3 diejungen Menschen selber wissen: ,Etwas
wirklich Gutes ist nicht billig zu haben, sondern kostet seinen Preis”; und daraus zieht
er die Folgerung: ,Wir diirfen keine Angst davor haben, von den jungen Menschen viel
zu fordern”. Im letzten Abschnitt des Griindonnerstagbriefes an die Priester kénnte man
herauslesen, dal3 der Papst auf diesog. ,tridentinische Messe” zurtickgreift, wenn er sein
Themainbezugsetzt zum Psalmvers aus dem alten Stufengebet der Messe, der vom Hin-
zutreten zum Altare Gottes spricht, ,zu Gott, der mich erfreut von Jugend auf”.

Der bestimmende biblische Bezug in beiden Schreiben ist das Gesprach Jesu mit dem
jungen Mann, der mit der Frage beginnt: Guter Meister, wasmuBichtun . . .7 Das Fra-
gen nach dem Wert, nach dem Sinn des Lebens ist eine Unruhe, welche mit dem Lebens-
entwurf verbunden ist. Auch andere Religionen, wie Buddhismus, Hinduismus und
Islam haben das Streben ,nach etwas Hoherem” zum Ziel; dieses Streben hat jedoch sei-
nen ausdriicklichen Bezugspunkt im Evangelium. Der Ruf ,Folge mir nach!” gilt fiir alle
Christen; dazu spricht der Papst von der ,vollen Gleichheit, wenn es um die Menschen-
wiirdegeht’, und von ,wunderbarer gegenseitiger Ergédnzung, wenn es um die Verteilung
der Attribute, Eigenschaften und Aufgaben geht, die mit dem Menschen als Mann oder
Frau verbunden sind”. Der Papst verteidigt sodann die christliche Ehemoral und spricht
den ,wunderbaren Bereich der ehelichen, viterlichen und miitterlichen Liebe mit seinem
tiefen menschlichen Gehalt” an: ,Liebe junge Freunde! Laf3t nicht zu, daB3 euch dieser
Reichtum geraubt wird!” Positiv ist auch die Sicht von Talenten und Aufgaben und von
der Arbeit, die den Menschen in spezifischer Weise formt; angesprochen werden die
Fragen der Ausbildung als Grundwert, Arbeit als Menschenrecht, Freiheit durch Selbst-
erziehung, Selbstverwirklichung und Persénlichkeitsentfaltung; Flucht in Alkohol,
Drogen, sexuelle Beziehungen ohne Verpflichtung, Gleichgiiltigkeit und Gewalt. ,Seid
wachsam gegeniiber einer betriigerischen Welt, die euch ausbeutet oder eure kraftvolle,
energische Suche nach Gliick und Lebenssinn fehlleiten méchte!”

Im Brief an die Jugend fehlen natiirlich nicht Hinweise auf Natur und Umwelt, auf die
Zusammengehdrigkeit von Jugend und Frieden, auf die Betroffenheit iiber Massen-
elend, Aufriistung, Ungerechtigkeit und Katastrophen mit der beklemmenden Frage
beim heutigen Stand der Dinge: ,Werden wir es schaffen, ihn zu &ndern?” Das ist die
Grundfrage. Das Vertrauen des Papstes ist jedoch auch hier vorherrschend: ,Ihr seid
auch stark fiir den Kampf: nicht gegen den Menschen im Namen irgend einer Ideologie
oder Praxis, die sich von den Wurzeln des Evangeliums entfernt hat, sondern stark fiir
den Kampf gegen das Bése; ihr konnt die Welt erfolgreich verdndern.”

(Beide Schreiben tragen das offizielle Datum vom Palmsonntag, 31. Marz 1985.)

253



