
Römische Erlässe und Entscheidungen

Apostolisches Schreiben ber Versöhnung und Buße
Unter dem |)atum des Adventsonntags 1984 richtete aps Johannes Paul 1{ „n die
Bischöfe, Priester un Diakone und alle Gläubigen” eın Apostolisches Schreiben
„‚über Versöhnung und Buße ın der endung der Kirche heute“. Wie rühere Schreiben
wurde auch dieses 1 Anschluß eıne Bischofssynode veröffentlicht, wIıe 1er e1gens
betont wird, nämlich die Ende des Jahres 1983 durchgeführte; das Dokument £aß3t
deren Beratungen und Ergebnisse ber Beichte, Versöhnung und Buße
Die Einleitung egt Ursprung und Bedeutung des Dokumentes dar. Der Teil steht 1
Lichte des Wortes Gottes, besonders jenes Jextes, den der aps das Gleichnis VO  - der
Versöhnung” nennt, das CGileichnis VO verlorenen Sohn Im Lichte dieses lextes behan-
delt Johannes Paul I1 eingehend die Sündhaftigkeit e1Nes jeden Menschen (Kap. 1) be-
tont ann mıit gleichem Nachdruck, daß die Sünde nicht das letzte Wort hat Um sS1€e
besiegen, zeigt sich nicht LUr Jesus, Sohn (Gottes und Sohn ariens, als Versöhner des
Menschen mıit dem Vater, gründet auch die Kirche als Erbin sSEe1INES Versöhnungswer-
kes Kap 2} darum ist die Kirche fortwährendes Instrument, Zeichen un Sakrament
der Versöhnung. Auf dieser Grundlage 11 der Teil das Geheimnis der Sünde darstel-
len und tiefer erortern, indem aufzeigt, daß 65 eine Liebe gibt, die größer und stärker
ist als die Sünde und imstande, diese besiegen.
Um darzulegen, wIıe Versöhnung 1 Menschen 1n der Überwindung der Sünde durch
die Macht der Barmherzigkeit (ottes und se1ines menschgewordenen, gekreuzigten und
auferstandenen Sohnes besteht, werden biblische Ausdrücke VOI großer SinnfülleA
braucht: Geheimnis der Bosheit und Geheimnis des Glaubens. In diesem Teil geht das
Dokument auf Begriffe und Tatsachen e1in, die gegenwärtig In Diskussion stehen: Tod-
süunde und äßliche Sünde, personale und soziale Sünde u WwWel Schritttexte beleuch-
ten azu diese Darlegungen: Die Erzählung VO  3 der Sünde der Ureltern 1 Garten Fden
und jene VO Turmbau Babel, beide Symbole für den Hochmut des Menschen un
für den daraus folgenden Bruch mı1t (Cott
Sünde wird 1n dem Dokument als n  kt der Person” definiert; enn die Sünde hat In erster
Linıe personale Auswirkungen. Die Sünde des einzelnen hat jedoch auch Auswirkun-
gen auf die anderen;: jede Sünde hat darum auch „‚unbestreitbar den Charakter einer
zialen Sünde“”, s1e 1st gleichsam „.die Kehrseite der Solidarität“. er Papst erwähnt annn
einıge Sünden, die „schon durch ihren Inhalt selbst einen direkten Angiff auf den äch-
sten  Ca darstellen: Sünden die Gerechtigkeit, die Rechte der menschlichen DPer-
SOIN, das Gemeinwohl SOWIl1le Unterlassungen se1tens der Verantwortlichen 1ın Poli-
tik, Wirtschaft un Verwaltung „Auf jeden schärft der aps eın, „‚darf das
Sprechen VO sozialen Sünden jemanden azu verführen, die Verantwortung der
einzelnen unterschätzen“”. Der Begriff „soziale Sünde“” darf nıicht der „personalen Sün-
d eu entgegengestellt un diese damit abgeschwächt werden. „Hinter jeder Situation VO

Sünde stehen immer sündige Menschen“
Der Teil ll Richtlinien bieten für den pastoralen Bereich VO  - Versöhnung und Buße
Für diesen Bereich hat die Kirche eine Aufgabe und eine Sendung. In einer Zeit, da eın
großer Teil der Menschheit die dringende Notwendigkeit VOIN Versöhnung un Buße

249

PETER GRADAUER 

Römische Erlässe und Entscheidungen 

Apostolisches Schreiben über Versöhnung und Buße 

Unter dem Datum des 1. Adventsonntags 1984 richtete Papst Johannes Paul II. ,,an die 
Bischöfe, Priester und Diakone und an alle Gläubigen" ein Apostolisches Schreiben 
„über Versöhnung und Buße in der Sendung der Kirche heute". Wie frühere Schreiben 
wurde auch dieses im Anschluß an eine Bischofssynode veröffentlicht, wie hier eigens 
betont wird, nämlich an die zu Ende des Jahres 1983 durchgeführte; das Dokument faßt 
deren Beratungen und Ergebnisse über Beichte, Versöhnung und Buße zusammen. 
Die Einleitung legt Ursprung und Bedeutung des Dokumentes dar. Der 1. Teil steht im 
Lichte des Wortes Gottes, besonders jenes Textes, den der Papst das „Gleichnis von der 
Versöhnung" nennt, das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Im lichte dieses Textes behan­
delt Johannes Paul II. eingehend die Sündhaftigkeit eines jeden Menschen (Kap. 1), be­
tont dann mit gleichem Nachdruck, daß die Sünde nicht das letzte Wort hat: Um sie zu 
besiegen, zeigt sich nicht nur Jesus, Sohn Gottes und Sohn Mariens, als Versöhner des 
Menschen mit dem Vater, er gründet auch die Kirche als Erbin seines Versöhnungswer­
kes (Kap. 2); darum ist die Kirche fortwährendes Instrument, Zeichen und Sakrament 
der Versöhnung. Auf dieser Grundlage will der 2. Teil das Geheimnis der Sünde darstel­
len und tiefer erörtern, indem er aufzeigt, daß es eine Liebe gibt, die größer und stärker 
ist als die Sünde und imstande, diese zu besiegen. 
Um darzulegen, wie Versöhnung im Menschen in der Überwindung der Sünde durch 
die Macht der Barmherzigkeit Gottes und seines menschgewordenen, gekreuzigten und 
auferstandenen Sohnes besteht, werden 2 biblische Ausdrücke von großer Sinnfülle ge­
braucht: Geheimnis der Bosheit und Geheimnis des Glaubens. In diesem Teil geht das 
Dokument auf Begriffe und Tatsachen ein, die gegenwärtig in Diskussion stehen: Tod­
sünde und läßliche Sünde, personale und soziale Sünde u. ä. Zwei Schrifttexte beleuch­
ten dazu diese Darlegungen: Die Erzählung von der Sünde der Ureltern im Garten Eden 
und jene vom Turmbau zu Babel, beide Symbole für den Hochmut des Menschen und 
für den daraus folgenden Bruch mit Gott. 
Sünde wird in dem Dokument als „Akt der Person" definiert; denn die Sünde hat in erster 
Linie personale Auswirkungen. Die Sünde des einzelnen hat jedoch auch Auswirkun­
gen auf die anderen; jede Sünde hat darum auch „unbestreitbar den Charakter einer so­
zialen Sünde", sie ist gleichsam „die Kehrseite der Solidarität". Der Papst erwähnt dann 
einige Sünden, die „schon durch ihren Inhalt selbst einen direkten Angiff auf den Näch­
sten" darstellen: Sünden gegen die Gerechtigkeit, gegen die Rechte der menschlichen Per­
son, gegen das Gemeinwohl sowie Unterlassungen seitens der Verantwortlichen in Poli­
tik, Wirtschaft und Verwaltung. ,,Auf jeden Fall", schärft der Papst ein, ,,darf das 
Sprechen von sozialen Sünden ... niemanden dazu verführen, die Verantwortung der 
einzelnen zu unterschätzen". Der Begriff „soziale Sünde" darf nicht der „personalen Sün­
de" entgegengestellt und diese damit abgeschwächt werden. ,,Hinter jeder Situation von 
Sünde stehen immer sündige Menschen." 
Der 3. Teil will Richtlinien bieten für den pastoralen Bereich von Versöhnung und Buße. 
Für diesen Bereich hat die Kirche eine Aufgabe und eine Sendung. In einer Zeit, da ein 
großer Teil der Menschheit die dringende Notwendigkeit von Versöhnung und Buße 

249 



verspurt, aber zugleich Mühe hat, diese ihrer hohen Anforderungen praktisch
verwirklichen, betont das Dokument die Bedeutung un: Tragweite dieser kirchli-

chen endung. Zunächst Kap werden die verschiedenen Wege versöhnender Um-
kehr aufgezeigt: Dialog, Katechese, Sakramente. Das letzte Kapitel i1st sodann jenem Sa-
krament gewidmet, das selner Natur und Detinition nach das Sakrament der
Versöhnung und Buße ist Dieser Teil bietet daher die beständige Lehre der Kirche über
die wichtigen Themen wıe das Bußsakrament und seine Praxis SOWI1eEe entsprechende
Richtlinien des päpstlichen und kirchlichen Lehr- und Hirtenamtes dar
Das Bußsakrament ist eine ‚Gerichtsverfahren“ schreibt der Papst, bei dem aber das
Erbarmen den Vorrang VOT Gerechtigkeit hat Die „eiNzZIge normale und ordent-
liche Weise“ des Bußsakramentes ist die „Feier der Versöhnung für einzelne“ (Ohren-
beichte). Eine zweite Form ist die „gemeinschaftliche Feier der Versöhnung mi1t Bekennt-
Nnıs und Lossprechung der einzelnen“ (Bußfeier mıit Ohrenbeichte kombiniert). Die dritte
Form Gemeinschaftliche Feier der Versöhnung mıit allgemeinem Bekenntnis und
Generalabsolution“ (nur Bußfeier) „hat den Charakter einer Ausnahme und ist dar-

nicht der freien Wahl überlassen, sondern wird durch eigene dafür erlassene Bestim-
INUNgEN geregelt“. Die letztgenannte Form darf ach dem Apostolischen Schreiben
„keine normale Form“ werden. Nur der Bischof darf Berücksichtigung VO  3 Gesetz
und Praxis der Kirche die Generalabsolution erlauben. Der ausnahmsweise Gebrauch
dieser Form darfnicht einer Geringachtung oder ZUT Aufgabe derbeiden anderen For-
INnen führen. Der Papst führt Schluß (in Nr. 34) auch „einıge schwierige Fälle“ für
die kirchliche Bulipraxis Dazu gehören VOT allem die wiederverheirateten Geschie-
denen. Diese annn die Kirche „1Uur dazu einladen, sich auf anderen egen der Barm-
herzigkeit Gottes nähern, jedoch nicht auf dem Wege der Sakramente der Buße und
der Eucharistie, solange s1e die ertorderlichen Voraussetzungen och nicht erfüllt ha-
ben  “ Den Priestern, „die ihren mıit der Weihe übernommenen schweren Verpflichtungen
nicht nachkommen und sich deshalb In einer irregulären Lage befinden“, soll die Kirche
„jede mögliche Hilfe“ gewähren. „Keiner dieser Mitbrüder darf sich VO  - der Kirche VeOelI-
lassen fühlen.“
Zum Abschluß (Nr. 35) ädt der aps alle ein, sich mit ihm das Herz Jesu

wenden, Zeichen und Ausdruck des göttlichen Erbarmens, SOWIEe das Unbefleckte
Herz Mariens, der Multter Jesu, 1n der „die Versöhnung Gottes mıiıt der Menschheit BC-
wirkt worden ist und sich das Werk der Versöhnung erfüllt, da S1e VonNn (Cott aus der
Kraft des erlösenden Opfers Christi die Fülle der Gnade empfangen hat“
(Apostolisches Schreiben „KReconciliatio et paenitentia” VO Dezember 1984

„Iridentinische Megsse“” bedingt erlaubt
Ein Brief der Gottesdienstkongregation alle Vorsitzenden der Bischotskonferenzen
VO Oktober 1984 besagt ‚Vor1erJahren wurden aufbesonderenunsch VOonNn aps
Johannes Pauıl I1 die Bischöfe der SAaNZEN Welt aufgefordert, Bericht TSTLatten ber
die Art und Weise, wıe Priester und Gläubige In ihren Diözesen das VONn Papst Paul VI
promulgierte Missale BCeNAUET Befolgung der Beschlüsse des I1 Vatikanischen Konzils
aufgenommen haben: über die Schwierigkeiten bei der Durchführung der Liturgiere-
form; über eventuelle Widerstände, die 65 überwinden galt Das Ergebnis dieser Um-
frage wurde alle Bischöfe gesandt vgl Notitiae, Nr 185, Dezember Auf
Grund ihrer Antworten schien das Problem der Priester und Gläubigen, die dem SOge-
nannten „tridentinischen Nitus“ verbunden geblieben tast vollständig gelöst.
250

verspürt, aber zugleich Mühe hat, diese wegen ihrer hohen Anforderungen praktisch 
zu verwirklichen, betont das Dokument die Bedeutung und Tragweite dieser kirchli­
chen Sendung. Zunächst (Kap. 1) werden die verschiedenen Wege versöhnender Um­
kehr aufgezeigt: Dialog, Katechese, Sakramente. Das letzte Kapitel ist sodann jenem Sa­
krament gewidmet, das seiner Natur und Definition nach das Sakrament der 
Versöhnung und Buße ist. Dieser Teil bietet daher die beständige Lehre der Kirche über 
die wichtigen Themen wie das Bußsakrament und seine Praxis sowie entsprechende 
Richtlinien des päpstlichen und kirchlichen Lehr- und Hirtenamtes dar. 
Das Bußsakrament ist eine Art „Gerichtsverfahren~ schreibt der Papst, bei dem aber das 
Erbarmen den Vorrang vor strenger Gerechtigkeit hat. Die „einzige normale und ordent­
liche Weise" des Bußsakramentes ist die .Feier der Versöhnung für einzelne" (Ohren­
beichte). Eine zweite Form ist die „gemeinschaftliche Feier der Versöhnung mit Bekennt­
nis und Lossprechung der einzelnen" (Bußfeier mit Ohrenbeichte kombiniert). Die dritte 
Form - ,,Gemeinschaftliche Feier der Versöhnung mit allgemeinem Bekenntnis und 
Generalabsolution• (nur Bußfeier) - ,,hat den Charakter einer Ausnahme und ist dar­
um nicht der freien Wahl überlassen, sondern wird durch eigene dafür erlassene Bestim­
mungen geregelt". Die letztgenannte Form darf nach dem Apostolischen Schreiben 
.keine normale Form" werden. Nur der Bischof darf unter Berücksichtigung von Gesetz 
und Praxis der Kirche die Generalabsolution erlauben. Der ausnahmsweise Gebrauch 
dieser Form darf nicht zu einer Geringachtung oder zur Aufgabe der beiden anderen For­
men führen. Der Papst führt gegen Schluß (in Nr. 34) auch „einige schwierige Fälle" für 
die kirchliche Bußpraxis an. Dazu gehören vor allem die wiederverheirateten Geschie­
denen. Diese kann die Kirche „nur dazu einladen, sich auf anderen Wegen der Barm­
herzigkeit Gottes zu nähern, jedoch nicht auf dem Wege der Sakramente der Buße und 
der Eucharistie, solange sie die erforderlichen Voraussetzungen noch nicht erfüllt ha­
ben". Den Priestern, ,,die ihren mit der Weihe übernommenen schweren Verpflichtungen 
nicht nachkommen und sich deshalb in einer irregulären Lage befinden", soll die Kirche 
,,jede mögliche Hilfe" gewähren. ,,Keiner dieser Mitbrüder darf sich von der Kirche ver­
lassen fühlen." 
Zum Abschluß (Nr. 35) lädt der Papst alle ein, sich zusammen mit ihm an das Herz Jesu 
zu wenden, Zeichen und Ausdruck des göttlichen Erbarmens, sowie an das Unbefleckte 
Herz Mariens, der Mutter Jesu, in der .die Versöhnung Gottes mit der Menschheit ge­
wirkt worden ist . . . und sich das Werk der Versöhnung erfüllt, da sie von Gott aus der 
Kraft des erlösenden Opfers Christi die Fülle der Gnade empfangen hat". 
(Apostolisches Schreiben „Reconciliatio et paenitentia" vom 2. Dezember 1984) 

"Tridentinische Messe" bedingt erlaubt 

Ein Brief der Gottesdienstkongregation an alle Vorsitzenden der Bischofskonferenzen 
vom 3. Oktober 1984 besagt: ,,Vor vier Jahren wurden auf besonderen Wunsch von Papst 
Johannes Paul II. die Bischöfe der ganzen Welt aufgefordert, Bericht zu erstatten: über 
die Art und Weise, wie Priester und Gläubige in ihren Diözesen das von Papst Paul VI. 
promulgierte Missale in genauer Befolgung der Beschlüsse des II. Vatikanischen Konzils 
aufgenommen haben; über die Schwierigkeiten bei der Durchführung der Liturgiere­
form; über eventuelle Widerstände, die es zu überwinden galt. Das Ergebnis dieser Um­
frage wurde an alle Bischöfe gesandt (vgl. Notitiae, Nr. 185, Dezember 1981). Auf 
Grund ihrer Antworten schien das Problem der Priester und Gläubigen, die dem soge­
nannten „tridentinischen Ritus• verbunden geblieben waren, fast vollständig gelöst. 

250 



DE aber das Problem weiterbesteht, gibt der Vater ın dem Wunsch, diesen Gruppen
entgegenzukommen, den Diözesanbischöten die Vollmacht, VOnNn dem Indult brauch

machen, auf Grund dessen Priester und Gläubige, die 1n dem den eigenen Bischof
richtenden Gesuch anzugeben sind, die Messe ach dem Missale Romanum

1n seıiner Ausgabe VO 1962 feiern dürten, wobei jedoch die folgenden Bestimmungen
beachtet werden mussen
a) Es MU. eindeutig un! Öffentlich feststehen, daß der jeweilige Priester un!: die jeweili-
genNn Gläubigen ın keiner Weise die Position derjenigen teilen, die die Legitimität und
Rechtgläubigkeit des Missale Komanum 1n rage ziehen, das aps Paul VI 1970 PITO-
mulgiert hat
D) Die Feier soll ausschlielßilich den Gruppen vorbehalten se1n, Cdie arum ersuchen; 1n
Kirchen und OUOratorien, die der Bischof bestimmt (nicht jedoch 1ın Pfarrkirchen, sel
denn, da(ß der Bischof dies 1n außerordentlichen Fällen eigens erlaubt); den agen
un un den Bedingungen, die VO Bischof nach Art einer Gewohnheit der durch
einen eigenen approbiert sind.
C) Diese Feiern mMuUSSenN ach dem Missale VO 1962 un 1n lateinischer Sprache gehalten
werden.

Es soll keine Vermischung zwischen Kiten und lexten der beiden Missalien erfolgen
e) Jeder Bischof soll diese Kongregation über die VON ihm gegebenen Erlaubnisse infor-
miıeren un! nach Ablauf e1ınes Jahres se1it der Gewährung des Indultes ber das Ergebnis
seiner Anwendung berichten.
[ Diese Erlaubnis, die kennzeichnend 1st für die Sorge des gemeiınsamen Vaters alle
se1ine Söhne, mMu 1ın eiıner Weise benutzt werden, die die Befolgung der Liturgiereform
1mM Leben der jeweiligen kirchlichen Gemeinschaften nicht beeinträchtigt.
(erne benutze ich die Gelegenheit, Ihnen meine Verbundenheit 1Herrn bekunden“.
Unterzeichnet ist dieser Brief VO  - Erzbischot Augustinus Mayer als dem Pro-Prätekten
und dem Erzbischof Virgilio Noe als dem Sekretär der Gottesdienstkongregation.
(LOsservatore Komano VO Oktober 1984
Kirche ın Not Ostpriesterhilfe
Auft Initiative VOIIl Werentried Van Straaten Aaus der Prämonstratenserabtei Tongerlo
1n Belgien wurde 1 Jahre 1947 Clie ‚Ostpriesterhilfe“ gegründet. Dieses Werk beabsich-
tigte VOT allem Hilfestellung auf pastoralem Gebiet; 05 ahm eıne rasche Entwicklung
innerhalb Europas und 1n anderen Teilen der Welt, War jedoch zunächst 1Ur eiıne „Pia
Unio”, hne kirchenrechtlichen Status. \DIS: andauernde Aufstieg des Werkes äßt
sich 1n den entsprechenden kirchenrechtlichen Stellungen ablesen. Mit Dekret VO

Januar 1964 gründete der Bischof VO  3 Frascati die Vereinigung „Hilfe für die verfolgte
Kirche“ als Pia Unio diözesanen Rechtes, bestimmte Werentftried Van Straaten deren
Generalmoderator auf Lebenszeit und stellte ihm einen Aufsichtsrat ZUT Seite 1969 WUuT-

de der Name 1n „Liebeswerk Kirche ın Not Ostpriesterhilfe” abgeändert undie Aufga-
be des Werkes 1n Statuten klar zusammengefaßt. Die weltweit ausgeübte carıtati-

Tätigkeit der Vereinigung wurde VON vielen Bischöfen und Kardinälen Öffentlich
anerkannt un! gelobt; S1e empfahlen dem Stuhl nachdrücklich die kirchenrecht-
liche Anerkennung und Errichtung des Werkes. In vielen | )iözesen kam eiınerano-
nischen Errichtung dessen, Was die damaligen kirchenrechtlichen Normen ermöglich-
ten Mit Schreiben VO y März 1964 ernannte die Konzilskongregation 1
Einvernehmen mıit der Kongregation für cdie Ordensleute Werenftried Van Straaten
nach den damals geltenden kirchenrechtlichen Normen ZUuU einstweiligen Generalmo-

251

Da aber das Problem weiterbesteht, gibt der HI. Vater in dem Wunsch, diesen Gruppen 
entgegenzukommen, den Diözesanbischöfen die Vollmacht, von dem Indult Gebrauch 
zu machen, auf Grund dessen Priester und Gläubige, die in dem an den eigenen Bischof 
zu richtenden Gesuch genau anzugeben sind, die Messe nach dem Missale Romanum 
in seiner Ausgabe von 1962 feiern dürfen, wobei jedoch die folgenden Bestimmungen 
beachtet werden müssen: 
a) Es muß eindeutig und öffentlich feststehen, daß der jeweilige Priester und die jeweili­
gen Gläubigen in keiner Weise die Position derjenigen teilen, die die Legitimität und 
Rechtgläubigkeit des Missale Romanum in Frage ziehen, das Papst Paul VI. 1970 pro­
mulgiert hat. 
b) Die Feier soll ausschließlich den Gruppen vorbehalten sein, die darum ersuchen; in 
Kirchen und Oratorien, die der Bischof bestimmt {nicht jedoch in Pfarrkirchen, es sei 
denn, daß der Bischof dies in außerordentlichen Fällen eigens erlaubt); an den Tagen 
und unter den Bedingungen, die vom Bischof nach Art einer Gewohnheit oder durch 
einen eigenen Akt approbiert sind. 
c) Diese Feiern müssen nach dem Missale von 1962 und in lateinischer Sprache gehalten 
werden. 
d) Es soll keine Vermischung zwischen Riten und Texten der beiden Missalien erfolgen. 
e) Jeder Bischof soll diese Kongregation über die von ihm gegebenen Erlaubnisse infor­
mieren und nach Ablauf eines Jahres seit der Gewährung des Indultes über das Ergebnis 
seiner Anwendung berichten. 
Diese Erlaubnis, die kennzeichnend ist für die Sorge des gemeinsamen Vaters um alle 
seine Söhne, muß in einer Weise benutzt werden, die die Befolgung der Liturgiereform 
im Leben der jeweiligen kirchlichen Gemeinschaften nicht beeinträchtigt. 
Gerne benutze ich die Gelegenheit, Ihnen meine Verbundenheit im Herrn zu bekundenu. 
Unterzeichnet ist dieser Brief von Erzbischof Augustinus Mayer als dem Pro-Präfekten 
und dem Erzbischof Virgilio Noe als dem Sekretär der Gottesdienstkongregation. 
(1'.Osservatore Romano vom 17. Oktober 1984) 

Kirche in Not / Ostpriesterhilfe 

Auf Initiative von P. Werenfried van Straaten aus der Prämonstratenserabtei Tongerlo 
in Belgien wurde im Jahre 1947 die ,,Ostpriesterhilfe" gegründet. Dieses Werk beabsich­
tigte vor allem Hilfestellung auf pastoralem Gebiet; es nahm eine rasche Entwicklung 
innerhalb Europas und in anderen Teilen der Welt, war jedoch zunächst nur eine „Pia 
Unio", d. h. ohne kirchenrechtlichen Status. Der andauernde Aufstieg des Werkes läßt 
sich in den entsprechenden kirchenrechtlichen Stellungen ablesen. Mit Dekret vom 
6. Januar 1964 gründete der Bischof von Frascati die Vereinigung „Hilfe für die verfolgte 
Kirche" als Pia Unio diözesanen Rechtes, bestimmte P. Werenfried van Straaten zu deren 
Generalmoderator auf Lebenszeit und stellte ihm einen Aufsichtsrat zur Seite. 1969 wur­
de der Name in „Liebeswerk Kirche in Not/ Ostpriesterhilfe" abgeändert und die Aufga­
be des Werkes in neuen Statuten klar zusammengefaßt. Die weltweit ausgeübte caritati­
ve Tätigkeit der Vereinigung wurde von vielen Bischöfen und Kardinälen öffentlich 
anerkannt und gelobt; sie empfahlen dem HI. Stuhl nachdrücklich die kirchenrecht­
liche Anerkennung und Errichtung des Werkes. In vielen Diözesen kam es zu einer kano­
nischen Errichtung dessen, was die damaligen kirchenrechtlichen Normen ermöglich­
ten. Mit Schreiben vom 21. März 1964 ernannte die Konzilskongregation im 
Einvernehmen mit der Kongregation für die Ordensleute P. Werenfried van Straaten 
nach den damals geltenden kirchenrechtlichen Normen zum einstweiligen Generalmo-

251 



derator des Werkes. Am November 1983 legte der amtierende Präsident, Henri
Lemaitre, Titular-Erzbischof VO  3 JTongeren, ıIn Anbetracht der großen Ausdehnung des
Werkes und 1n der Absicht, seinen Fortbestand garantıeren, der Kleruskongregation
den lext Konstitutionen VOT, die In internen Beratungen den kirchenrechtli-
chen Bestimmungen angepaßt worden Gleichzeitig bat das kanonische
„Anerkennungsdekret“ für das Werk, damit es die vollständige un endgültige kirchen-
rechtliche Struktur erhalten könne, die seinem Wesen entspricht. Unter Berücksichti-
ZunNng der bisherigen Leistungen und der umfassenden vorliegenden Dokumentation
wIıe ach Einholung VO  - Gutachten durch Berater und Sachverständige errichtete und
bestätigte die Kleruskongregation auf Grund der Approbation durch den Vater Jo-
hannes Paul I1 mıit einem Dekret das Werk, das den Namen „Liebeswerk Kirche In Not

Ostpriesterhilfe“ tragt, als öffentliche, gesamtkirchliche, dem Stuhl unterstellte
Vereinigung und approbierte seine Statuten, die der Zielsetzung des Werkes entspre-
chend se1ın Fortbestehen garantieren un! geeignet sind, die Verwirklichung seiner legiti-
INeN Ziele gewährleisten.
Dekret der Kleruskongregation VOo April 1984, unterzeichnet VON Silvio Kardinal
Oddi, Prätekt, un: Maximino Romero, Sekretär)

Antworten auf vorgelegte Fragen
Die Mitglieder der Päpstlichen Kommission ZUT Interpretation des (AC haben ın ihrer
Vollversammlung 26 Juni 1984 auf einıge vorgelegte Fragen nachstehende Antwor-
ten gegben:

rage Dürten gemäß Caln. 017 die Gläubigen, welche die heiligste Eucharistie schon
empfangen haben, S1e selben Tag LUr eın zweıtes Mal oder alle Male empfangen,
sooft sS1e der Feier der Eucharistie teilnehmen?
Antwort: Ja ZUur ersten Frage; nein ZUuT zweiıten rage Das heißt der zweimalige Emp-
fang der Kommunion einem Tag ist erlaubt, aber UT bei der Mitteier VO Mes-
SEeN, nicht bei einem Wortgottesdienst mıiıt Kommunionspendung.)
I1 Frage: Ist für den Nachweis des Ledigenstandes jener Personen, die eine Ehe VOT dem
Zivilstandesbeamten oder VOT einem nichtkatholischen Religionsdiener geschlossen
haben, obwohl s1e ZUE Einhaltung der kanonischen Eheschließungsform verpflichtet
sind, das summarische Gerichtsvertahren gemäß 1686 erfordert, oder genugt die
gemäß ]für die Eheschließung vorgeschriebene Nachforschung?
Antwort: Nein ZUTr ersten rage; Ja ZUr zweıten Frage Das heißt In diesen Fällen genugt

wıe bisher eine 50 „Ehenichtbestandserklärung“, die auf administrativem Wege
durch das bischöfliche Ordinariat durchgeführt wird.)
I1 rage Bleibt eın Mitglied des Konsultorenkollegiums, das aufhört, Mitglied des
Priesterrates se1ln, gemäß 502 weiterhin1 Amt als Mitglied des Konsultoren-
kollegiums?
Antwort: Ja
Frage Muß der Diözesanbischof einen anderen als Mitglied des Konsultorenkollegi-
3 wenn eın Konsultor innerhalb der fünf re ausscheidet?
Antwort: Nein und Jad mentem“. Die „mens” ıst diese: Die Pflicht, eiınen anderen Kon-
sultor besteht Aur dann, wenn die 1n 502 vorgeschriebene Mindest-
zahl nicht erreicht würde.)
aps Johannes Paul I hat In der Audienz VO Ca Juli 1984 die Veröffentlichung der
angeführten Entscheidungen angeordnet. (AAS LAXVI/1984, 746 —747)
252

derator des Werkes. Am 3. November 1983 legte der amtierende Präsident, Henri 
Lemaitre, Titular-Erzbischof von Tongeren, in Anbetracht der großen Ausdehnung des 
Werkes und in der Absicht, seinen Fortbestand zu garantieren, der Kleruskongregation 
den Text neuer Konstitutionen vor, die in internen Beratungen den neuen kirchenrechtli­
chen Bestimmungen angepaßt worden waren. Gleichzeitig bat er um das kanonische 
,,Anerkennungsdekret" für das Werk, damit es die vollständige und endgültige kirchen­
rechtliche Struktur erhalten könne, die seinem Wesen entspricht. Unter Berücksichti­
gung der bisherigen Leistungen und der umfassenden vorliegenden Dokumentation so­
wie nach Einholung von Gutachten durch Berater und Sachverständige errichtete und 
bestätigte die Kleruskongregation auf Grund der Approbation durch den HI. Vater Jo­
hannes Paul II. mit einem Dekret das Werk, das den Namen „Liebeswerk Kirche in Not 
/ Ostpriesterhilfe" trägt, als öffentliche, gesamtkirchliche, dem HI. Stuhl unterstellte 
Vereinigung und approbierte seine Statuten, die der Zielsetzung des Werkes entspre­
chend sein Fortbestehen garantieren und geeignet sind, die Verwirklichung seiner legiti­
men Ziele zu gewährleisten. 
(Dekret der Kleruskongregation vom 7. April 1984, unterzeichnet von Silvio Kardinal 
Oddi, Präfekt, und Maximino Romero, Sekretär) 

Antworten auf vorgelegte Fragen 

Die Mitglieder der Päpstlichen Kommission zur Interpretation des CIC haben in ihrer 
Vollversammlung am 26. Juni 1984 auf einige vorgelegte Fragen nachstehende Antwor­
ten gegben: 
I. Frage: Dürfen gemäß can. 917 die Gläubigen, welche die heiligste Eucharistie schon 
empfangen haben, sie am selben Tag nur ein zweites Mal oder alle Male empfangen, 
sooft sie an der Feier der Eucharistie teilnehmen? 
Antwort: Ja zur ersten Frage; nein zur zweiten Frage. (Das heißt: der zweimalige Emp­
fang der hl. Kommunion an einem Tag ist erlaubt, aber nur bei der Mitfeier von hl. Mes­
sen, nicht z. B. bei einem Wortgottesdienst mit Kommunionspendung.) 
II. Frage: Ist für den Nachweis des Ledigenstandes jener Personen, die eine Ehe vor dem 
Zivilstandesbeamten oder vor einem nichtkatholischen Religionsdiener geschlossen 
haben, obwohl sie zur Einhaltung der kanonischen Eheschließungsform verpflichtet 
sind, das summarische Gerichtsverfahren gemäß can. 1686 erfordert, oder genügt die 
gemäß can. 1066-1067 für die Eheschließung vorgeschriebene Nachforschung? 
Antwort: Nein zur ersten Frage; ja zur zweiten Frage. (Das heißt: In diesen Fällen genügt 
- wie bisher - eine sog. ,,Ehenichtbestandserklärung", die auf administrativem Wege 
durch das bischöfliche Ordinariat durchgeführt wird.) 
III. Frage 1: Bleibt ein Mitglied des Konsultorenkollegiums, das aufhört, Mitglied des 
Priesterrates zu sein, gemäß can 502 § 1 weiterhin im Amt als Mitglied des Konsultoren­
kollegiums? 
Antwort: Ja. 
Frage 2: Muß der Diözesanbischof einen anderen als Mitglied des Konsultorenkollegi­
ums ernennen, wenn ein Konsultor innerhalb der fünf Jahre ausscheidet? 
Antwort: Nein und „ad mentem". (Die „mens" ist diese: Die Pflicht, einen anderen Kon­
sultor zu ernennen, besteht nur dann, wenn die in ca. 502 § 1 vorgeschriebene Mindest­
zahl nicht erreicht würde.) 
Papst Johannes Paul II. hat in der Audienz vom 11. Juli 1984 die Veröffentlichung der 
angeführten Entscheidungen angeordnet. (AAS LXXVI/1984, 746-747) 

252 



WeIl Schreiben des Papstes die Priester, die Jugend
Am gleichen Tag, März 1985, wurden 1n Kom zwel päpstliche Dokumente veröf-
fentlicht „An die Jugendlichen 1n der Welt“ Apostolisches Schreiben VON aps Jo-
hannes Paul I1 zu Internationalen Jahr der Jugend, SOWI1eEe „Schreiben VO  - aps
Johannes Paul 11 alle Priester der Kirche ZU Gründonnerstag 19857 1n welchem
gleich die pastoralen Aufgaben gegenüber der Jugend enthalten sind. [)as IThema
„Jugend“ durchzieht also beide Dokumente. Der aps äaußert sich azu ın einer posit1-
Ven Haltung, voll Hoffnung, ohne vordergründigen UOptimismus. Den Priestern egt der

Vaternahe, davon überzeugt se1ln, daß die Jungen Menschen selber WI1SSenNn: „Etwas
wirklich Gutes ıst nicht billig haben, sondern kostet seinen Preis”; und daraus zieht

die gerung „Wir dürten keine ngs davor haben, VON den jJungen Menschen je]
tordern“. Im etzten Abschnitt des Gründonnerstagbriefes die Priester könnte INa

herauslesen, da der aps auf die 50R „tridentinische Messe“ zurückgreift, wWenlnl se1ın
ema 1n bezug Setiz Zu Psalmvers aus dem alten Stufengebet der Messe, der VO Hin-
zutreten zu Altare (sottes spricht, „Zu Gott, der mich erfreut VOIN Jugend auf“.
Der bestimmende biblische ezug 1n beiden Schreiben ist das Gespräch Jesu mi1t dem
Jungen Mann, der mıit der rage beginnt Gutereister, Was MUu. ich tun ?u Das Fra-
gen nach dem Werrt, nach dem Sinn des ens ist e1ine Unruhe, welche mıiıt dem Lebens-
entwurt verbunden ist uch andere Religionen, wıe Buddhismus, Hinduismus und
Islam haben das Streben „nach etwas Höherem“ zZzu Ziel; dieses Streben hat jedoch sS@e1-
nNenN ausdrücklichen Bezugspunkt 1 Evangelium. erRuf „Folge MIr nach!“ gilt für alle
Christen: azu spricht der aps VOoO der ‚vollen Gleichheit, wenn es die Menschen-
würde geht  u und VOIl „‚wunderbarergegenseıltiger rgänzung, wWenn die Verteilung
der Attribute, Eigenschaften und Aufgaben geht, die mıit dem Menschen als Mann oder
Frau verbunden sind“”. Der aps verteidigt sodann die christliche Ehemoral un spricht
den ‚wunderbaren Bereich derehelichen, väterlichen und mütterlichen Liebe mıit seinem
tiefen menschlichen Gehalt”“ „Liebe Junge Freunde! Laßt nicht Z  J daß euch dieser
Reichtum geraubt wird!“ DPositiv ist auch die Sicht VO  > Talenten und Aufgaben und VO  m

der Arbeit, die den Menschen In spezifischer Weise formt:; angesprochen werden die
Fragen der Ausbildung als Grundwert, Arbeit als Menschenrecht, Freiheit durch Selbst-
erziehung, Selbstverwirklichung un Persönlichkeitsentfaltung; Flucht 1n Alkohol,
Drogen, sexuelle Beziehungen ohne Verpflichtung, Gleichgültigkeit und Gewalt. Seid
wachsam gegenüber einer betrügerischen Welt, die euch ausbeutet der eUuTie kraftvolle,
energische Suche nach Glück und Lebenssinn tehlleiten möchtep
Im Briet die Jugend fehlen natürlich nicht Hinweise auf Natur und Umwelt, auf die
Zusammengehörigkeit VOoO Jugend un Frieden, auf die Betroffenheit ber Massen-
elend Aufrüstung, Ungerechtigkeit un Katastrophen mıiıt der beklemmenden rage
eım heutigen Stand der inge „Werden WIr 5 schaffen, ih andern?“ Das (ı die
Grundfrage. [ )as Vertrauen des Papstes ist jedoch auch 1er vorherrschend: „Ihr seid
auch stark für den Kampf nicht den Menschen 1 Namen irgend einer Ideologie
oder Praxis, die sich VOnNn den Wurzeln des Evangeliums entternt hat, sondern stark für
den Kampf das Böse:; ihr könnt die Welt erfolgreich verändern.“
(Beide Schreiben tragen das offizielle Datum VO Palmsonntag, 31 arz

Zwei Schreiben des Papstes: an die Priester, an die Jugend 

Am gleichen Tag, am 26. März 1985, wurden in Rom zwei päpstliche Dokumente veröf­
fentlicht: .An die Jugendlichen in der Welt" - Apostolisches Schreiben von Papst Jo­
hannes Paul II. zum Internationalen Jahr der Jugend, sowie „Schreiben von Papst 
Johannes Paul II. an alle Priester der Kirche zum Gründonnerstag 1985", in welchem zu­
gleich die pastoralen Aufgaben gegenüber der Jugend enthalten sind. Das Thema 
,,Jugend" durchzieht also beide Dokumente. Der Papst äußert sich dazu in einer positi­
ven Haltung, voll Hoffnung, ohne vordergründigen Optimismus. Den Priestern legt der 
HI. Vaternahe, davon überzeugt zu sein, daß die jungen Menschen selber wissen: ,,Etwas 
wirklich Gutes ist nicht billig zu haben, sondern kostet seinen Preis"; und daraus zieht 
er die Folgerung: ,,Wir dürfen keine Angst davor haben, von den jungen Menschen viel 
zu fordern". Im letzten Abschnitt des Gründonnerstagbriefes an die Priester könnte man 
herauslesen, daß der Papst auf die sog . • tridentinische Messe" zurückgreift, wenn er sein 
Thema in bezugsetzt zum Psalmvers aus dem alten Stufengebet der Messe, der vom Hin­
zutreten zum Altare Gottes spricht, ,,zu Gott, der mich erfreut von Jugend auf". 
Der bestimmende biblische Bezug in beiden Schreiben ist das Gespräch Jesu mit dem 
jungen Mann, der mit der Frage beginnt: ,,Guter Meister, was muß ich tun ... ?" Das Fra­
gen nach dem Wert, nach dem Sinn des Lebens ist eine Unruhe, welche mit dem Lebens­
entwurf verbunden ist. Auch andere Religionen, wie Buddhismus, Hinduismus und 
Islam haben das Streben „nach etwas Höherem" zum Ziel; dieses Streben hat jedoch sei­
nen ausdrücklichen Bezugspunkt im Evangelium. Der Ruf „Folge mir nach!" gilt für alle 
Christen; dazu spricht der Papst von der „vollen Gleichheit, wenn es um die Menschen­
würde geht", und von „wunderbarer gegenseitiger Ergänzung, wenn es um die Verteilung 
der Attribute, Eigenschaften und Aufgaben geht, die mit dem Menschen als Mann oder 
Frau verbunden sind". Der Papst verteidigt sodann die christliche Ehemoral und spricht 
den „wunderbaren Bereich der ehelichen, väterlichen und mütterlichen Liebe mit seinem 
tiefen menschlichen Gehalt" an: ,,Liebe junge Freunde! Laßt nicht zu, daß euch dieser 
Reichtum geraubt wird!" Positiv ist auch die Sicht von Talenten und Aufgaben und von 
der Arbeit, die den Menschen in spezifischer Weise formt; angesprochen werden die 
Fragen der Ausbildung als Grundwert, Arbeit als Menschenrecht, Freiheit durch Selbst­
erziehung, Selbstverwirklichung und Persönlichkeitsentfaltung; Flucht in Alkohol, 
Drogen, sexuelle Beziehungen ohne Verpflichtung, Gleichgültigkeit und Gewalt. ,,Seid 
wachsam gegenüber einer betrügerischen Welt, die euch ausbeutet oder eure kraftvolle, 
energische Suche nach Glück und Lebenssinn fehlleiten möchte!" 
Im Brief an die Jugend fehlen natürlich nicht Hinweise auf Natur und Umwelt, auf die 
Zusammengehörigkeit von Jugend und Frieden, auf die Betroffenheit über Massen­
elend, Aufrüstung, Ungerechtigkeit und Katastrophen mit der beklemmenden Frage 
beim heutigen Stand der Dinge: ,,Werden wir es schaffen, ihn zu ändern?" Das ist die 
Grundfrage. Das Vertrauen des Papstes ist jedoch auch hier vorherrschend: ,,Ihr seid 
auch stark für den Kampf: nicht gegen den Menschen im Namen irgend einer Ideologie 
oder Praxis, die sich von den Wurzeln des Evangeliums entfernt hat, sondern stark für 
den Kampf gegen das Böse; ihr könnt die Welt erfolgreich verändern:' 
(Beide Schreiben tragen das offizielle Datum vom Palmsonntag, 31. März 1985.) 

253 


