unzihlige. Die Deutung des Sternbildes zeigt den
Meister oder Dilletanten, den Sucher im Dunkeln
oder den voreiligen Finder. Hier beschrankt sich R.
auf die allgemeine Deutung der einzelnen Symbole,
und er folgt darin dem tiefenpsychologischen Weg,
wie ihn C. G. Jung in ,Psychologie und Alchemie”
(1944) und ,Symbolik des Geistes” (1948) vorgelegt
hat.

Die Astrologieist in ihren Grundlagen Ausdruck der
These: Gott schuf die Welt nach MaB und Zahl. Un-
zahlige Hinweise und Entsprechungen gibt es darum
in den religitsen Traditionen vieler Volker, die sich
einen in der Zahl 7, den am Himmel beweglichen 7
Gestirnen, und der Zahl 12, die sich ergibt aus der
Teilung des Kreises. Diesem Maf3, dieser Ordnung,
dieser Zahl nachspiiren ist Mitte der Astrologie.
Stiandig sich nur am Rande aufzuhalten und vage
Schicksalsldufe und -daten zu entwerfen mit allen
detaillierten Partner-, Berufs-, Krankheits- und
Geldaussichten, verdunkelt den erhellenden Kern
der Sache.

Zu guter Letzt ein interessanter Hinweis aus der
Kunstgeschichte: Wer weil3, dal} jeder der 12 Apostel
des berithmten ,Abendmahles” von Leonardo da
Vinci von rechts nach links eine Figur der 12 Tier-
kreisbilder (von Widder bis Fische) und darin ,die
Urtypen der Erscheinung Mensch, einen Quer-
schnitt durch die ganze Menschheit” (89) darstellt?
Z. B. Johannes die Waage, Judas der Skorpion, Pe-
trus der Schiitze. Sie alle werden vereint durch Chri-
stus, die Mitte, das ,reine Dasein”,

Linz Otmar Stiitz

PHIL'GQSOFHIE

HARLE WILFRIED, Systematische Philosophie.
Eine Einfithrung fiir Theologiestudenten. (272.) Kai-
ser, Miinchen und Griinewald, Mainz 1982. Ppb.
DM 32,—.

Da es in der deutschsprachigen Literatur keine adi-
quate Einfithrung in die systematische Philosophie
fiir Theologiestudenten gibt, bietet der Autor eine
solche an, welche keinen ,erbaulichen’, sondern
+handwerklichen” Charakter habensollund ,metho-
disch und methodologisch” orientiert ist (14).
Inhaltlich gliedert er diese in einen ausfiihrlichen
Uberblick iiber den Philosophiebegriff, vor allem
aber iiber Logik und Erkenntnistheorie. Mit den
Ausfithrungen iiber die Metaphysik schlief3t er ein
viertes Kapitel an. Die Hilfte des Bandes nimmt da-
bei die Logik und Erkenntnistheorie ein, wodurch
sich unwillkiirlich ein Schwerpunkt in der philoso-
phischen Propideutik ergibt.

Uber den Philosophiebegriff ist eine sehr aktuelle
Auseinandersetzung zu finden, die mit graphischen
Erérterungen ergéinzt wird. H. geht nicht nur auf den
unterschiedlichen Gebrauch und die Erklidrungen
des Philosophiebegriffs ein, sondern gibt auch eine
Definition von Philosophie als ,diejenige Wissen-
schaft, die die Bedingungen jeder méglichen Wirk-
lichkeitserkenntnis zu ihrem Gegenstand hat” (43).
Erbetont allerdings, daf dies nur eine Definition von
vielen sei, was gerade durch den diskutierbaren Be-

262

griff der Wirklichkeit in der Definition sehr klug er-
scheint. Aber selbst als ,Minimaldefinition” (44), als
kleinster gemeinsamer Nenner, ist dieser nicht ohne
weiterer Klirungen zuzustimmen.

Bei der informativen und graphisch ergénzten ,Glie-
derung und Aufgabenstellung der Philosophie” (54)
fallt auf, dafl im Zentrum der Philosophie die Er-
kenntnistheorie direkt umgeben von Logik, Meta-
physik und Ethik steht und erst in zwei weiteren kon-
zentrischen Kreisen, einmal in niherer Zuordnung
die Sprachphilosophie, Ethik, Religionsphilosophie
etc., und zum anderen die ,Genetiv-Philosophien®,
die Philosophie der Technik, Rechtsphilosophie etc.
zufindensind. Ausgehend von dieser treffenden Ein-
teilung bleiben aber trotzdem die Erklirungen un-
einsichtig, warum die weiteren Ausfithrungen nicht
mit der Erkenntnislehre beginnen und die Ethik aus-
schlieBen (58).

DieKapiteliiber Logik und Erkenntnistheoriesind so
ausgefithrt, daB sie nicht nur zu einer Einfithrung
verwendet werden kénnen, sondern fiir einen Theo-
logen durchaus als Nachschlagewerk dienen. Ein
Einblick in diese Disziplinen, der selbst an Details
keinen Mangel 1dBt und mit Kontrollaufgaben er-
géinzt wird, ist im umfassenden MafBe zu gewinnen.
Dabei wird sogar auf diverse, voneinander abwei-
chende Theorieansitze eingegangen.

Die Erérterungen der Metaphysik schlieen an die
traditionelle Einteilung der Schulphilosophie, be-
ginnend mit der Ontologie, fortsetzend mit Welt,
Mensch, Gott an und werden als die Beschiftigung
mit der Wirklichkeit als den Gegenstand unseres Er-
kennens bzw. Bezeichnens® (188) grundsatzlich defi-
niert. Nach einer lingeren Erdrterung dieser Primis-
se wird relativ knapp auf die Themen der speziellen
Metaphysik eingegangen. Die Kiirze dieser Erdrte-
rungen flihrt so zu einer gewissen Einseitigkeit der
Ausfiihrungen (z. B. der philosophischen Anthropo-
logie, 210ff.).

Der Autor gibt zu den einzelnen Kapiteln auch ergén-
zende Literaturhinweise, wobei gerade fiir eine Ein-
fithrung ein gréBerer Einbezug von Quellentexten
wiinschenswert wire.

Sehr verstindlich ist die klare und instruktive Spra-
che, die gerade bei dieser Materie nicht immer ein-
fach zu treffen ist.

Abgesehen von der offenen Frage der Notwendigkeit
einer gesonderten Einfiihrung in die Philosophie fiir
Theologiestudenten, ist dieses Werk nicht nur eine
empfehlenswerte Einfithrung fiir Studierende, son-
dern gibt auch eine informative Grundlage fiir Dis-
kussionen zur Erarbeitung philosophischer Grund-
fragen.

Linz Enrico Savio

STAUDINGER HUGO / BEHLER WOLFGANG,
Grundprobleme menschlichen Nachdenkens —.
Eine Einfiihrung in modernes Philosophieren. (Her-
Bii 1146). (192.) Herder, Freiburg 1984. Kart.
DM 8,90.

Die Grenzen der heutigen Welt sind fiir den Men-
schen in oft nicht mehr erkennbare Weiten geriickt,
der Erkenntnisbereich des einzelnen scheint immer
mehr sich einzuschrinken. Universalgelehrter zu
sein ist heute unméglich geworden. Aber dem Men-



schen stehen dafiir heute so viele Méglichkeiten der
Erkenntnis und Erfahrung offen wie nie bisher, er-
mdglicht durch moderne Techniken und Medien.
Andererseits ist es inmitten einer Pluralitat von An-
sichten, Deutungen, bis hinein in die Bereiche des
Glaubens, wesentlich schwieriger geworden, eine
griindliche giiltige und tragfahige Orientierung zu
bekommen.

Angesichts dieser Lage versuchen die beiden Auto-
ren, leitende Mitarbeiter im Bereich der Grundlagen-
forschung im ,Deutschen Institut fiir Bildung und
Wissen”, in die den Menschen schon immer bedréin-
genden Grundfragen seiner Welt und seines Lebens
einzufiihren. Es gelingt ihnen, den Leser mitzuneh-
men auf der Suche nach hinreichenden Antworten
auf Fragen wie: Wege, Krisen und Grenzen philoso-
phischen Denkens, Probleme der Entfaltung von
Welt und Mensch, Sinnhaftigkeit oder Absurditat
des Lebens, Philosophie und Offenbarung, Wissen-
schaft und Theologie, und Leiden als philosophi-
sches und theologisches Problem.

In gut verstindlicher Sprache, anschaulichen Bei-
spielen, in welchen auch gelegentlich der Humor
durchschligt (wenn von késtlichen Weinen beim
himmlischen Gastmahl gesprochen wird, vgl. S.
151), immer aberin entsprechend kritischer Betrach-
tung der zahlreichen, im Laufe der Geschichte der
Philosophie angebotenen Lisungen, gelingt es den
Autoren aufzuzeigen, daB alles menschliche Erken-
nen bedeutet unterwegs zu sein, offen zu bleiben bis
hinein ins Unbegreifliche, ins Mysterium. Deutlich
wird darauf verwiesen, daB Ideologien immer dann
und dort entstehen, wo der Philosophierende be-
ginnt, sich einzuschriinken, seine Ansichten als un-
veranderlich und endgiiltig hinzustellen.

Dieses Buch eignet sich vorziiglich zu einer Hinfiih-
rung ins philosophische Denken, zu einer griindli-
chen Orientierung inmitten der uns tiglich aufge-
dringten und sich als unverbindlich gebenden
Meinungsvielfalt in den zahlreichen Medien. Das
gut und iibersichtlich gearbeitete Stichwortverzeich-
nis ermdglicht es auch, zu einem bestimmten Pro-
blem rasch eine Information zu bekommen.

Linz Josef Hérmandinger

ECKERT MICHAEL, Transzendieren und imma-
nente Transzendenz. Die Transformation der tradi-
tionellen Zweiweltentheorie von Immanenz und
Transzendenz in Ernst Blochs Zweiseitentheorie.
(149.) Herder, Wien 1981. S 145,— / DM 20,50.

Bloch verwendet zur Kennzeichnung seines eigenen
Denkens den Begriff ,Transzendieren ohne Transzen-
denz”. Der Verfasser versucht, die rein privative
Kennzeichnung ,ohne Transzendenz” durch einen
positiven Begriff zu ergéinzen und schligt dafiir die
zunichst widerspriichlich erscheinende Wortfiigung
,immanente Transzendenz” vor. Damit soll angedeu-
tet sein: der traditionelle Begriff der Transzendenz
bezeichnet eine Welt” jenseits unserer Erfahrungs-
welt, impliziert also eine ,Zweiweltentheorie”. Bloch
dagegen unterscheidet innerhalb unserer Erfah-
rungswelt ,zwei Seiten’, die er gelegentlich ,AuBen-
seite” und ,Innenseite” nennt. So ,transformiert” er
die traditinelle ,Zweiweltentheorie” in eine ,Zweisei-
tentheorie” (so der Untertitel).

Die vorliegende Dissertation unterscheidet sich von
vielen Veréffentlichungen tiber Bloch aus der Feder
von Theologen oder theologisch interessierten Phi-
losophen dadurch, daB sie den Begriff des ,Transzen-
dierens ohne Transzendenz” nicht voreilig auf seine
theologische Verwendbarkeit hin abfragt, sondern
diesen tHir Bloch wichtigen Begriff durch Einordnung
inden Gesamtzusammenhang seiner Philosophie in-
terpretieren will. Aber der Verfasser unterlaf3t es lei-
der, diesen Begriff und mit ihm verwandte Begriffe
(Transzendieren, Transzendenz, Hypostase, gelebter
Augenblick, erfillter Augenblick, Exterritorialitit
des ,Innen” gegeniiber dem Tod) durch verweilende
und eindringende Analyse derjenigen Textstellen zu
interpretieren, an denen Bloch diese Begriffe ver-
wendet. Und er Gberformt Blochs Gesamtphiloso-
phie durch eine Systematik, die eher der traditionel-
len Metaphysik entnommen ist, als Blochs eigenem
Denken (erst Ontologie, dann Anthropologie, dann
Geschichtsphilosophie, Religionsphilosophie und
Religionskritik)., Der Eindruck von einer ,Inkon-
sequenz in Blochs ontologischem Denken” ergibt
sich so in Wahrtheit erst daraus, daB3 Blochs Aussa-
gen sich der vom Verfasser gewdhlten Systematik
nicht figen wollen. Und manche Widerspriiche’, die
der Verfasser aufzuweisen meint, liegen nicht in
Blochs Denken selber, sondern zeigen nur an, dal3
Bloch nicht so interpretiert sein will, wie der Verfas-
ser ihn verstehen machte.

Bochum Richard Schaeffler

REIKERSTORFER JOHANN (Hg.), Gesetz und
Freiheit. (152.) Herder, Wien—Freiburg—Basel
1983. Kart. lam. DM 22,— / S 150,—.

Ch. von Montesquieu hat einmal iiber die Freiheit
bemerkt: ,Es gibt kein Wort, dasso veschiedenste Be-
deutungen bekommen und die Geister auf so viele
Weise beansprucht hat, wie das Wort Freiheit”, Her-
ausforderung und Anregung zugleich ist die vorwie-
gend neuzeitliche Diskussion um den Freiheitsbe-
griff auch fiir die Theologie geworden. Dabei steht
Freiheit in Relation zu Gesetz, zu Gnade, zu Evangeli-
um. Diesen verschiedenen Relationen des Freiheits-
begriffes geht der vorliegende Sammelband nach. Er
geht zuriick auf eine Ringvorlesung an der Theologi-
schen Hochschule St. Pélten, die duch einige Beitra-
ge erginzt wurde.

G. Braulik, Gesetz als Evangelium. Rechtfertigung
und Begnadigung nach der deuteronomischen Tora
(9—19) deutet das atl Gesetz im Sinne des begnaden-
den und freisprechenden Evangeliums, und nicht im
Gegensatz zu ihm. G. Greshake, Freiheit oder Gna-
de? Zum Verhiltniszweier Programmworte mensch-
lichen Selbstverstindnisses (21—47) zeigt vornehm-
lich dogmengeschichtlich eine Zuordnung von
Freiheit und Gnade im Sinne einer verdankten Frei-
heit. R. Langthaler, Freiheit und Gesetz. Ein kanti-
scher ProblemaufriB} (49—63) reflektiert auf dem
Hintergrund der kantischen Freiheitsphilosophie
das Verhiltnis von Freiheit und Willkiir und gibt
Hinweise auf eine mogliche Grundlegung von Sitte,
Recht und Moral. H. Merklein, Die Antithesen der
Bergpredigt (Mt 5) nach der Intention Jesu (65—84)
bemiiht sich traditionskritisch um den urspriingli-
chen Text. Die Antithesen werden als Weisungen,

263



