schen stehen dafiir heute so viele Méglichkeiten der
Erkenntnis und Erfahrung offen wie nie bisher, er-
mdglicht durch moderne Techniken und Medien.
Andererseits ist es inmitten einer Pluralitat von An-
sichten, Deutungen, bis hinein in die Bereiche des
Glaubens, wesentlich schwieriger geworden, eine
griindliche giiltige und tragfahige Orientierung zu
bekommen.

Angesichts dieser Lage versuchen die beiden Auto-
ren, leitende Mitarbeiter im Bereich der Grundlagen-
forschung im ,Deutschen Institut fiir Bildung und
Wissen”, in die den Menschen schon immer bedréin-
genden Grundfragen seiner Welt und seines Lebens
einzufiihren. Es gelingt ihnen, den Leser mitzuneh-
men auf der Suche nach hinreichenden Antworten
auf Fragen wie: Wege, Krisen und Grenzen philoso-
phischen Denkens, Probleme der Entfaltung von
Welt und Mensch, Sinnhaftigkeit oder Absurditat
des Lebens, Philosophie und Offenbarung, Wissen-
schaft und Theologie, und Leiden als philosophi-
sches und theologisches Problem.

In gut verstindlicher Sprache, anschaulichen Bei-
spielen, in welchen auch gelegentlich der Humor
durchschligt (wenn von késtlichen Weinen beim
himmlischen Gastmahl gesprochen wird, vgl. S.
151), immer aberin entsprechend kritischer Betrach-
tung der zahlreichen, im Laufe der Geschichte der
Philosophie angebotenen Lisungen, gelingt es den
Autoren aufzuzeigen, daB alles menschliche Erken-
nen bedeutet unterwegs zu sein, offen zu bleiben bis
hinein ins Unbegreifliche, ins Mysterium. Deutlich
wird darauf verwiesen, daB Ideologien immer dann
und dort entstehen, wo der Philosophierende be-
ginnt, sich einzuschriinken, seine Ansichten als un-
veranderlich und endgiiltig hinzustellen.

Dieses Buch eignet sich vorziiglich zu einer Hinfiih-
rung ins philosophische Denken, zu einer griindli-
chen Orientierung inmitten der uns tiglich aufge-
dringten und sich als unverbindlich gebenden
Meinungsvielfalt in den zahlreichen Medien. Das
gut und iibersichtlich gearbeitete Stichwortverzeich-
nis ermdglicht es auch, zu einem bestimmten Pro-
blem rasch eine Information zu bekommen.

Linz Josef Hérmandinger

ECKERT MICHAEL, Transzendieren und imma-
nente Transzendenz. Die Transformation der tradi-
tionellen Zweiweltentheorie von Immanenz und
Transzendenz in Ernst Blochs Zweiseitentheorie.
(149.) Herder, Wien 1981. S 145,— / DM 20,50.

Bloch verwendet zur Kennzeichnung seines eigenen
Denkens den Begriff ,Transzendieren ohne Transzen-
denz”. Der Verfasser versucht, die rein privative
Kennzeichnung ,ohne Transzendenz” durch einen
positiven Begriff zu ergéinzen und schligt dafiir die
zunichst widerspriichlich erscheinende Wortfiigung
,immanente Transzendenz” vor. Damit soll angedeu-
tet sein: der traditionelle Begriff der Transzendenz
bezeichnet eine Welt” jenseits unserer Erfahrungs-
welt, impliziert also eine ,Zweiweltentheorie”. Bloch
dagegen unterscheidet innerhalb unserer Erfah-
rungswelt ,zwei Seiten’, die er gelegentlich ,AuBen-
seite” und ,Innenseite” nennt. So ,transformiert” er
die traditinelle ,Zweiweltentheorie” in eine ,Zweisei-
tentheorie” (so der Untertitel).

Die vorliegende Dissertation unterscheidet sich von
vielen Veréffentlichungen tiber Bloch aus der Feder
von Theologen oder theologisch interessierten Phi-
losophen dadurch, daB sie den Begriff des ,Transzen-
dierens ohne Transzendenz” nicht voreilig auf seine
theologische Verwendbarkeit hin abfragt, sondern
diesen tHir Bloch wichtigen Begriff durch Einordnung
inden Gesamtzusammenhang seiner Philosophie in-
terpretieren will. Aber der Verfasser unterlaf3t es lei-
der, diesen Begriff und mit ihm verwandte Begriffe
(Transzendieren, Transzendenz, Hypostase, gelebter
Augenblick, erfillter Augenblick, Exterritorialitit
des ,Innen” gegeniiber dem Tod) durch verweilende
und eindringende Analyse derjenigen Textstellen zu
interpretieren, an denen Bloch diese Begriffe ver-
wendet. Und er Gberformt Blochs Gesamtphiloso-
phie durch eine Systematik, die eher der traditionel-
len Metaphysik entnommen ist, als Blochs eigenem
Denken (erst Ontologie, dann Anthropologie, dann
Geschichtsphilosophie, Religionsphilosophie und
Religionskritik)., Der Eindruck von einer ,Inkon-
sequenz in Blochs ontologischem Denken” ergibt
sich so in Wahrtheit erst daraus, daB3 Blochs Aussa-
gen sich der vom Verfasser gewdhlten Systematik
nicht figen wollen. Und manche Widerspriiche’, die
der Verfasser aufzuweisen meint, liegen nicht in
Blochs Denken selber, sondern zeigen nur an, dal3
Bloch nicht so interpretiert sein will, wie der Verfas-
ser ihn verstehen machte.

Bochum Richard Schaeffler

REIKERSTORFER JOHANN (Hg.), Gesetz und
Freiheit. (152.) Herder, Wien—Freiburg—Basel
1983. Kart. lam. DM 22,— / S 150,—.

Ch. von Montesquieu hat einmal iiber die Freiheit
bemerkt: ,Es gibt kein Wort, dasso veschiedenste Be-
deutungen bekommen und die Geister auf so viele
Weise beansprucht hat, wie das Wort Freiheit”, Her-
ausforderung und Anregung zugleich ist die vorwie-
gend neuzeitliche Diskussion um den Freiheitsbe-
griff auch fiir die Theologie geworden. Dabei steht
Freiheit in Relation zu Gesetz, zu Gnade, zu Evangeli-
um. Diesen verschiedenen Relationen des Freiheits-
begriffes geht der vorliegende Sammelband nach. Er
geht zuriick auf eine Ringvorlesung an der Theologi-
schen Hochschule St. Pélten, die duch einige Beitra-
ge erginzt wurde.

G. Braulik, Gesetz als Evangelium. Rechtfertigung
und Begnadigung nach der deuteronomischen Tora
(9—19) deutet das atl Gesetz im Sinne des begnaden-
den und freisprechenden Evangeliums, und nicht im
Gegensatz zu ihm. G. Greshake, Freiheit oder Gna-
de? Zum Verhiltniszweier Programmworte mensch-
lichen Selbstverstindnisses (21—47) zeigt vornehm-
lich dogmengeschichtlich eine Zuordnung von
Freiheit und Gnade im Sinne einer verdankten Frei-
heit. R. Langthaler, Freiheit und Gesetz. Ein kanti-
scher ProblemaufriB} (49—63) reflektiert auf dem
Hintergrund der kantischen Freiheitsphilosophie
das Verhiltnis von Freiheit und Willkiir und gibt
Hinweise auf eine mogliche Grundlegung von Sitte,
Recht und Moral. H. Merklein, Die Antithesen der
Bergpredigt (Mt 5) nach der Intention Jesu (65—84)
bemiiht sich traditionskritisch um den urspriingli-
chen Text. Die Antithesen werden als Weisungen,

263



