
schen stehen dafür heute viele Möglichkeiten der Die vorliegende Dissertation unterscheidet sich VO  -
Frkenntnis und Erfahrung offen wıe nıe bisher, ET71- vielen Veröffentlichungen ber Bloch aus der Feder
möglicht durch moderne Techniken und Medien. VO  - Theologen der theologisch interessierten Phi-
Andererseits ist iınmiıtten einer Pluralität VO:  - An- losophen dadurch, daß s1e den Begriff des „Iranszen-
sichten, Deutungen, bis hinein In die Bereiche des dierens hne Transzendenz“ nicht voreilig auf seine
Glaubens, wesentlich schwieriger geworden, eine theologische Verwendbarkeit hin abfragt, sondern
gründliche gültige und tragfähige Orientierung diesen für Bloch wichtigen Begriff durch Einordnung
bekommen. 1n den Gesamtzusammenhang seiner Philosophie 1 -
Angesichts dieser Lage versuchen die beiden uto- terpretieren ll ber der Vertasser unterläßt €l-
ren, eitende Mitarbeiter 1Im Bereich der Grundlagen- der, diesen Begriff und mıit ihm verwandte Begriffe
forschung 1Im „Deutschen nstitut für Bildung un! (Transzendieren, Transzendenz, Hypostase, gelebter
Wissen“, In die den Menschen schon immer bedrän- Augenblick, erfüllter Augenblick, Exterritorialität
genden Grundfragen seiner Welt und sSeINEeSs Lebens des „Innen“ gegenüber dem JTod) durch verweilende
einzuführen. Es gelingt ihnen, den Leser mitzuneh- und eindringende Analyse derjenigen JTextstellen
9013  3 auf der Suche ach hinreichenden Antworten interpretieren, denen Bloch diese Begriffe Velr-
auf Fragen wIıe: Wege, Krisen und renzen philoso- wendet. Und übertformt Blochs Gesamtphiloso-
phischen Denkens, Probleme der Entfaltung Von phie durch eiıne Systematik, die her der traditionel-
Welt und Mensch, Sinnhaftigkeit der Absurdität len Metaphysik entnommen ist, als Blochs eigenem
des Lebens, Philosophie und Offenbarung, Wissen- Denken erst Ontologie, ann Anthropologie, ann
schaft und Theologie, und Leiden als philosophi- Geschichtsphilosophie, Religionsphilosophie und
sches und theologisches Problem. Religionskritik). Der Eindruck VO  ” einer „Inkon-
In gut verständlicher Sprache, anschaulichen Bei- SCQqUCNiZ ıIn Blochs ontologischem Denken“ ergibt
spielen, In welchen uch gelegentlich der Humor sich ın Wahrtheit erst daraus, da Blochs Aussa-
durchschlägt (wenn VO köstlichen Weinen eim Hen sich der VO: Vertasser gewählten Systematik
himmlischen Gastmahl gesprochen wird, vgl nicht fügen wollen. Und manche „Widersprüche“, die
151), ımmerber In entsprechend kritischer Betrach- der Verfasser aufzuweisen meınt, liegen nicht ıIn
ung der zahlreichen, 1Im Lautfe der Geschichte der Blochs Denken selber, sondern zeigen UTr d da
Philosophie angebotenen Lösungen, gelingt den Bloch nicht interpretiert seın will, wıe der Vertas-

S5SCI ihn verstehen möchte.Autoren aufzuzeigen, da alles menschliche Erken-
nen bedeutet unterwegs seln, offen bleiben bis Bochum Richard Schaeffler
hinein 1NSs Unbegreifliche, 1INS Mysterium. Deutlich
wird darauf verwılesen, da Ideologien immer annn

REIKERSTORFER JOHANN Hg.) (sesetz undund dort entstehen, der Philosophierende be-
ginnt, SIC|  h einzuschränken, seine Ansichten als Freiheit. Herder, Wien—Freiburg—Basel
veränderlich un endgültig hinzustellen. 1983 art lam 22,— 150,—.
Dieses Buch eignet sich vorzüglich einer Hinfüh- VO:!  - Montesquieu hat einmal iber die Freiheit
rung 1Ns philosophische Denken, einer gründli- bemerkt: Es gibt eınWort, das veschiedenste Be-
chen Urientierung nmıtten der unNnNs täglich aufge- deutungen bekommen un! die Geister auf viele
drängten und sich als unverbindlich gebenden Weise beansprucht hat, wıe das Wort Freiheit“. Her-
Meinungsvielfalt 1ın den zahlreichen Medien. [)as ausforderung und Anregung zugleich ist die VOrwIe-
gut und übersichtlich gearbeitete Stichwortverzeich- gend neuzeitliche Diskussion den Freiheitsbe-
N1ıSs ermöglicht auch, einem bestimmten Pro- griff uch für die Theologie geworden. Dabei steht
blem rasch iıne Intormation bekommen. Freiheit In Relation Gesetz, Gnade, Evangeli-
Linz 0Se, Hörmandinger Diesen verschiedenen Relationen des Freiheits-

begriffes geht der vorliegende Sammelband ach Er
geht zurück auf eine Ringvorlesung derTheologi-

ECKERT MICHAELEL, Transzendieren und 1ımMmMmAa- schen Hochschule St Pölten, die duch einıge Beiträ-
nentfe Transzendenz. Die Iranstormation der tradi- C erganzt wurde.
tionellen Zweiweltentheorie VO  - Immanenz und Braulik, Gesetz als Evangelium. Rechtfertigung
Transzendenz ıIn Ernst Blochs 7 weiseitentheorie. und Begnadigung ach der deuteronomischen Jlora

Herder, Wien 1981 145,— 20,50 9—19) deutet das at] Gesetz 1Im Sinne des begnaden-
Bloch verwendet ZUuUr Kennzeichnung se1INes eigenen den un freisprechenden Evangeliums, un nicht 1M
Denkens den Begriff Iranszendieren hne Iranszen- Gegensatz ihm Greshake, Freiheit der (3na-
enz Der Vertasser versucht, die rein privatıve de? Zum Verhältnis zweler Programmworte mensch-
Kennzeichnung ‚ohne Transzendenz“ durch einen lichen Selbstverständnisses (21—47) ze1g! vornehm-
positıven Begriff erganzen und schlägt dafür die ich dogmengeschichtlich eiıne Zuordnung VO:

zunächst widersprüchlich erscheinende Wortfügung Freiheit un!| Gnade 1Im Sinne einer verdankten rei-
„immanente TIranszendenz“ VO'  < Damit soll angedeu- heit Langthaler, Freiheit und Gesetz. Fin kanti-
tet SEeIN: der traditionelle Begriff der Transzendenz scher Problemaufriß (49—63) retlektiert auf dem
bezeichnet ıne „Welt“ enseıts uUuNnsereTr Erfahrungs- Hintergrund der kantischen Freiheitsphilosophie
welt, impliziert Iso eine „Zweiweltentheorie“. Bloch das Verhältnis VON Freiheit Uun! Willkür und gibt

Hinweise auf iıne mögliche Grundlegung VO Sitte,dagegen unterscheidet innerhalb uUuNnNsSsSeier Ertah-
Recht un! Moral Merklein, Die Antithesen derrungswelt „Zwel Seiten die gelegentlich „Außen-

seite” un! „Innenseite” enn 50 „transformiert“ Bergpredigt (Mt ach der Intention Jesu 65—84)
die traditinelle „Zweiweltentheorie“ In 1ne „Zweisei- bemüht sich traditionskritisch den ursprüngli-
tentheorie“ (so der Untertitel). hen ext Die Antithesen werden als Weisungen,

263

sehen stehen dafür heute so viele Möglichkeiten der 
Erkenntnis und Erfahrung offen wie nie bisher, er­
möglicht durch moderne Techniken und Medien. 
Andererseits ist es inmitten einer Pluralität von An­
sichten, Deutungen, bis hinein in die Bereiche des 
Glaubens, wesentlich schwieriger geworden, eine 
gründliche gültige und tragfähige Orientierung zu 
bekommen. 
Angesichts dieser Lage versuchen die beiden Auto­
ren, leitende Mitarbeiter im Bereich der Grundlagen­
forschung im . Deutschen Institut für Bildung und 
Wissen·, in die den Menschen schon immer bedrän­
genden Grundfragen seiner Welt und seines Lebens 
einzuführen. Es gelingt ihnen, den Leser mitzuneh­
men auf der Suche nach hinreichenden Antworten 
auf Fragen wie: Wege, Krisen und Grenzen philoso­
phischen Denkens, Probleme der Entfaltung von 
Welt und Mensch, Sinnhaftigkeit oder Absurdität 
des Lebens, Philosophie und Offenbarung, Wissen­
schaft und Theologie, und Leiden als philosophi­
sches und theologisches Problem. 
In gut verständlicher Sprache, anschaulichen Bei­
spielen, in welchen auch gelegentlich der Humor 
durchschlägt (wenn von köstlichen Weinen beim 
himmlischen Gastmahl gesprochen wird, vgl. S. 
151), immer aber in entsprechend kritischer Betrach­
tung der zahlreichen, im laufe der Geschichte der 
Philosophie angebotenen Lösungen, gelingt es den 
Autoren aufzuzeigen, daß alles menschliche Erken­
nen bedeutet unterwegs zu sein, offen zu bleiben bis 
hinein ins Unbegreifliche, ins Mysterium. Deutlich 
wird darauf verwiesen, daß Ideologien immer dann 
und dort entstehen, wo der Philosophierende be­
ginnt, sich einzuschränken, seine Ansichten als un­
veränderlich und endgültig hinzustellen. 
Dieses Buch eignet sich vorzüglich zu einer Hinfüh­
rung ins philosophische Denken, zu einer gründli­
chen Orientierung inmitten der uns täglich aufge­
drängten und sich als unverbindlich gebenden 
Meinungsvielfalt in den zahlreichen Medien. Das 
gut und übersichtlich gearbeitete Stichwortverzeich­
nis ermöglicht es auch, zu einem bestimmten Pro­
blem rasch eine Information zu bekommen. 
Linz Josef Hörmandinger 

ECKERT MICHAEL, Transzendieren und imma­
nente Transzendenz. Die Transformation der tradi­
tionellen Zweiwellentheorie von Immanenz und 
Transzendenz in Ernst Blochs Zweiseitentheorie. 
(149.) Herder, Wien 1981. S 145,- / DM 20,50. 

Bloch verwendet zur Kennzeichnung seines eigenen 
Denkens den Begriff .Transzendieren ohne Transzen­
denz·. Der Verfasser versucht, die rein privative 
Kennzeichnung .ohne Transzendenz• durch einen 
positiven Begriff zu ergänzen und schlägt dafür die 
zunächst widersprüchlich erscheinende Wortfügung 
. immanente Transzendenz· vor. Damit soll angedeu­
tet sein: der traditionelle Begriff der Transzendenz 
bezeichnet eine .Welt" jenseits unserer Erfahrungs­
welt, impliziert also eine .Zweiweltentheorie". Bloch 
dagegen unterscheidet innerhalb unserer Erfah­
rungswelt .zwei Seiten·, die er gelegentlich . Außen­
seite· und . Innenseite· nennt. So . transformiert· er 
die traditinelle .Zweiweltentheorie" in eine .Zweisei­
tentheorie" (so der Untertitel). 

Die vorliegende Dissertation unterscheidet sich von 
vielen Veröffentlichungen über Bloch aus der Feder 
von Theologen oder theologisch interessierten Phi­
losophen dadurch, daß sie den Begriff des .Transzen­
dierens ohne Transzendenz• nicht voreilig auf seine 
theologische Verwendbarkeit hin abfragt, sondern 
diesen für Bloch wichtigen Begriff durch Einordnung 
in den Gesamtzusammenhang seiner Philosophie in­
terpretieren will. Aber der Verfasser unterläßt es lei­
der, diesen Begriff und mit ihm verwandte Begriffe 
(Transzendieren, Transzendenz, Hypostase, gelebter 
Augenblick, erfüllter Augenblick, Exterritorialität 
des . Innen· gegenüber dem Tod) durch verweilende 
und eindringende Analyse derjenigen Textstellen zu 
interpretieren, an denen Bloch diese Begriffe ver­
wendet. Und er überformt Blochs Gesamtphiloso­
phie durch eine Systematik, die eher der traditionel­
len Metaphysik entnommen ist, als Blochs eigenem 
Denken (erst Ontologie, dann Anthropologie, dann 
Geschichtsphilosophie, Religionsphilosophie und 
Religionskritik). Der Eindruck von einer . Inkon­
sequenz in Blochs ontologischem Denken" ergibt 
sich so in Wahrtheit erst daraus, daß Blochs Aussa­
gen sich der vom Verfasser gewählten Systematik 
nicht fügen wollen. Und manche .Widersprüche", die 
der Verfasser aufzuweisen meint, liegen nicht in 
Blochs Denken selber, sondern zeigen nur an, daß 
Bloch nicht so interpretiert sein will, wie der Verfas­
ser ihn verstehen möchte. 
Bocl1um Richard Schaeffler 

REIKERS10RFER JOHANN (Hg.), Gesetz und 
Freiheit. (152.) Herder, Wien-Freiburg-Basel 
1983. Kart. 1am. DM 22,- / S 150,-. 

Ch. von Montesquieu hat einmal über die Freiheit 
bemerkt: .Es gibt kein Wort, dassoveschiedenste Be­
deutungen bekommen und die Geister auf so viele 
Weise beansprucht hat, wie das Wort Freiheit•. Her­
ausforderung und Anregung zugleich ist die vorwie­
gend neuzeitliche Diskussion um den Freiheitsbe­
griff auch für die Theologie geworden. Dabei steht 
Freiheit in Relation zu Gesetz, zu Gnade, zu Evangeli­
um. Diesen verschiedenen Relationen des Freiheits­
begriffes geht der vorliegende Sammelband nach. Er 
geht zurück auf eine Ringvorlesung an der Theologi­
schen Hochschule St. Pölten, die duch einige Beiträ­
ge ergänzt wurde. 
G. Braulik, Gesetz als Evangelium. Rechtfertigung 
und Begnadigung nach der deuteronomischen Tora 
(9-19) deutet das atl Gesetz im Sinne des begnaden­
den und freisprechenden Evangeliums, und nicht im 
Gegensatz zu ihm. G. Greshake, Freiheit oder Gna­
de? Zum Verhältnis zweier Programmworte mensch­
lichen Selbstverständnisses (21-47) zeigt vornehm­
lich dogmengeschichtlich eine Zuordnung von 
Freiheit und Gnade im Sinne einer verdankten Frei­
heit. R. Langthaler, Freiheit und Gesetz. Ein kanti­
scher Problemaufriß (49-63) reflektiert auf dem 
Hintergrund der kantischen Freiheitsphilosophie 
das Verhältnis von Freiheit und Willkür und gibt 
Hinweise auf eine mögliche Grundlegung von Sitte, 
Recht und Moral. H. Merk/ein, Die Antithesen der 
Bergpredigt (Mt 5) nach der Intention Jesu (65-84) 
bemüht sich traditionskritisch um den ursprüngli­
chen Text. Die Antithesen werden als Weisungen, 

263 



nicht als Gebote und Gesetze verstanden, daß sich unbewußt durch die tleißige Sammlung und Her-
die Frage ach der Erfüllbarkeit dieser Forderungen ausgabe VonNn Todesgedanken selbst In diese Tradi-
nichtstellt. Mußner, Gesetz un Evangelium, Pau- 107 U die Deutschen sind gründlich. Sie machen
inisch und jesuanisch gesehen 85—97) stellt Aspek- aus allem eın Museum“ sagte Franz afka 1923 S@1-
te der verschiedenen nt| Begriffsinhalte VOon (jesetz en jJungen Freund (sustav anouch. Wie recht
und Evangelium SOWI1eE ihr jeweiliges Verhältnis doch hatte! Denn Was geschieht In dieser Antholo-
einander dar. Besonderes Interesse gilt dabei dem gie/! In einer Schriftgröße, die sich jedes och
Gespräch mit dem Judentum SOWIE der Fragestel- csehr Tod interessierte Auge sträuben mu(3,
lung, inwieweit ıne kirchliche Rechts- un Lebens- wird der alten Krankheit der deutschen Philosophieordnung Von den nt!} Aussagen zu Gesetz betroffen gehuldigt: Unverständlichkeit sSel die Maxime! Was
wird. Pesch, Gesetz und Evangelium. ine ut- soll der konkrete, lebendige und lebenwollende
herische Formel als Herausforderung für die katho- Mensch mit P’assagen wıe dieser anfangen: „Nicht die
lische Ekklesiologie 99—129) ze1g! auf, welche Be- empirischen Wissenschaften und schon BAl nicht die
deutung Luthers Aussage hat, die Unterscheidung Theologien haben auf die Charakteristik des Ster-
VO  3 Gesetz und Evangelium sel „die höchste Kunst ın ens Einflußß, sondern allein ıne dem Anspruchder Christenheit“. Wer sSIE nicht beherrscht, Mag sich ach nichtempirische, ber strikt ‚diesseitige‘ Diszi-
mit der Schrift befassen, jel will, WIr'||  d plin, die philosophische Thanatologie. Indem S1ie
dennoch nichts VO ihr verstehen. Reikerstorfer, den Rechtsanspruch der empirischen Thanatologien
Zur Frage ach dem „‚wahren“ Menschen— beschneidet, läßt S1IE zugleich uch schon ıne heo-
deutet die anthropologische Relevanz der Rede VO  ” logische Thanatologie als ebentfalls ‚ontisch‘ Orjen-
Gott und die theologische Bedeutung der Rede VO 1er' AUS dem Spiel Zwargerlert S1eE sich als ‚blo(}
Menschen. Nur 1Im recht verstandenen Jau- thodisch, keineswegs dogmatisch atheistisch. och
ben wird zugleich der Wahrheit Gottes un! des Men- die Sicherheit hres Selbstverständnisses reicht dabei
schen entsprochen. weiıt, da Xar nicht erst noch einer besonderen
Dieser Überblick zeigt, daß eine Vielfalt VO  ‘} Metho- Begründung des methodischen Atheismus bedürfte“
den und Fachgebieten begegnen. Dennoch ıst das

tenweise
(5. 16) S50 und ähnlich geht PaAaSSagen- und sel-

dahin [1UTI-Werk nicht einfachhin eın Sammelband. Denn die unerquicklich-abstrakt,
verschiedenen Beiträge ordnen sich durch das HC anstrengend, phantasielos. Am Schlufß der Einlei-
meınsame Problem Freiheit zueinander. Damit ann tung allerdings ird bezeichnend für die Ratlosig-
das Buch einen Baustein bieten ZU Gespräch ZWI1- keit der Philosophie die 5Sprache der Dichtung be-
schen den theologischen Disziplinen Uun! einen Bei- üuht Ausgerechnet eın Zitat aus den „Bremer
trag, eisten Zur Einheit der Theologie. Stadtmusikanten“ („‚etwas Besseres als den Tod tin-
Passau Peter euner dest du überall“) schließt die elftenbeinernen Todes-

reflexionen ab.
Was dem Herausgeber entgangen sein dürtfte: DieEBELING HANS (Hg.) Der Tod In der Moderne. deutsche Philosophie (sofern S1Ee och gibt) ıst(Taschenbücher Syndikat/EVA, Frank- nicht allein auf der Welt mıit ihrem „Memento morTr1.

furt/Main 1984 Ppb. 16,80 Es ıst eine alte, übrigens VO  3 Heidegger MNEeu genährte
Der derzeit 1n Paderborn ehrende Philosoph Hans Arroganz europäischer Philosophen der Neuzeit,
Ebeling meint 1m Vorwort ZUur Neuauflage des 1979 andere Traditionen (wie etwa die mächtige indische)
erstmals erschienenen Buches, ware vielleicht bes- eintach übersehen. ber bitteschön: uch dort
SCTI, die 1er dargestellten Anliegen der gegenwartı- WIT gelebt und gestorben, un: selbstverständ-
CNThanatologie wären veraltet. Sie selen ber €1- licher, gelassener und wahrscheinlich uch heiterer
der nicht und INld  - musse sich daher erneu der als auf Europa, der Halbinsel Asiens.
Leserschaft stellen. Fs gınge uch weniger kompliziert. Das hat
Mit Heideggers „‚S5ein und Zeit“ Ebeling die In- Günther Anders In seinem Mini-Autsatz „Die nti-
version der philosophischen Rede VO Tod aAan: Die quiertheit des Sterbens“ gezeigt 50 gilt
Hoffnung auf Unsterblichkeit sel U  ' endgültig schließlich doch Clemenceaus Ausruf: „Wie lieben
preisgegeben; S1ie sel umgeschlagen ıIn die ernüch- diese Menschen den od!“
ternde Einsicht, da(} der Tod für den Menschen nicht 1INZz Helmut Schink
mehr TEANE, sondern Ende sel Im Schatten
dieser unfrohen Botschaft siedelt Ebeling Essays VENANZ Hg.) arl Marxbzw. einzelne Kapitel ber den Tod AQuSsSs Büchern VO:  -

hauptsächlich deutschen Autoren darunter Hei- (1818—1883) Fine Ringvorlesung der Universität
degger, Löwith, Jaspers, Bloch, Adorno, Marcuse: München. EOS-Verlag, Erzabtei Ottilien
ber uch S5artre, Kolakowski, un! lich finden 1984 Ppob. 16,
Aufnahme mMan weilß eigentlich nicht, arl Marx zählt och lange nicht Zzu alten Eisen
Sollen diese Trel Nichtdeutschen, die ber den Tod der Jahre, die INa  j jetz: (1983) seit seinem
handeln, den Titel „Der Tod ın der Moderne‘ recht- Tod zählte. Marx gehört sicher den Menschen, die
fertigen? Oder ist der Tod 1Im Jh doch eine „rein“ Interesse verdienen weniger Wegecn der Antwort, die
deutsche Angelegenheit, eın „Meister Q uS Deutsch- SIE gaben als der Fragen, die S1IEe aufwerten.
land“ wıe ın der „Todesfuge“ Paul Celans heißt? Bei der Centenarteier gab wieder Anla( ber-
Ebeling ist einerseits War selbstkritisch NUug, blicksveranstaltungen (vgl die KRingvorlesung der
Georges Clemenceau zıtıeren, der die Deutschen Linzer Theol Hochschule 983/84, publiziert unter
einer krankhaften und satanischen Todessehnsucht dem Titel „Marxismus— Christentum“, hg. VO:  3

bezichtigte. Der Herausgeber stellt sich ber ohl Reisinger Uun! Rombold;: Linzer Phil-Theol Rei-

264

nicht als Gebote und Gesetze verstanden, so daß sich 
die Frage nach der Erfüllbarkeit dieser Forderungen 
nicht stellt. F Mußner, Gesetz und Evangelium, pau­
linisch und jesuanisch gesehen (85-97) stellt Aspek­
te der verschiedenen ntl Begriffsinhalte von Gesetz 
und Evangelium sowie ihr jeweiliges Verhältnis zu­
einander dar. Besonderes Interesse gilt dabei dem 
Gespräch mit dem Judentum sowie der Fragestel­
lung, inwieweit eine kirchliche Rechts- und Lebens­
ordnung von den ntl Aussagen zum Gesetz betroffen 
wird. 0. H. Pesch, Gesetz und Evangelium. Eine lut­
herische Formel als Herausforderung für die katho­
lische Ekklesiologie (99- 129) zeigt auf, welche Be­
deutung Luthers Aussage hat, die Unterscheidung . 
von Gesetz und Evangelium sei ,die höchste Kunst in 
der Christenheit". Wer sie nicht beherrscht, mag sich 
mit der Schrift befassen, so viel er will, er wird 
dennoch nichts von ihr verstehen. /. Reikerstorfer, 
Zur Frage nach dem .wahren• Menschen (131-148) 
deutet die anthropologische Relevanz der Rede von 
Gott und die theologische Bedeutung der Rede vom 
Menschen. Nur im - recht verstandenen - Glau­
ben wird zugleich der Wahrheit Gottes und des Men­
schen entsprochen. 
Dieser Überblick zeigt, daß eine Vielfalt von Metho­
den und Fachgebieten begegnen. Dennoch ist das 
Werk nicht einfachhin ein Sammelband. Denn die 
verschiedenen Beiträge ordnen sich durch das ge­
meinsame Problem Freiheit zueinander. Damit kann 
das Buch einen Baustein bieten zum Gespräch zwi­
schen den theologischen Disziplinen und einen Bei­
trag leisten zur Einheit der Theologie. 
Passau Peter New1er 

EBELING HANS (Hg.) Der Tod in der Modeme. 
(Taschenbücher Syndikat/ EVA, Bd. 36). Frank­
furt/ Main 1984. Ppb. DM 16,80. 

Der derzeit in Paderborn lehrende Philosoph Hans 
Ebeling meint im Vorwort zur Neuauflage des 1979 
erstmals erschienenen Buches, es wäre vielleicht bes­
ser, die hier dargestellten Anliegen der gegenwärti­
gen Thanatologie wären veraltet. Sie seien es aber lei­
der nicht und man müsse sich daher erneut der 

· Leserschaft stellen. 
Mit Heideggers . Sein und Zeit" setzt Ebeling die In­
version der philosophischen Rede vom Tod an: Die 
Hoffnung auf Unsterblichkeit sei nun endgültig 
preisgegeben; sie sei umgeschlagen in die ernüch­
ternde Einsicht, daß der Tod für den Menschen nicht 
mehr Übergang, sondern Ende sei. - Im Schatten 
dieser unfrohen Botschaft siedelt Ebeling Essays 
bzw. einzelne Kapitel über den Tod aus Büchern von 
hauptsächlich deutschen Autoren an, darunter Hei­
degger, Löwith, Jaspers, Bloch, Adorno, Marcuse; 
aber auch Sartre, Kolakowski, und Illich finden 
Aufnahme - man weiß eigentlich nicht, warum. 
Sollen diese drei Nichtdeutschen, die über den Tod 
handeln, den Titel .Der Tod in der Modeme• recht­
fertigen? Oder ist der Tod im 20. Jh. doch eine . rein" 
deutsche Angelegenheit, ein . Meister aus Deutsch­
land", wie es in der .Todesfuge· Paul Celans heißt? -
Ebeling ist einerseits zwar selbstkritisch genug, 
Georges Clemenceau zu zitieren, der die Deutschen 
einer krankhaften und satanischen Todessehnsucht 
bezichtigte. Der Herausgeber stellt sich aber - wohl 

264 

unbewußt- durch die fleiß ige Sammlung und Her­
ausgabe von Todesgedanken selbst in diese Tradi­
tion . • Ja, die Deutschen sind gründlich. Sie machen 
aus allem ein Museum• sagte Franz Kafka 1923 zu sei­
nem jungen Freund Gustav Janouch. Wie recht er 
doch hatte! Denn was geschieht in dieser Antholo­
gie? In einer Schriftgröße, gegen die sich jedes noch 
so sehr am Tod interessierte Auge sträuben muß, 
wird der alten Krankheit der deutschen Philosophie 
gehuldigt: Unverständlichkeit sei die Maxime! Was 
soll der konkrete, lebendige und lebenwollende 
Mensch mit Passagen wie dieser anfangen: . Nicht die 
empirischen Wissenschaften und schon gar nicht die 
Theologien haben auf die Charakteristik des Ster­
bens Einfluß, sondern allein eine dem Anspruch 
nach nichtempirische, aber strikt ,diesseitige' Diszi­
plin, die philosophische Thanatologie. Indem sie 
den Rechtsanspruch der empirischen Thanatologien 
beschneidet, läßt sie zugleich auch schon eine theo­
logische Thanatologie als ebenfalls ,ontisch' orien­
tiert aus dem Spiel. Zwar geriert sie sich als, bloß' me­
thodisch, keineswegs dogmatisch atheistisch. Doch 
die Sicherheit ihres Selbstverständnisses reicht dabei 
so weit, daß es gar nicht erst noch einer besonderen 
Begründung des methodischen Atheismus bedürfte." 
(S. 16) - So und ähnlich geht es passagen- und sei­
tenweise dahin: unerquicklich-abstrakt, nur­
anstrengend, phantasielos. Am Schluß der Einlei­
tungallerdings wird - be.zeichnend für die Ratlosig­
keit der Philosophie - die Sprache der Dichtung be­
müht: Ausgerechnet ein Zitat aus den . Bremer 
Stadtmusikanten• (.etwas Besseres als den Tod fin­
dest du überall") schließt d ie elfenbeinernen Todes­
reflexionen ab. 
Was dem Herausgeber entgangen sein dürfte: Die 
deutsche Philosophie (sofern es sie noch gibt) ist 
nicht allein auf der Welt mit ihrem .Memento mori". 
Es ist eine alte, übrigens von Heidegger neu genährte 
Arroganz europäischer Philosophen der Neuzeit, 
andere Traditionen (wie etwa die mächtige indische) 
einfach zu übersehen. Aber bitteschön: Auch dort 
wird gelebt und gestorben, und zwar selbstverständ­
licher, gelassener und wahrscheinlich auch heiterer 
als auf Europa, der Halbinsel Asiens. 
Es ginge auch weniger kompliziert. Das hat z. B. 
Günther Anders in seinem Mini-Aufsatz .Die Anti­
quiertheit des Sterbens• (1979) ge.zeigt. So gilt 
schließlich doch Clemenceaus Ausruf: .Wie lieben 
diese Menschen den Tod!" 
Linz Helmut Schink 

SCHUBERT VENANZ (Hg.), Karl Marx 
(1818- 1883). Eine Ringvorlesung der Universität 
München. (423.) EOS-Verlag, Erzabtei St. Ottilien 
1984. Ppb. DM 16,80. 
Karl Marx zählt noch lange nicht zum alten Eisen -
trotz der 100 Jahre, die man jetzt (1983) seit seinem 
Tod zählte. Marx gehört sicher zu den Menschen, die 
Interesse verdienen weniger wegen der Antwort, die 
sie gaben als wegen der Fragen, die sie aufwerfen. 
Bei der Centenarfeier gab es wieder Anlaß zu Über­
blicksveranstaltungen (vgl. die Ringvorlesung der 
Linzer Theo!. Hochschule 1983/84, publiziert unter 
dem Titel .Marxismus-Christentum•, hg. von F. 
Reisinger und G. Rombold; Linzer Phil.-Theol. Rei-


