schen stehen dafiir heute so viele Méglichkeiten der
Erkenntnis und Erfahrung offen wie nie bisher, er-
mdglicht durch moderne Techniken und Medien.
Andererseits ist es inmitten einer Pluralitat von An-
sichten, Deutungen, bis hinein in die Bereiche des
Glaubens, wesentlich schwieriger geworden, eine
griindliche giiltige und tragfahige Orientierung zu
bekommen.

Angesichts dieser Lage versuchen die beiden Auto-
ren, leitende Mitarbeiter im Bereich der Grundlagen-
forschung im ,Deutschen Institut fiir Bildung und
Wissen”, in die den Menschen schon immer bedréin-
genden Grundfragen seiner Welt und seines Lebens
einzufiihren. Es gelingt ihnen, den Leser mitzuneh-
men auf der Suche nach hinreichenden Antworten
auf Fragen wie: Wege, Krisen und Grenzen philoso-
phischen Denkens, Probleme der Entfaltung von
Welt und Mensch, Sinnhaftigkeit oder Absurditat
des Lebens, Philosophie und Offenbarung, Wissen-
schaft und Theologie, und Leiden als philosophi-
sches und theologisches Problem.

In gut verstindlicher Sprache, anschaulichen Bei-
spielen, in welchen auch gelegentlich der Humor
durchschligt (wenn von késtlichen Weinen beim
himmlischen Gastmahl gesprochen wird, vgl. S.
151), immer aberin entsprechend kritischer Betrach-
tung der zahlreichen, im Laufe der Geschichte der
Philosophie angebotenen Lisungen, gelingt es den
Autoren aufzuzeigen, daB alles menschliche Erken-
nen bedeutet unterwegs zu sein, offen zu bleiben bis
hinein ins Unbegreifliche, ins Mysterium. Deutlich
wird darauf verwiesen, daB Ideologien immer dann
und dort entstehen, wo der Philosophierende be-
ginnt, sich einzuschriinken, seine Ansichten als un-
veranderlich und endgiiltig hinzustellen.

Dieses Buch eignet sich vorziiglich zu einer Hinfiih-
rung ins philosophische Denken, zu einer griindli-
chen Orientierung inmitten der uns tiglich aufge-
dringten und sich als unverbindlich gebenden
Meinungsvielfalt in den zahlreichen Medien. Das
gut und iibersichtlich gearbeitete Stichwortverzeich-
nis ermdglicht es auch, zu einem bestimmten Pro-
blem rasch eine Information zu bekommen.

Linz Josef Hérmandinger

ECKERT MICHAEL, Transzendieren und imma-
nente Transzendenz. Die Transformation der tradi-
tionellen Zweiweltentheorie von Immanenz und
Transzendenz in Ernst Blochs Zweiseitentheorie.
(149.) Herder, Wien 1981. S 145,— / DM 20,50.

Bloch verwendet zur Kennzeichnung seines eigenen
Denkens den Begriff ,Transzendieren ohne Transzen-
denz”. Der Verfasser versucht, die rein privative
Kennzeichnung ,ohne Transzendenz” durch einen
positiven Begriff zu ergéinzen und schligt dafiir die
zunichst widerspriichlich erscheinende Wortfiigung
,immanente Transzendenz” vor. Damit soll angedeu-
tet sein: der traditionelle Begriff der Transzendenz
bezeichnet eine Welt” jenseits unserer Erfahrungs-
welt, impliziert also eine ,Zweiweltentheorie”. Bloch
dagegen unterscheidet innerhalb unserer Erfah-
rungswelt ,zwei Seiten’, die er gelegentlich ,AuBen-
seite” und ,Innenseite” nennt. So ,transformiert” er
die traditinelle ,Zweiweltentheorie” in eine ,Zweisei-
tentheorie” (so der Untertitel).

Die vorliegende Dissertation unterscheidet sich von
vielen Veréffentlichungen tiber Bloch aus der Feder
von Theologen oder theologisch interessierten Phi-
losophen dadurch, daB sie den Begriff des ,Transzen-
dierens ohne Transzendenz” nicht voreilig auf seine
theologische Verwendbarkeit hin abfragt, sondern
diesen tHir Bloch wichtigen Begriff durch Einordnung
inden Gesamtzusammenhang seiner Philosophie in-
terpretieren will. Aber der Verfasser unterlaf3t es lei-
der, diesen Begriff und mit ihm verwandte Begriffe
(Transzendieren, Transzendenz, Hypostase, gelebter
Augenblick, erfillter Augenblick, Exterritorialitit
des ,Innen” gegeniiber dem Tod) durch verweilende
und eindringende Analyse derjenigen Textstellen zu
interpretieren, an denen Bloch diese Begriffe ver-
wendet. Und er Gberformt Blochs Gesamtphiloso-
phie durch eine Systematik, die eher der traditionel-
len Metaphysik entnommen ist, als Blochs eigenem
Denken (erst Ontologie, dann Anthropologie, dann
Geschichtsphilosophie, Religionsphilosophie und
Religionskritik)., Der Eindruck von einer ,Inkon-
sequenz in Blochs ontologischem Denken” ergibt
sich so in Wahrtheit erst daraus, daB3 Blochs Aussa-
gen sich der vom Verfasser gewdhlten Systematik
nicht figen wollen. Und manche Widerspriiche’, die
der Verfasser aufzuweisen meint, liegen nicht in
Blochs Denken selber, sondern zeigen nur an, dal3
Bloch nicht so interpretiert sein will, wie der Verfas-
ser ihn verstehen machte.

Bochum Richard Schaeffler

REIKERSTORFER JOHANN (Hg.), Gesetz und
Freiheit. (152.) Herder, Wien—Freiburg—Basel
1983. Kart. lam. DM 22,— / S 150,—.

Ch. von Montesquieu hat einmal iiber die Freiheit
bemerkt: ,Es gibt kein Wort, dasso veschiedenste Be-
deutungen bekommen und die Geister auf so viele
Weise beansprucht hat, wie das Wort Freiheit”, Her-
ausforderung und Anregung zugleich ist die vorwie-
gend neuzeitliche Diskussion um den Freiheitsbe-
griff auch fiir die Theologie geworden. Dabei steht
Freiheit in Relation zu Gesetz, zu Gnade, zu Evangeli-
um. Diesen verschiedenen Relationen des Freiheits-
begriffes geht der vorliegende Sammelband nach. Er
geht zuriick auf eine Ringvorlesung an der Theologi-
schen Hochschule St. Pélten, die duch einige Beitra-
ge erginzt wurde.

G. Braulik, Gesetz als Evangelium. Rechtfertigung
und Begnadigung nach der deuteronomischen Tora
(9—19) deutet das atl Gesetz im Sinne des begnaden-
den und freisprechenden Evangeliums, und nicht im
Gegensatz zu ihm. G. Greshake, Freiheit oder Gna-
de? Zum Verhiltniszweier Programmworte mensch-
lichen Selbstverstindnisses (21—47) zeigt vornehm-
lich dogmengeschichtlich eine Zuordnung von
Freiheit und Gnade im Sinne einer verdankten Frei-
heit. R. Langthaler, Freiheit und Gesetz. Ein kanti-
scher ProblemaufriB} (49—63) reflektiert auf dem
Hintergrund der kantischen Freiheitsphilosophie
das Verhiltnis von Freiheit und Willkiir und gibt
Hinweise auf eine mogliche Grundlegung von Sitte,
Recht und Moral. H. Merklein, Die Antithesen der
Bergpredigt (Mt 5) nach der Intention Jesu (65—84)
bemiiht sich traditionskritisch um den urspriingli-
chen Text. Die Antithesen werden als Weisungen,

263



nicht als Gebote und Gesetze verstanden, so daf3 sich
die Frage nach der Erfiillbarkeit dieser Forderungen
nichtstellt. E Muf3ner, Gesetz und Evangelium, pau-
linisch und jesuanisch gesehen (85—97) stellt Aspek-
te der verschiedenen ntl Begriffsinhalte von Gesetz
und Evangelium sowie ihr jeweiliges Verhiltnis zu-
einander dar. Besonderes Interesse gilt dabei dem
Gesprich mit dem Judentum sowie der Fragestel-
lung, inwieweit eine kirchliche Rechts- und Lebens-
ordnung von den ntl Aussagen zum Gesetz betroffen
wird. O. H. Pesch, Gesetz und Evangelium. Eine lut-
herische Formel als Herausforderung fiir die katho-
lische Ekklesiologie (99—129) zeigt auf, welche Be-

deutung Luthers Aussage hat, die Unterscheidung .

von Gesetz und Evangelium sei die héchste Kunst in
der Christenheit”. Wer sie nicht beherrscht, mag sich
mit der Schrift befassen, so viel er will, er wird
dennoch nichts von ihr verstehen. . Reikerstorfer,
Zur Frage nach dem ,wahren” Menschen (131—148)
deutet die anthropologische Relevanz der Rede von
Gott und die theologische Bedeutung der Rede vom
Menschen. Nur im — recht verstandenen — Glau-
ben wird zugleich der Wahrheit Gottes und des Men-
schen entsprochen.

Dieser Uberblick zeigt, daB eine Vielfalt von Metho-
den und Fachgebieten begegnen. Dennoch ist das
Werk nicht einfachhin ein Sammelband. Denn die
verschiedenen Beitrige ordnen sich durch das ge-
meinsame Problem Freiheit zueinander. Damit kann
das Buch einen Baustein bieten zum Gesprich zwi-
schen den theologischen Disziplinen und einen Bei-
trag leisten zur Einheit der Theologie.

Passau Peter Neuner

EBELING HANS (Hg.) Der Tod in der Moderne.
(Taschenbiicher Syndikat/EVA, Bd. 36). Frank-
furt/Main 1984. Ppb. DM 16,80.

Der derzeit in Paderborn lehrende Philosoph Hans
Ebeling meint im Vorwort zur Neuauflage des 1979
erstmals erschienenen Buches, es wire vielleicht bes-
ser, die hier dargestellten Anliegen der gegenwirti-
gen Thanatologie wiiren veraltet. Sie seien es aber lei-
der nicht und man miisse sich daher erneut der
Leserschaft stellen.

Mit Heideggers ,Sein und Zeit* setzt Ebeling die In-
version der philosophischen Rede vom Tod an: Die
Hoffnung auf Unsterblichkeit sei nun endgiiltig
preisgegeben; sie sei umgeschlagen in die erniich-
ternde Einsicht, daB der Tod fiir den Menschen nicht
mehr Ubergang, sondern Ende sei. — Im Schatten
dieser unfrohen Botschaft siedelt Ebeling Essays
bzw. einzelne Kapitel iber den Tod aus Biichern von
hauptsichlich deutschen Autoren an, darunter Hei-
degger, Lowith, Jaspers, Bloch, Adorno, Marcuse;
aber auch Sartre, Kolakowski, und Illich finden
Aufnahme — man weil} eigentlich nicht, warum.
Sollen diese drei Nichtdeutschen, die {iber den Tod
handeln, den Titel ,Der Tod in der Moderne” recht-
fertigen? Oder ist der Tod im 20. Jh. doch eine ,rein”
deutsche Angelegenheit, ein ,Meister aus Deutsch-
land’, wie es in der ,Todesfuge” Paul Celans heif3t7 —
Ebeling ist einerseits zwar selbstkritisch genug,
Georges Clemenceau zu zitieren, der die Deutschen
einer krankhaften und satanischen Todessehnsucht
bezichtigte. Der Herausgeber stellt sich aber — wohl

264

unbewul3t — durch die fleiBige Sammlung und Her-
ausgabe von Todesgedanken selbst in diese Tradi-
tion. ,Ja, die Deutschen sind griindlich. Sie machen
ausallem ein Museum" sagte Franz Kafka 1923 zu sei-
nem jungen Freund Gustav Janouch. Wie recht er
doch hattel Denn was geschieht in dieser Antholo-
gie? In einer SchriftgréBe, gegen die sich jedes noch
so sehr am Tod interessierte Auge striuben muf,
wird der alten Krankheit der deutschen Philosophie
gehuldigt: Unverstindlichkeit sei die Maxime! Was
soll der konkrete, lebendige und lebenwollende
Mensch mit Passagen wie dieser anfangen: ,Nicht die
empirischen Wissenschaften und schon gar nicht die
Theologien haben auf die Charakteristik des Ster-
bens EinfluB, sondern allein eine dem Anspruch
nach nichtempirische, aber strikt ,diesseitige’ Diszi-
plin, die philosophische Thanatologie. Indem sie
den Rechtsanspruch der empirischen Thanatologien
beschneidet, 148t sie zugleich auch schon eine theo-
logische Thanatologie als ebenfalls ,ontisch’ orien-
tiertausdem Spiel. Zwar geriertsiesichals,blof3' me-
thodisch, keineswegs dogmatisch atheistisch. Doch
die Sicherheit ihres Selbstverstindnisses reicht dabei
so weit, daf} es gar nicht erst noch einer besonderen
Begriindung des methodischen Atheismus bediirfte.”
(S. 16) — So und dhnlich geht es passagen- und sei-
tenweise dahin: unerquicklich-abstrakt, nur-
anstrengend, phantasielos. Am Schluf} der Einlei-
tungallerdings wird — bezeichnend fiir die Ratlosig-
keit der Philosophie — die Sprache der Dichtung be-
mitht: Ausgerechnet ein Zitat aus den ,Bremer
Stadtmusikanten” (,etwas Besseres als den Tod fin-
dest du iiberall”) schlief3t die elfenbeinernen Todes-
reflexionen ab,

Was dem Herausgeber entgangen sein diirfte: Die
deutsche Philosophie (sofern es sie noch gibt) ist
nicht allein auf der Welt mit ihrem ,Memento mori”.
Es ist eine alte, {ibrigens von Heidegger neu genihrte
Arroganz europidischer Philosophen der Neuzeit,
andere Traditionen (wie etwa die michtige indische)
einfach zu iibersehen. Aber bitteschén: Auch dort
wird gelebt und gestorben, und zwar selbstverstand-
licher, gelassener und wahrscheinlich auch heiterer
als auf Europa, der Halbinsel Asiens.

Es ginge auch weniger kompliziert. Das hat z. B.
Giinther Anders in seinem Mini-Aufsatz ,Die Anti-
quiertheit des Sterbens” (1979) gezeigt. So gilt
schlieBlich doch Clemenceaus Ausruf: ,Wie lieben

diese Menschen den Tod!”
Linz Helmut Schink
SCHUBERT VENANZ (Hg.), Karl Marx

(1818—1883). Eine Ringvorlesung der Universitit
Miinchen. (423.) EOS-Verlag, Erzabtei St. Ottilien
1984. Ppb. DM 16,80.

Karl Marx zihlt noch lange nicht zum alten Eisen —
trotz der 100 Jahre, die man jetzt (1983) seit seinem
Tod zihlte. Marx gehért sicher zu den Menschen, die
Interesse verdienen weniger wegen der Antwort, die
sie gaben als wegen der Fragen, die sie aufwerfen.

Bei der Centenarfeier gab es wieder AnlaB zu Uber-
blicksveranstaltungen (vgl. die Ringvorlesung der
Linzer Theol. Hochschule 1983/84, publiziert unter
dem Titel ,Marxismus—Christentum®, hg. von F.
Reisinger und G. Rombold; Linzer Phil.-Theol. Rei-



