nicht als Gebote und Gesetze verstanden, so daf3 sich
die Frage nach der Erfiillbarkeit dieser Forderungen
nichtstellt. E Muf3ner, Gesetz und Evangelium, pau-
linisch und jesuanisch gesehen (85—97) stellt Aspek-
te der verschiedenen ntl Begriffsinhalte von Gesetz
und Evangelium sowie ihr jeweiliges Verhiltnis zu-
einander dar. Besonderes Interesse gilt dabei dem
Gesprich mit dem Judentum sowie der Fragestel-
lung, inwieweit eine kirchliche Rechts- und Lebens-
ordnung von den ntl Aussagen zum Gesetz betroffen
wird. O. H. Pesch, Gesetz und Evangelium. Eine lut-
herische Formel als Herausforderung fiir die katho-
lische Ekklesiologie (99—129) zeigt auf, welche Be-

deutung Luthers Aussage hat, die Unterscheidung .

von Gesetz und Evangelium sei die héchste Kunst in
der Christenheit”. Wer sie nicht beherrscht, mag sich
mit der Schrift befassen, so viel er will, er wird
dennoch nichts von ihr verstehen. . Reikerstorfer,
Zur Frage nach dem ,wahren” Menschen (131—148)
deutet die anthropologische Relevanz der Rede von
Gott und die theologische Bedeutung der Rede vom
Menschen. Nur im — recht verstandenen — Glau-
ben wird zugleich der Wahrheit Gottes und des Men-
schen entsprochen.

Dieser Uberblick zeigt, daB eine Vielfalt von Metho-
den und Fachgebieten begegnen. Dennoch ist das
Werk nicht einfachhin ein Sammelband. Denn die
verschiedenen Beitrige ordnen sich durch das ge-
meinsame Problem Freiheit zueinander. Damit kann
das Buch einen Baustein bieten zum Gesprich zwi-
schen den theologischen Disziplinen und einen Bei-
trag leisten zur Einheit der Theologie.

Passau Peter Neuner

EBELING HANS (Hg.) Der Tod in der Moderne.
(Taschenbiicher Syndikat/EVA, Bd. 36). Frank-
furt/Main 1984. Ppb. DM 16,80.

Der derzeit in Paderborn lehrende Philosoph Hans
Ebeling meint im Vorwort zur Neuauflage des 1979
erstmals erschienenen Buches, es wire vielleicht bes-
ser, die hier dargestellten Anliegen der gegenwirti-
gen Thanatologie wiiren veraltet. Sie seien es aber lei-
der nicht und man miisse sich daher erneut der
Leserschaft stellen.

Mit Heideggers ,Sein und Zeit* setzt Ebeling die In-
version der philosophischen Rede vom Tod an: Die
Hoffnung auf Unsterblichkeit sei nun endgiiltig
preisgegeben; sie sei umgeschlagen in die erniich-
ternde Einsicht, daB der Tod fiir den Menschen nicht
mehr Ubergang, sondern Ende sei. — Im Schatten
dieser unfrohen Botschaft siedelt Ebeling Essays
bzw. einzelne Kapitel iber den Tod aus Biichern von
hauptsichlich deutschen Autoren an, darunter Hei-
degger, Lowith, Jaspers, Bloch, Adorno, Marcuse;
aber auch Sartre, Kolakowski, und Illich finden
Aufnahme — man weil} eigentlich nicht, warum.
Sollen diese drei Nichtdeutschen, die {iber den Tod
handeln, den Titel ,Der Tod in der Moderne” recht-
fertigen? Oder ist der Tod im 20. Jh. doch eine ,rein”
deutsche Angelegenheit, ein ,Meister aus Deutsch-
land’, wie es in der ,Todesfuge” Paul Celans heif3t7 —
Ebeling ist einerseits zwar selbstkritisch genug,
Georges Clemenceau zu zitieren, der die Deutschen
einer krankhaften und satanischen Todessehnsucht
bezichtigte. Der Herausgeber stellt sich aber — wohl

264

unbewul3t — durch die fleiBige Sammlung und Her-
ausgabe von Todesgedanken selbst in diese Tradi-
tion. ,Ja, die Deutschen sind griindlich. Sie machen
ausallem ein Museum" sagte Franz Kafka 1923 zu sei-
nem jungen Freund Gustav Janouch. Wie recht er
doch hattel Denn was geschieht in dieser Antholo-
gie? In einer SchriftgréBe, gegen die sich jedes noch
so sehr am Tod interessierte Auge striuben muf,
wird der alten Krankheit der deutschen Philosophie
gehuldigt: Unverstindlichkeit sei die Maxime! Was
soll der konkrete, lebendige und lebenwollende
Mensch mit Passagen wie dieser anfangen: ,Nicht die
empirischen Wissenschaften und schon gar nicht die
Theologien haben auf die Charakteristik des Ster-
bens EinfluB, sondern allein eine dem Anspruch
nach nichtempirische, aber strikt ,diesseitige’ Diszi-
plin, die philosophische Thanatologie. Indem sie
den Rechtsanspruch der empirischen Thanatologien
beschneidet, 148t sie zugleich auch schon eine theo-
logische Thanatologie als ebenfalls ,ontisch’ orien-
tiertausdem Spiel. Zwar geriertsiesichals,blof3' me-
thodisch, keineswegs dogmatisch atheistisch. Doch
die Sicherheit ihres Selbstverstindnisses reicht dabei
so weit, daf} es gar nicht erst noch einer besonderen
Begriindung des methodischen Atheismus bediirfte.”
(S. 16) — So und dhnlich geht es passagen- und sei-
tenweise dahin: unerquicklich-abstrakt, nur-
anstrengend, phantasielos. Am Schluf} der Einlei-
tungallerdings wird — bezeichnend fiir die Ratlosig-
keit der Philosophie — die Sprache der Dichtung be-
mitht: Ausgerechnet ein Zitat aus den ,Bremer
Stadtmusikanten” (,etwas Besseres als den Tod fin-
dest du iiberall”) schlief3t die elfenbeinernen Todes-
reflexionen ab,

Was dem Herausgeber entgangen sein diirfte: Die
deutsche Philosophie (sofern es sie noch gibt) ist
nicht allein auf der Welt mit ihrem ,Memento mori”.
Es ist eine alte, {ibrigens von Heidegger neu genihrte
Arroganz europidischer Philosophen der Neuzeit,
andere Traditionen (wie etwa die michtige indische)
einfach zu iibersehen. Aber bitteschén: Auch dort
wird gelebt und gestorben, und zwar selbstverstand-
licher, gelassener und wahrscheinlich auch heiterer
als auf Europa, der Halbinsel Asiens.

Es ginge auch weniger kompliziert. Das hat z. B.
Giinther Anders in seinem Mini-Aufsatz ,Die Anti-
quiertheit des Sterbens” (1979) gezeigt. So gilt
schlieBlich doch Clemenceaus Ausruf: ,Wie lieben

diese Menschen den Tod!”
Linz Helmut Schink
SCHUBERT VENANZ (Hg.), Karl Marx

(1818—1883). Eine Ringvorlesung der Universitit
Miinchen. (423.) EOS-Verlag, Erzabtei St. Ottilien
1984. Ppb. DM 16,80.

Karl Marx zihlt noch lange nicht zum alten Eisen —
trotz der 100 Jahre, die man jetzt (1983) seit seinem
Tod zihlte. Marx gehért sicher zu den Menschen, die
Interesse verdienen weniger wegen der Antwort, die
sie gaben als wegen der Fragen, die sie aufwerfen.

Bei der Centenarfeier gab es wieder AnlaB zu Uber-
blicksveranstaltungen (vgl. die Ringvorlesung der
Linzer Theol. Hochschule 1983/84, publiziert unter
dem Titel ,Marxismus—Christentum®, hg. von F.
Reisinger und G. Rombold; Linzer Phil.-Theol. Rei-



