verhandelt wird, beruft man sich auf Paulus, jenen
nicht ganz unproblematischen ,Zeugen des Aufer-
standenen” (E. Biser). Romer 13,1—7 hat gewil3 eine
Wirkungsgeschichte wie nur wenige andere Stellen
der ntl Schriften, vergleichbar etwa Joh 19 (,Mein
Reich ist nicht von dieser Welt”) oder die ,klassische
politische Stelle” Mk 12 (,Gebt dem Kaiser, was ihm
gebiihrt . . ). Rémer 13 ist im Vergleich zu anderen
Stellen nicht nur ein viel strapazierter Text, sondern
— zu allem Uberfluf — auch ein hermeneutisch
sperriger Text. Die Frage 146t sich nicht ein fiir alle-
mal erledigen: Was mag Paulus gemeint haben?
Die Freiburger Dissertation von L. Pohle schliefit
eine Liicke: Sie sondiert und typisiert die Interpreta-
tionen der letzten 100 Jahre (deutschsprachiger Lite-
ratur). Natiirlich bleiben die Interpretationsprinzi-
pien dabei diskutabel, aber die hier gewihlte
Vorgangsweise ist vertretbar und zuverldssig. Es
bleibt auch trotz aller wissenschaftlichen Methode
angesichts dieses Textes das ,Problem hergebrachter
Vorverstindnisse” (159—176).

Sie bietet dieses Buch einen Befund, aber keine Lo-
sung der Frage zum stets neu aufgegebenen Problem
Christ und Staat”. Erginzend zu diesem Buch sei auf
einen neueren Aufsatz verwiesen, derin diesem Buch
noch nicht beriicksichtigt werden konnte: Luise
Schottroff, ,Gebt dem Kaiser, was dem Kaiser ge-
hort, und Gott, was Gott gehért.” Die theologische
Antwort der urchristlichen Gemeinden auf ihre ge-
sellschaftliche und politische Situation, in: Jiirgen
Moltmann (Hg.), Annahme und Widerstand, Kaiser
Traktate 79, Miinchen 1984, 15—58.

Linz Ferdinand Reisinger

DOGMATIK

DAHM ALBERT, Der Gerichtsgedanke in der Ver-
séhnungslehre Karl Barths. (Konfessionskundliche
und kontroverstheologische Studien, Bd. XLVII).
(234.) Bonifatius-Druckerei, Paderborn 1983. Ln.

Die im WS 1981/82 an der Theologischen Fakultit
Trier angenommene Dissertation stellt K. Barths
Verséhnungslehre als vom Gedanken des Gerichts
bestimmt dar. Der Sohn Gottes hat die verlorene Sa-
che des Menschen dadurch wieder aufgenommen
und zum Guten gewendet, dal3 er an die Stelle des
Siinders getreten ist und im Gang zum Kreuz sich
dem gottlichen Zorngericht unterworfen hat, das
dem Menschen der Siinde von Rechts wegen zu-
kommt. Der Zorn Gottes, der im Gericht iiber den
Sohn zum Ausdruck kommt, ist jedoch im Grunde
nichts anderes als eine Gestalt der unendlichen Liebe
Gottes. ZwarstoBt er den Christus in die tiefste Gott-
verlassenheit, aber gerade darin setzt sich der macht-
volle Bundeswille Gottes durch, der die Siinde iiber-
windet. Der Bund ist die Voraussetzung des
Gerichtes; im Gericht wird der Bund wieder herge-
stellt.

Vf. stellt diese Gerichts- und Verséhnungslehre
Barths auf dem Hintergrund protestantischer Theo-
logie dar. Er sieht Ansitze dieser Gerichtsbotschaft
bei W, Herrmann, Chr. Blumhardt, F. Chr. Oetinger,
J. A. Bengel u. a., aber auch bereits bei Luther. In der
Darstellung von Barths Lehre steht im Zentrum die

Einheit von Bund und Gericht. Wegen des gebroche-
nen Bundes wird das Gericht unabdingbar. In dieser
Spannung von Bund und Gericht wird nach Vf. letzt-
lich auch die Barthsche Inkarnationstheorie einge-
ordnet.

Ein abschlieBender Teil versucht einen Vergleich der
Barthschen Gerichtslehre ,mit der katholischen Po-
sition” (188). Dabei fillt es offensichtlich gar nicht
leicht, das Katholische eindeutig zu bestimmen, so
dal letztlich die Lehre des Thomas von Aquin als
MaBstab herhalten muB3. Und da zeigt sich zufolge
V¥., daf3 Barth in verschiedener Hinsicht hinter Tho-
mas zuriickbleibt: Die Vorstellung des Kreuztodes
Christi als Opfer kommt zu kurz, die Botschaft von
der Satisfaktion ist bei Barth zwar vorhanden, er-
scheint aber jedenfalls partiell als inhaltlich entleert;
der Gedanke, daf3 Jesus durch seinen Tod Verdienste
erworben hat, fehlt bei Barth. In all diesen Punkten
ist Barth also nicht katholisch und war Thomas of-
fensichtlich schon weiter. Es stellt sich die Frage, ob
eine derartige Methode der Vergleichung quer durch
die Jahrhunderte und ihre jeweilige konkrete Frage-
stellung, sowie iiber die Konfessionen, die ja jeweils
als ganze ein Verstehensmodell von christlicher Bot-
schaft darstellen, das Gesprich weiterfithren kann.
Diese Frage bleibt bestehen trotz der unbezweifelten
Bemithung des V., die Barthsche Rechtfertigungs-
lehre in sich schliissig und einfithlsam zu erheben.
Passau Peter Neuner

SCHILSON ARNO, Theologie als Sakramenten-
theologie. Die Moysterientheologie Odo Casels.
(Tiibinger Theologische Studien, Bd. 18). (356.)
Matthias-Griinewald-V.,, Mainz 1982. Kart. DM
48,—.

VE. willdurcheinen Riickgriffauf Casel ,einenBeitrag
zur gegenwirtigen, neu auflebenden Diskussion
iiber Sinn und Verstindnis der Sakramente leisten”
(24).Im1. Kapitel (19—42) wird das genannte Anlie-
gen niher skizziert, ausgehend von der Bedeutung
symbolischer Kommunikation fiir die Selbstidenti-
fikation einer Gemeinschaft, die dann auf die Sakra-
mente als Handlungen der Kirche iibertragen wird.

In der Ausemandersetzung mit den wichtigsten Ar-
beiten iiber Casel wird ein guter Uberblick iiber den
Stand der Diskussion gegeben. In einem ersten
Schritt wird im 2. Kapitel (43—131) das Selbstver-
stiandnis der Theologie Casels als ,neue Denkform®
beschrieben, durch die die rational geprigte neu-
scholastische Theologie iiberwunden und das ,My-
sterium” neu entdeckt wird. Dieser grundlegend
neue Ansatz, der die Abkehr vom Subjektiven und
die Heimkehr zum Objektiven umfaBt, wird dannin
zwei Exkursen in die geistesgeschichtliche Situation
am Beginn des 20. Jahrhunderts und in die damals
aufbrechende Liturgische Bewegung eingebunden.
Letztere wird in drei Vertretern: I. Herwegen,
R. Guardini und A. L. Mayer, vorgestellt, dieim un-
mittelbaren EinfluBbereich Casels standen und das
Bemiihen um die Relevanz des Christentums fiir die
damalige Zeit als dessen Anliegen verdeutlichen. In
einem zweiten Schritt wird die normative Rolle des
patristischen Denkens behandelt, das fiir Casel das
Jin allem Wesentlichen gottliches Modell der Kirche”
bleibt (103). Im dritten Schritt wird Theologie als

269



