verhandelt wird, beruft man sich auf Paulus, jenen
nicht ganz unproblematischen ,Zeugen des Aufer-
standenen” (E. Biser). Romer 13,1—7 hat gewil3 eine
Wirkungsgeschichte wie nur wenige andere Stellen
der ntl Schriften, vergleichbar etwa Joh 19 (,Mein
Reich ist nicht von dieser Welt”) oder die ,klassische
politische Stelle” Mk 12 (,Gebt dem Kaiser, was ihm
gebiihrt . . ). Rémer 13 ist im Vergleich zu anderen
Stellen nicht nur ein viel strapazierter Text, sondern
— zu allem Uberfluf — auch ein hermeneutisch
sperriger Text. Die Frage 146t sich nicht ein fiir alle-
mal erledigen: Was mag Paulus gemeint haben?
Die Freiburger Dissertation von L. Pohle schliefit
eine Liicke: Sie sondiert und typisiert die Interpreta-
tionen der letzten 100 Jahre (deutschsprachiger Lite-
ratur). Natiirlich bleiben die Interpretationsprinzi-
pien dabei diskutabel, aber die hier gewihlte
Vorgangsweise ist vertretbar und zuverldssig. Es
bleibt auch trotz aller wissenschaftlichen Methode
angesichts dieses Textes das ,Problem hergebrachter
Vorverstindnisse” (159—176).

Sie bietet dieses Buch einen Befund, aber keine Lo-
sung der Frage zum stets neu aufgegebenen Problem
Christ und Staat”. Erginzend zu diesem Buch sei auf
einen neueren Aufsatz verwiesen, derin diesem Buch
noch nicht beriicksichtigt werden konnte: Luise
Schottroff, ,Gebt dem Kaiser, was dem Kaiser ge-
hort, und Gott, was Gott gehért.” Die theologische
Antwort der urchristlichen Gemeinden auf ihre ge-
sellschaftliche und politische Situation, in: Jiirgen
Moltmann (Hg.), Annahme und Widerstand, Kaiser
Traktate 79, Miinchen 1984, 15—58.

Linz Ferdinand Reisinger

DOGMATIK

DAHM ALBERT, Der Gerichtsgedanke in der Ver-
séhnungslehre Karl Barths. (Konfessionskundliche
und kontroverstheologische Studien, Bd. XLVII).
(234.) Bonifatius-Druckerei, Paderborn 1983. Ln.

Die im WS 1981/82 an der Theologischen Fakultit
Trier angenommene Dissertation stellt K. Barths
Verséhnungslehre als vom Gedanken des Gerichts
bestimmt dar. Der Sohn Gottes hat die verlorene Sa-
che des Menschen dadurch wieder aufgenommen
und zum Guten gewendet, dal3 er an die Stelle des
Siinders getreten ist und im Gang zum Kreuz sich
dem gottlichen Zorngericht unterworfen hat, das
dem Menschen der Siinde von Rechts wegen zu-
kommt. Der Zorn Gottes, der im Gericht iiber den
Sohn zum Ausdruck kommt, ist jedoch im Grunde
nichts anderes als eine Gestalt der unendlichen Liebe
Gottes. ZwarstoBt er den Christus in die tiefste Gott-
verlassenheit, aber gerade darin setzt sich der macht-
volle Bundeswille Gottes durch, der die Siinde iiber-
windet. Der Bund ist die Voraussetzung des
Gerichtes; im Gericht wird der Bund wieder herge-
stellt.

Vf. stellt diese Gerichts- und Verséhnungslehre
Barths auf dem Hintergrund protestantischer Theo-
logie dar. Er sieht Ansitze dieser Gerichtsbotschaft
bei W, Herrmann, Chr. Blumhardt, F. Chr. Oetinger,
J. A. Bengel u. a., aber auch bereits bei Luther. In der
Darstellung von Barths Lehre steht im Zentrum die

Einheit von Bund und Gericht. Wegen des gebroche-
nen Bundes wird das Gericht unabdingbar. In dieser
Spannung von Bund und Gericht wird nach Vf. letzt-
lich auch die Barthsche Inkarnationstheorie einge-
ordnet.

Ein abschlieBender Teil versucht einen Vergleich der
Barthschen Gerichtslehre ,mit der katholischen Po-
sition” (188). Dabei fillt es offensichtlich gar nicht
leicht, das Katholische eindeutig zu bestimmen, so
dal letztlich die Lehre des Thomas von Aquin als
MaBstab herhalten muB3. Und da zeigt sich zufolge
V¥., daf3 Barth in verschiedener Hinsicht hinter Tho-
mas zuriickbleibt: Die Vorstellung des Kreuztodes
Christi als Opfer kommt zu kurz, die Botschaft von
der Satisfaktion ist bei Barth zwar vorhanden, er-
scheint aber jedenfalls partiell als inhaltlich entleert;
der Gedanke, daf3 Jesus durch seinen Tod Verdienste
erworben hat, fehlt bei Barth. In all diesen Punkten
ist Barth also nicht katholisch und war Thomas of-
fensichtlich schon weiter. Es stellt sich die Frage, ob
eine derartige Methode der Vergleichung quer durch
die Jahrhunderte und ihre jeweilige konkrete Frage-
stellung, sowie iiber die Konfessionen, die ja jeweils
als ganze ein Verstehensmodell von christlicher Bot-
schaft darstellen, das Gesprich weiterfithren kann.
Diese Frage bleibt bestehen trotz der unbezweifelten
Bemithung des V., die Barthsche Rechtfertigungs-
lehre in sich schliissig und einfithlsam zu erheben.
Passau Peter Neuner

SCHILSON ARNO, Theologie als Sakramenten-
theologie. Die Moysterientheologie Odo Casels.
(Tiibinger Theologische Studien, Bd. 18). (356.)
Matthias-Griinewald-V.,, Mainz 1982. Kart. DM
48,—.

VE. willdurcheinen Riickgriffauf Casel ,einenBeitrag
zur gegenwirtigen, neu auflebenden Diskussion
iiber Sinn und Verstindnis der Sakramente leisten”
(24).Im1. Kapitel (19—42) wird das genannte Anlie-
gen niher skizziert, ausgehend von der Bedeutung
symbolischer Kommunikation fiir die Selbstidenti-
fikation einer Gemeinschaft, die dann auf die Sakra-
mente als Handlungen der Kirche iibertragen wird.

In der Ausemandersetzung mit den wichtigsten Ar-
beiten iiber Casel wird ein guter Uberblick iiber den
Stand der Diskussion gegeben. In einem ersten
Schritt wird im 2. Kapitel (43—131) das Selbstver-
stiandnis der Theologie Casels als ,neue Denkform®
beschrieben, durch die die rational geprigte neu-
scholastische Theologie iiberwunden und das ,My-
sterium” neu entdeckt wird. Dieser grundlegend
neue Ansatz, der die Abkehr vom Subjektiven und
die Heimkehr zum Objektiven umfaBt, wird dannin
zwei Exkursen in die geistesgeschichtliche Situation
am Beginn des 20. Jahrhunderts und in die damals
aufbrechende Liturgische Bewegung eingebunden.
Letztere wird in drei Vertretern: I. Herwegen,
R. Guardini und A. L. Mayer, vorgestellt, dieim un-
mittelbaren EinfluBbereich Casels standen und das
Bemiihen um die Relevanz des Christentums fiir die
damalige Zeit als dessen Anliegen verdeutlichen. In
einem zweiten Schritt wird die normative Rolle des
patristischen Denkens behandelt, das fiir Casel das
Jin allem Wesentlichen gottliches Modell der Kirche”
bleibt (103). Im dritten Schritt wird Theologie als

269



,Gnosis" begriffen, d. h. als ,Glaubensschau’, durch
die eine unmittelbare Erfahrung des Objektes der
Theologie in der Feier der Liturgie gegeben ist, wes-
halb Theologie nicht Reflexion iiber bestimmte
Wahrheiten sein darf, sondern den Glaubensvollzug
im Mysterium der Liturgie zur Mitte haben muf3.
Christus habe ja ,die Sakramente nicht eingesetzt,
damit der Mensch ein neues Objekt dialektischer
Spekulationen habe, sondern damit er aus ihnen
lebe” (120, 131). Die im dritten Kapitel (132—147)
kurz vorgestellten Themen der Theologie Casels: die
Christologie, die Sakramententheologie; die ihr zu-
grunde liegende Ekklesiologie und die Pneumatolo-
gie werden im vierten Kapitel (148—2313) entfaltet.
Die Christologie steht fiir Casel im Zeichen der
Anthropologie: Der Christ ist berufen, in Christus
umgestaltet zu werden. Dieses Ziel wird nicht durch
eine subjektive Jesusfrommigkeit erreicht, auch
nicht durch eine bloBe Wirkung der Sakramente,
sondern durch eine objektive Anteilnahme an ihm
durch die sakramentale Feier. Kritik an Casel wird in
einer doppelten Richtung geiibt: DieMachtigkeit der
Gnade wird ,eher als Uberwindung und Destruktion
des Menschen gesehen denn als dessen Bestitigung
und Weg zur Selbstverwirklichung” (184); ferner ist
Teilhabe an Christus bei ihm in einer Weise Teilhabe
am Verklirten, ,daB3 die konkrete Gestalt und Ge-
schichte des irdischen Jesus kaum zum Tragen
kommt” (205f).

Die erstaunliche Vielfalt der Sakramententheologie
Casels sucht Sch. durch die Darstellung der wichtig-
sten Aspekte in eine Systematik zu bringen. Neben
Grund und Sinn der Sakramente wird auf die eher
diirftige Begriindung aus der Bibel verwiesen, der
vorrangige Riickgriff auf die Theologie der Kirchen-
viter herausgestellt und die Beziehungen zu den
heidnischen Mysterien als Bestiitigung, nicht aber
als Begriindung fiir die Heilsgegenwart zurechtge-
riickt, um schlieBlich auf die eigentliche Mysterien-
gegenwart einzugehen, die als grundlegend neuer
und mutiger Weg zum heutigen Begriff des Realsym-
bols gewtirdigt wird.

In der knappen Zusammenfassung wiirdigt Sch. den
epochalen Neuansatz im Theologieverstindnis Ca-
sels durch die Uberwindung der Neuscholastik, die
iiberraschende Anthropozentrik und die beherr-
schende Rolle des Pneumas. Er meldet berechtigte
Kritik an und deutet in den ,weiterfithrenden Aspek-
ten und Aufgaben” die richtige Spur an, die durch
Casels unkritischem Festhalten an der zentralen
Symbolstruktur der Kirche und der Sakramente ge-
wiesen ist.

In der gegenwirtigen Situation, in der Liturgie weit-
hin ,praktiziert” wird ohne ihre theologische Dimen-
sion ndher zu bedenken, kann man Sch. nur danken,
auf Casel so eindringlich verwiesen zu haben und
sein schwer zugédngliches Werk in seiner Bedeutung
fiir die gegenwiirtige Diskussion um den Sinn der Sa-
kramente erschlossen zu haben.
Linz Hans Hollerweger
WALLEAMBROOSR. vande, Biszum Anbruchder
Morgenréte. GrundriB einer christlichen Eschatolo-
gie. Ausdem Flamischeniibersetzt von Hugo Zulauf.
(308.) Patmos, Diisseldorf 1983. Ln DM 38,—.

270

Der Verfasser will mit seiner Darstellung einer Escha-
tologie fragenden und suchenden Menschen helfen,
ihr personliches Glauben selbst zu formulieren und
zu begriinden” (43).

Das Buch hilft dem Leser, die Aussagen der Bibel zu
den Letzten Dingen zu verstehen. In einer gut ver-
stindlichen und eingéngigen Sprache legt der Ver-
fasser aus einer umfangreichen Kenntnis der Bibel,
der apokalyptischen Texte und ihrer Auslegung in
iiberzeugender Weise die Aussagen der Bibel zur
Eschatologie vor. Zunichst zeigt er, wie in der Ge-
schichte desim Alten Testament bezeugten Glaubens
,nicht nach einem individuellen Leben nach dem
Tod, nach einer Zukunft iiber den Tod des Individu-
ums hinaus gefragt wird” (63), und wie aus dem Be-
kenntnis zum geschichtsmachtigen Gott der Glaube
an eine Auferstehung des Gerechten und die Erwar-
tung einer Zukunft fiir das Volk und schlieBlich eine
universale Erwartung wichst. Die neutestamentli-
chen Einsichten werden vor dem Hintergrund der
apokalyptischen Vorstellungen gedeutet,

In einem mehr systematischen Teil, in dem die Ergeb-
nisse der biblischen Arbeit in der Geschichte des
christlichen Glaubens vermittelt und in eine Begeg-
nung mit dem Wirklichkeitverstindnis des Men-
schen von heute gebracht werden (181—274), geht
der Verfasser davon aus, daB die Eschatologie keine
Antwort auf wissenschaftliche Fragen nach dem
Ende des Menschen der Geschichte und des Kosmos
gibt. Es wird nicht Neugierde befriedigt. ,Die Schrift
gibt Antwort auf existentielle Fragen, das heif3t auf
Fragen, die sich aus tief-menschlichen Erfahrungen
stellen, von denen aus man mehr nach Er-lésung
ruft, als nach Lisung sucht. Die Bibel laBt auch kei-
nen Sinn entdecken, sie zeigt nur einen Weg als
Aus-weg"” (186). Das Bemiihen des Verfassers, Vor-
stellungen auszurdumen, die das Glauben erschwe-
ren, ist anzuerkennen. Uberlieferte Vorstellungen
vom Fiirbittgebet der Heiligen und dem Gebet fiir die
Verstorbenen werden gerechtfertigt. Die Vermitt-
lung bleibt bei sehr offenen Formulierungen, die ein
an der Geschichte der Philosophie geschultes Den-
ken nicht befriedigen. Die Stirke des Buches liegt in
den biblischen Ausfithrungen. Sie verdienen Be-
achtung.

Passau Philipp Schiifer

SCHREITER ROBERT (Hg.), Erfahrung aus Glau-
ben. Edward Schillebeeckx-Lesebuch. (328.)
Herder, Freiburg 1984. Geb. DM 38,—.

Nach K. Rahner und H. Urs v. Balthasar widmet der
Herder-Verlag dem hollindischen Dogmatiker E.
Schillebeeckx ein ,Lesebuch”, Und es gilt festzuhal-
ten, daf3 dieses unter den drei angebotenen das gelun-
genste sein diirfte.

Dabei bietet sich die systematische Theologie S.
nicht von vornherein dafiir an, Teile aus gréBeren
Zusammenhingen herauszunehmen. Hg., ein in
Amerika lehrender Schiiler des hollindischen Dog-
matikers, geht aber sauber und zuverlissig zu Werk.
Seine Einfithrungen erschlieen die thematischen
Zusammenhiinge fir Texte, die aus verschiedenen
Epochen stammen. Dal3 hierbei hermeneutische
Probleme erwachsen, wird keineswegs verschwie-
gen. Der bewuBt kritische Hermeneutiker S. redet



