HANS HOLLERWEGER
Das Beten in der Gemeinde

Die Auflésung des Gottesdienstes in fast lauter Messen (seit etwa 1945) ist in der Geschichte der Kirche
etwas Neues. Diese Entwicklung fiihrt in die Enge. Dem Autor (Prof. fiir Liturgik an der Theol. Fakul-
tat Linz) sind die freien, volksnahen Gottesdienste und Andachten ein grof3es Anliegen. In ihnen zeigt
sich eine Pfarreals betende Gemeinde, die vor allem auch dem anfinglichen Glauben ihrer Mitglieder
Rechnung tragt. Einige Formen haben sich erhalten. Neue Ansitze kommen von der Jugend.
(Redaktion)

Seit einigen Jahrzehnten ist ein allmahliches, von der Pastoral stillschweigend hinge-
nommenes Verschwinden der regelmiig gehaltenen nichteucharistischen Gottesdien-
steim Gange. Der Bruch mit der fritheren Praxis fillt in etwa mit dem Zweiten Weltkrieg
und den damit verbundenen Beschrénkungen, aber ebenso mit der sich in den Pfarrge-
meinden verbreitenden Liturgischen Bewegung zusammen. Wihrend es bis zu diesem
Termin in jeder Pfarrgemeinde eine sonntigliche Andacht gab, die von einer kleineren
Zahl meist lterer und frommer Christen besucht war, und an Hochfesten eine festliche
Feier (Vesper oder musikalische Litanei), zu der die ganze Pfarrgemeinde eingeladen
war, empfand man bald die Andacht als veraltet und tiberfliissig und nahm ihr durch
die Einfithrung der Abendmessen auch noch den angestammten Termin weg. Inzwi-
schen hat sich der sonntégliche Lebensrhythmus vollig verindert, so daB auch von der
gesellschaftlichen Situation her die Voraussetzungen geschwunden sind. Als ,Nachruf”
auf die sonntigliche Andacht erinnere ich mich an die jeden Sonntag zu hérende Ver-
lautbarung: ,Heute nachmittag um 2 Uhr Litanei, Lied und heiliger Segen”. Die Andacht
horte ohne Widerrede auf; man fand es nicht der Mithe wert, fiir sie Krifte zu investie-
ren, weil offensichtlich zentralere Anliegen im Vordergrund standen.

Dennoch sind einige Andachtsformen iiberaus lebendig geblieben: die Adventkranz-
weihe (die sogar neu zugewachsen ist), die Dankandacht zum JahresschluB, das Toten-
gedenken zu Allerheiligen, der Anbetungstag, der Kreuzweg, die Totenwache (von der
jeweilsbetroffenen Gruppe), die Maiandacht. Diese Andachten kommen offensichtlich
den Bediirfnissen der Menschen entgegen und greifen Anliegen auf, die zum gemeinsa-
men Beten bewegen. AuBerdem sind diese Gebetsgottesdienste so gestaltet, dal3 sie der
Mentalitat des Volkes entsprechen.

Doch iiberrascht ein Neuaufbruch in unserer Zeit: Die verschiedensten Gruppen halten
in der Kirche, in Pfarrzentren, aber ebenso in Hiusern und Wohnungen Gebetstreffen,
die Jugend hilt Vespern mit einer respektablen Linge, es gibt Gebetsnichte, ,Friih-
schichten” und ,Spatschichten”. Alle diese Gebetsformen werden sehr engagiert und le-
bendig vollzogen, sie sind anspruchsvoll hinsichtlich ihres Inhaltes und ihrer Lange,
orientieren sich wenig an liturgischen Formen und sind oft nicht in das gemeindliche
Leben integriert. Deshalb werden sie kaum als Weiterfithrung der fritheren Andachten
empfunden. Sie zeigen aber jedenfalls, daf} dem gegenwirtig in der Kirche engagierten
(jungen) Menschen die Feier der Eucharistie als Ausdruck des gemeinsamen Glaubens
nicht geniigt. Diese Chance gilt es zu niitzen.

1. Das gemeinschaftliche Beten im Neuen Testament

Aus den Schriften des Neuen Testamentes 143t sich eine Fiille von auf3ereucharistischen

304



Gebetsformen erschlieen.! Die Erfahrung des von Christus geschenkten ,neuen We-
ges” dringte offensichtlich zu einem vielfiltigen und hiufigen, ja taglichen Beten in Ge-
meinschaft. Wiahrend die Eucharistiefeier von der ganzen Gemeinde und ihrem Leiter
getragen wurde, waren die Wortgottesdienste Sache einzelner charismatisch begabter
Christen und Gruppen, die sich aus dem Glauben heraus zum gemeinsamen Gebet ge- *
dringt fithlten.

Im Mittelpunkt dieser Versammlungen stand die gegenseitige Ermunterung und Mah-
nung aus der Verkiindigung des Glaubens und der Erfahrung der Gegenwart des erhéh-
ten Herrn. Im Lobpreis, im Dank und in der Bitte, in Freude und Zuversicht, in der Prii-
fung des Gewissens gaben die Gliubigen spontan und vielfiltig Antwort auf das
verkiindete Wort der Propheten und Lehrer. Es ist begreiflich, dal fiir die Versammlung
der ganzen Gemeinde zwar die alttestamentlichen Formen des Synagogengottesdienstes
maBgeblich wurden, fiir den Gebetsgottesdienst aber die freie Gestaltung mit der Mog-
lichkeit der Beteiligung aller Anwesenden selbstverstandlich wurde. ,Doch bildete sich
allmahlich ein lockeres Ablaufschema heraus: BegriilBung mit Segenswunsch durch
den/die Leiter solcher Gottesdienste; Gebet zu Christus, dem erhéhten Herrn und zum
Heiligen Geist; Lieder, Lobspriiche; lehrhafte Darlegungen; prophetisch-seelsorgliche
Worte und Impulse; Bekenntnisworte, -sitze; Hymnen und Gebete mit Zurufen wie
Amen, Alleluja; SchluBsegen mit Gebetsrufen und Verheiungen. Paulus war besorgt,
daB solche Gottesdienste geordnet verliefen und dem Glauben aller Teilnehmer und
dem Aufbau der Gemeinden dienten.”?

Fiir die gegenwirtige Entwicklung ist die Feststellung wichtig, da} es in den apostoli-
schen Gemeinden den von der (ganzen) Gemeinde getragenen und den von Gruppen
oder einzelnen verantworteten charismatisch-prophetisch geprégten Gebetsgottes-
dienst gab, der neben der Eucharistiefeier und ihr zugeordnet bestand.

2. Die Geschichte ist aufschluB3reich

Mit dem Schwinden des charismatischen Elementes in den christlichen Gemeinden, der
notwendigen Strukturierung des Gemeindelebens und dem intensiven Bemiithen um
Abwehr der Gnosis dnderte sich zwar die Situation, die Notwendigkeit auBereuchari-
stischer Gebetsgottesdienste wurde jedoch nie in Frage gestellt.? In den ersten Ordnun-
gen des christlichen Lebens wird auch ein geordnetes Beten nahegelegt. Schon die Dida-
che pragte den Grundsatz ein, daf3 der Getaufte dreimal am Tag das Vater unser beten
soll., Voll ausgeprigte Ordnungen begegnen uns am Beginn des 3. Jahrhunderts bei Ter-
tullian und Hippolyt. Sie kennen bereits das Gebet am Morgen und am Abend, zur Mit-
ternacht und zur 3., 6. und 9. Stunde. Es ist klar, dal} nur ein Teil dieser Gebetszeiten
gemeinschaftlich vollzogen wurde. Es kristallisierte sich allméhlich heraus, was in den
Apostolischen Konstitutionen am Ende des 4. Jahrhunderts zur Norm geworden war:
In den Gemeinden wird tiglich das Morgen- und Abendgebet unter der Leitung der Vor-
steher vollzogen. So kann Augustinus von seiner Mutter Monika berichten: ,Zweimal
am Tag, frith und abends, kam sie, ohne dies je zu unterbrechen, in deine Kirche, nicht

1 O. Knoch, ,In der Gemeinde von Antiochia gab es Propheten und Lehrer” (Apg 13,1). Was sagt das Neue
Testament iiber urchristliche Wortgottesdienste und deren Leiter, in: L] 32 (1982) 133—150.

2 Ebd. 149.

3 Zur Geschichte: J. A. Jungmann, Christliches Beten in Wandel und Bestand, Miinchen 1969, Weitere Lite-
ratur angegeben bei F. Kohlschein, Den tiglichen Gottesdienst der Gemeinden retten. Plidoyer fiir die Tag-
zeitenliturgie in den Pfarrkirchen, in: L] 34 (1984) 195—234.

305



um leeren Klatsches willen oder aus Altweibergeschwitzigkeit, sondern auf dafB3 sie dich
hére in deinen Worten und du sie in ihren Gebeten

Es kann nicht deutlich genug betont werden, da3 das Stundengebet nicht ménchischen
Ursprungs ist, sondern sich in den Gemeinden ausgebildet hat, von den Ménchen aber
aufgegriffen und umgeformt wurde, indem die Schriftlesung innerhalb des Stundenge-
betes vermindert, das Psalmengebet dadurch aber vorherrschend wurde. In den Ge-
meinden aber wurde durch die hdufigere und schlieBlich tigliche Messe der Vollzug des
Stundengebetes zuriickgedringt und zum beinahe volligen Schwinden gebracht.

Mit der Ubertragung der rémischen Liturgie in den frinkischen Raum bilden sich neue
Formen heraus, die sich noch am Stundengebet orientieren. Im Mittelalter aber kommt
es zu einem reichen Zuwachs an Andachten und Gebetsformen (Rosenkranz, Kreuz-
weg, Passionsandachten usw.). Es war offensichtlich das Verlangen da, neben der un-
verstandenen lateinischen MeBfeier volksnahe Andachten zu haben.

Aus der Geschichte konnen wir lernen, daf es ausnahmslos immer neben der Euchari-
stie einen Gebetsgottesdienst in den Gemeinden gegeben hat, da3 urspriinglich eine
pfarrliche Form des Stundengebetes vorhanden war, und daB sich spiter Andachten ne-
ben der offiziellen Liturgie entwickelt haben.

Der geschichtliche Aufri3 der Entwicklung wire aber nicht vollstindig, wiirde man
nicht eine fiir die auBereucharistischen Gebetsformen folgenschwere BewuBtseins-
anderung in der MeBverpflichtung erwidhnen.® Wéahrend namlich die Messe urspriing-
lich die Vollversammlung der Gemeinde war und die Verpflichtung dazu eher als Sache
der Gemeinde betrachtet wurde, wird die Verpflichtung immer mehr individualisiert,
weshalb man dem einzelnen die Gelegenheit zur Erfiillung seiner Verpflichtung schaffen
mub. Die Zahl der Messen wird entsprechend vermehrt, die Feier der Eucharistie nicht
primar als Selbstvollzug der Gemeinde, sondern eher als ein wiederholbares Angebot
an die Gemeinde gesehen. Die liturgische Bewegung und die Zeitumstinde dringten
ebenso zur Konzentration auf das Wesentliche — und das ist ohne Zweifel die sonntzg-
liche Eucharistie. Das Resultat ist die heute uniiberhérbar beklagte ,Ver-Messung” unse-
rer Liturgie. Man sollte daher die Mahnung J. A. Jungmanns ernst nehmen: ,Es gibt
jedenfalls zu denken, wenn man feststellen mulf3, daB eine solche Auflésung allen kirch-
lichen Gottesdienstes in lauter Messen in der Geschichte der Kirche etwas Neues ist."¢

3. Die Marginalien der konziliaren Erneuerung

Eine Erneuerung der Liturgie ohne eine Erneuerung des gemeinschaftlichen Betens der
Gemeinden ist undenkbar. Deshalb wurden vom Zweiten Vatikanischen Konzil einige
zukunftsweisende Bestimmungen getroffen, die es weithin noch einzulésen gilt.
Vor allem hat sich das Konzil iiber das Stundengebet gezuBert. Esfiihrt freilich zun4chst
die Verpflichtung der Kleriker und Ordensleute an, um dann auch iiber den Vollzug in
den Gemeinden Anweisungen zu treffen: ,Die Seelsorger sollen darum bemiiht sein,
daB3 dieHaupthoren, besondersdie Vesperan Sonntagen und héheren Festen, in der Kir-
che gemeinsam gefeiert werden. Auch den Laien wird empfohlen, das Stundengebet zu
verrichten, sei es mit den Priestern, sei es unter sich oder auch jeder einzelne allein.*’
" Den noch etwas vagen Ausfithrungen iiber den eigentlichen Tréiger des Stundengebetes

4 Augustinus, Conf. 5, 9, in: CChr SL 27,66f.

5 Vgl. dazu J. A. Jungmann, Untergang der Abendandachten?, in: ThPQ 121 (1973) 39—43, ebd. 39.
¢ Ebd. 39.

7 SC Art. 100.

306



folgt in der Konstitution Pauls V1. die eindeutige Feststellung: ,Das Offizium ist das Ge-
bet des ganzen Gottesvolkes.” In der ,Allgemeinen Einfiihrung zum Stundengebet”
wird die Absicht prézisiert: ,Auch andere Gruppen von Gliubigen sollen womdglich
die Haupttagzeiten gemeinsam in der Kirche feiern — vor allem die Pfarreien, denn sie
sind gleichsam die Zellen der Diézese, da sie unter einem Seelsorger, der den Bischof
vertritt, értlich zusammengefaBt sind . . ° ,Wenn also die Glaubigen zur Feier des
Stundengebetes gerufen werden und in ihrer Versammlung Herz und Stimme vereinen,
zeigt sich in ihnen Kirche sichtbar, die das Mysterium Christi feiert.”"® Die Tragweite
dieser Anweisung fiir die kiinftige Entwicklung, wiirde sie voll und ganz durchgefiihrt,
ist nicht absehbar. Fiir die Gegenwart liegt jedoch ein eindeutiger Auftrag vor, das Stun-
dengebet in den Gemeinden regelmiBig zu feiern.

Eine zweite Bestimmung betrifft den Wortgottesdienst: ,Zu fordern sind eigene Wort-
gottesdienste an den Vorabenden der héheren Feste, an Wochentagen im Advent oder
inder Quadragesima sowie an den Sonn-und Feiertagen, besonders da, wo kein Priester
zur Verfiigung steht."! Damit wurde ein neuer Typ von Liturgie kreiert, den es vorher
in dieser Art kaum gab. Er hat inzwischen in den priesterlosen Pfarreien seine eigene
Bedeutung bekommen.

Ferner wurden durch das Konzil auch die Andachtsiibungen sehrempfohlen: ,Besonde-
rer Wiirde erfreuen sich auch die gottesdienstlichen Feiern der Teilkirchen, die gemif3
Gewohnbheit oder nach rechtlich anerkannten Biichern in bischéflichem Auftrag gehal-
ten werden .12 Durch das ,Gotteslob” liegt ein Angebot ausgezeichneter Andachten vor.

4, Leitlinien zum Gebet der Gemeinde

Das Gebet der Gemeinde wird wie das Beten des einzelnen keineswegs ohne Miihen voll-
ziehbar sein. Esbedarf daher zunéchst der Uberzeugung, daB es notwendigist, erst dann
werden sich auch Wege zum Gebet der Gemeinde zeigen. Oder diirfen wir annehmen,
die Kirche unserer Zeit sei davon entbunden? In den folgenden vier Leitlinien wird ver-
sucht, die Richtung zu einem Gebet der Gemeinde aufzuzeigen.

1. Leitlinie: Nur eine betende Gemeinde ist eine Gemeinde Jesu Christi.

Eine Nachfolge Jesu ist ohne Gebet nicht méglich. Die Heiligen als jene Menschen, die
das Christsein exemplarisch vorgelebt haben, gingen viele Wege der Christusnachfolge,
aber alle Heiligen waren betende Menschen. Weil nun die Gemeinde als solche zur Nach-
folge Jesu gerufen ist, muB sie auch eine betende Gemeinde sein. ,Allezeit instandig zu
beten gemaf3 dem Beispiel und dem Gebot des Herrn und der Apostel ist nicht nur als
eine rein aul3erliche Vorschrift zu betrachten, sondern betrifft das Wesen der Kirche
selbst, die eine Gemeinschaft ist und ihren Gemeinschaftscharakter auch im Gebet aus-
driicken mufB3.5 In ihrem 6ffentlichen Gemeindeleben muf3 man daher auch Struktu-
ren antreffen konnen, die sie als betende Gemeinde ausweisen. Der Seelsorgedienst soll
zum gemeinsamen Beten fithren und umgekehrt soll das gemeinsame Beten den Seelsor-
gedienst befruchten.

8 Apostolische Konstitution ,Laudis canticum” vom 1. 11. 1970, AAS 63 (1971) 527—535, ebd. 529.
? Allgemeine Einfiihrung in das Stundengebet (= AES) 21.

10 AES 22,

I SC 35,4,

12 §C 13.

13 AES 9.

307



Das neuerdings vorgestellte Pastoralkonzept zur Erneuerung der Gemeinden stellt die
Gnade, also das Wirken Gottes, an den Anfang; die Gemeinde wirkt mit der Gnade mit.
Damitsoll die Auffassung vom Christsein als Erfiillung einer Anzahl von Geboten iiber-
wunden und das Geschenkhafte erkannt und erfahren werden. Diesist eine hohe Anfor-
derung an die Christen, trifft aber das Wesen des Christlichen. Nicht Leistung, sondern
primér Gnade soll der eigentliche Antrieb zu einem christlichen Leben sein. Die Er-
kenntnis, durch Christus nicht belastet, nicht in die Enge gefiihrt, sondern befreit zu
sein, wird (wie von selbst) zur Dankbarkeit und zum Lobpreis, also zum Gebet fithren.
Es ist jedenfalls festzustellen, daB die vielfach versuchte Gemeindeerneuerung immer
eine intensivere Gebetspraxis verlangt und auch zur Folge hat.

Wenn man im Hinblick auf die verschiedentlich zu beobachtenden Aufbriiche in den
Gemeinden einigermaBen optimistisch sein darf, soll doch jede Utopie ausgeschlossen
sein. Inden volkskirchlichen Strukturen, die wir in etwa noch haben, wird nur die Kern-
gemeinde zu einer betenden Gemeinde gefithrt werden konnen. Sie wird in einer stellver-
tretenden, priesterlichen Haltung den Dienst des Gebetes fiir alle Menschenin der Pfarre
vollziehen und dazu immer wieder motiviert werden miissen.

2. Leitlinie: Neben der Feier der Eucharistie muf} es auch Gebetsgottesdienste geben

Die Zahl der Gemeinden, die fast nur mehr Eucharistie feiern, ist gro3. Die Messe wird
zu beinahe allen Anlissen angesetzt, sie vereinnahmt die besten Gottesdienstzeiten, sie
wird sooft gefeiert, daf} keine Zeit und Kraft fiir andere Feiern bleibt. Dabei stellt die
Eucharistiefeier in der Volkssprache groBe Anforderungen, und ohne Zweifel werden
manche im Glauben iiberfordert. Die Messe muf3 zu vielen Gelegenheiten ,herhalten’,
man stopft in sie alle Anliegen hinein und paf3t sie an die Situation an. Diese Vergewalti-
gung der Eucharistie fiihrt letztlich in eine Sackgasse.

Es ist daher dringend notwendig, das Gottesdienstangebot zu erweitern, damit die not-
wendige Breite und Vielfalt des gemeinschaftlichen Betens gewahrleistet ist, sich auch
weniger kircheninterne Christen angesprochen fithlen und ihren oft noch anfanghaften
Glauben einbringen kénnen. Wer sich namlich standig in seinem Glauben tiberfordert
fiithlt, wird von der Messe wegbleiben. Deshalb ist es fiir die Gldubigen, besonders aber
fiir die Jugend notwendig, solche Gottesdienste anzubieten, die zur Eucharistie hinfiih-
ren. Tatsache ist, daB die Jugend solche Gottesdienste sucht und in erstaunlich groB3er
Zahl besucht.

Die Eucharistie ist der ,Gipfel” der Liturgie, jeder Gipfel aber hat einen ,Anstieg”. So-
wohlim individuellen wie auch im Gemeindebereich setzt daher die Eucharistie das Be-
mithen um das Gebet voraus, sie hdngt sonst gleichsam in der Luft, es fehlt ihr das not-
wendige Fundament. Besonders tut ihr die Ausweitung hin zur eucharistischen
Anbetung als Hilfe gegen jede Verflachung gut. In der ,Allgemeinen Einfithrung zum
Stundengebet’ werden die Zusammenhiinge zwischen Stundengebet und Eucharistie
deutlich aufgezeigt, und sie gelten ebenso in etwa auch fiir die iibrigen liturgischen
Formen.

Lob und Danksagung, das Gedachtnis der Heilmysterien, Fiirbittgebet und die Vorschau auf die himmlische
Herrlichkeit, wie sie in der Feier der Eucharistie als der ,Mitte und dem Héhepunkt des ganzen Lebens einer
christlichen Gemeinde’ enthalten sind, werden in der Feier des Stundengebetes auf die verschiedenen Tages-
stunden ausgeweitet. Andererseits fithrt die Feier des Stundengebetes zur Feier der Eucharistie hin. Es weckt

und férdert Glaube, Hoffnung, Liebe, Frommigkeit und Opfergesinnung, also die notwendigen Vorausset-
zungen fiir eine fruchtbare Feier der Eucharistie14

14 AES12.

308



3. Leitlinie: Vorhandenes férdern, Neues beginnen, Wachsendes festigen.

Vorhandenes fordern: Wie schon anfangs erwdhnt, sind in jeder Pfarrei noch auf3er-
eucharistische Feiern vorhanden: die Adventkranzweihe, die Dankfeier zum Jahres-
schluB, der Kreuzweg, die Maiandacht, der Anbetungstag, das Totengedenken zu Aller-
heiligen, die Totenwache, der gemeinsam gebetete Rosenkranz . . . Es ist notwendig,
zuerst diesen noch bestehenden Gebetsformen die notwendige Sorge und Aufmerksam-
keit zu schenken. Es miif3te vor allem selbstverstindlich sein, diese Anliegen nicht wie-
der mit einer Messe zu verbinden. Tatsichlich werden nicht selten die Adventkranz-
weihe, die JahresschluBandacht oder die SchluB3feier am Anbetungstag mit oder
innerhalb einer Messe gehalten. Noch sinnloser und fiir die Andachten nachteiliger ist
es, Kreuzwege oder Maiandachten mit einer Kommunionspendung zu verbinden. Da-
mit geht bei den Gldubigen das BewuBtsein verloren, daf} eine Feier ohne Eucharistie
einen Eigenwert hat.

Esist notwendig, die noch vorhandenen aul3ereucharistischen Feiern in ihrer Gestalt zu
iiberpriifen, sie anzureichern, wo es notwendig ist, sieansprechend zu gestalten und ent-
sprechend dazu einzuladen. Da es doch Feiern sind, die dem Empfinden des Volkes ent-
gegenkommen, ist dies bei gutem Willen keine besondere Schwierigkeit, zumal das
.Gotteslob” in dieser Hinsicht eine gute Hilfe bedeutet.

Essoll nurein Beispiel herausgegriffen werden. Bei einem Liturgieseminar wurde im ver-
gangenen Jahr ein Gesprich tiber Sinn und Gestaltung der Maiandachten gefiihrt. Die
groBe Uberraschung fiir alle war, daB zwar die Zahl der Maiandachten in den Pfarreien
im allgemeinen kleiner geworden ist, die Art und Weise der Gestaltung aber vielfaltiger
und engagierter ist. Man hilt sie in den Dérfern, bei den Kapellen und Filialkirchen,
hilt kleine Prozessionen, verbindet sie mit einer Wanderung oder mit einem gemiitli-
chen Beisammensein. So kénnen sie ganz erheblich dazu beitragen, daf3 sich eine Pfarre
als betende Gemeinde erlebt.

Neues beginnen: Wie es scheint, sind gegenwirtig zwei Richtungen zielfithrend: das Ge-
bet in der Gruppe in freier Gestaltung und das Stundengebet als Gebet der Gemeinde.
Mit dem Bemiihen in dieser doppelten Richtung deckt sich auch, wie wir gesehen haben,
dasBeten inapostolischer Zeit. Dabeiist esermutigend, daB haufig die Jugend dieInitia-
tive ergreift.

Wer hiitte noch vor zwanzig Jahren geahnt, daf3 es wieder einmal ,modern” sein wiirde,
sich in Gebetskreisen zu treffen? Es wird wohl kaum eine Pfarre geben, in der nicht einer
derheute praktizierten Wege gangbar wiire. Die einen werden angesprochen von der Art
des Betens der charismatischen Gemeindeerneuerung, andere gehoren zu Familienrun-
den oder sonstigen Gruppierungen und Bewegungen, ebenso finden sich Dorf- und
Wohngemeinschaften zum Beten zusammen. Demselben Anliegen gelten die Bemiihun-
gen um die ,Hauskirche”. Die mehr oder weniger freie Form des gemeinsamen Betens,
die Orientierung an der Schrift, die Moglichkeit der Meditation und der Aktualisierung
lassen den heutigen Menschen zur Ruhe kommen, eréffnen ihm Wege der geistlichen
Erfahrung, erlauben eine Anpassung an die jeweilige Gemeinschaft und ergénzen so die
Gestalt und Form der MeDfeier.

Andere Bestrebungen orientieren sich am Stundengebet. Die gelungene Erneuerung des
Stundengebetes ,von oben”, aber ebenso neue Aktivititen ,von unten” (wie z. B. die Ju-
gendvespern) haben zu einer neuen Wertung des Stundengebetes gefiihrt. Nicht selten
haben einzelne Glidubige Freude am tiglichen Stundengebet, wenn sie dazu hingefiihrt
werden, das Stundenbuch oder das ,Kleine Stundenbuch” zu verwenden. Als gemein-

309



schaftliche Formen findet man hin und wieder die Verbindung des Stundengebetes mit
der Messe wenigstens einmal in der Woche, in manchen engagierten Gemeinden das tig-
liche Stundengebet kleiner Gruppen in der Kirche oder die Feier der Vesper zu bestimm-
ten Anlidssen.’® Alle diese Aufbriiche, wenn sie auch weithin noch eher zaghaft ver-
sucht werden, berechtigen dennoch zu der Hoffnung, daf3 in dieser Richtung Chancen
fiir das Beten der Gemeinde liegen.

Wachsendes festigen: Die derzeitige Offenheit fiir Gebetstreffen in verschiedener Form
soll nicht wie eine ,Welle” voriibergehen. Man wird nur allzu leicht einer Sache tiber-
driissig, wennsie nicht eine bestimmte Form hat. Das scheint heutigen Tendenzen entge-
gen zu sein, aber es ist nun einmal eine Tatsache, dal3 jeder Inhalt eine Form braucht,
sonst verfliichtigt er sich, wie Wasser versickert, wenn es auf den Boden und nicht in
ein Gefidl3 geschiittet wird. Auch ,freies Gebet”braucht seine Form und seine Strukturen,
die man nicht merken muf3, von denen aber der Leiter einer solchen Gruppe wissen soll-
te. Ein bloBes Aneinanderreihen von Elementen nach Lust und Laune geniigt nicht. So
kann man auch dem freien Beten die Struktur des Wortgottesdienstes (Schriftwort —
Meditation — Volksgebet — Gebet des Leiters), der Vesper (Einstimmung — Wort Got-
tes — Lobpreisung — Gebet) oder der Andacht (Wort Gottes — Meditation — Gebet
[sich wiederholend]) zu Grunde legen, ohne dal3 ein Teilnehmer etwas merkt von einer
Strukturierung oder dies als Zwang empfinden wiirde. Letztlich ist das Anliegen nicht
die Struktur, sondern die Beachtung psychologischer, soziologischer und theologischer
Voraussetzungen, die den ,Erfolg” des gemeinsamen Betens sichern helfen.

4. Leitlinie: Nurein Beten, das der Mentalitiit des Volkes entspricht, hat eine Chance sich
einzuwurzeln

Im Artikel 273 der ,Allgemeinen Einfithrung zum Stundengebet” iiberraschen einige
Feststellungen iiber die Feier des Stundengebetes. Bei der Beschreibung der Feier des
Stundengebetes mit Gesang wird von einer ,abgestuften Festlichkeit” gesprochen und
erwihnt, daf3 man nicht alle Teile des Stundengebetes in ihrer Gestaltung gleichsetzen

darf.

.Jeder vonihnenkann seinen urspriinglichen Sinn und seine echte Funktion wieder zuriickerhalten. Das Stun-
dengebet ist ja nicht primir als ein schénes Denkmal einer vergangenen Zeit anzusehen, das méglichst unver-
dndert bewahrt werden muf3, um Bewunderung zu erwecken. Vielmehr kann es auf neue Weise wieder aufle-
ben, neue Bedeutung gewinnen und zum Zeugnis einer lebendigen Gemeinschaft werden . . . Die Hoffnung
ist nicht gering, daB auch fiir unsere Zeit neue Wege und neue Formen dafiir gefunden werden, wiees im Leben
der Kirche immer geschehen ist 1

Diese Aussagen eines so gewichtigen Dokumentes diirfen nicht unbeachtet bleiben; sie
ermutigen dazu, nicht nur beim gemeinschaftlichen Beten in freierer Form oder bei den
Andachten Anpassungen an die gegenwirtigen Bediirfnisse vorzunehmen, sondern
auch beim Stundengebet, damit es sich einwurzeln kann und nicht als Feierform der
Kléster oder Kleriker empfunden wird.

Die ,beiden Angelpunkte des taglichen Stundengebetes”, Laudes und Vesper, deren Voll-
zug vor allem ins Auge gefal3t werden soll, haben drei Abschnitte: Einstimmung und
Besinnung (Hymnus, Psalmen), Wort Gottes und Antwort im Lobpreis (Schriftlesung,
Benedictus/Magnificat), Gebet (Bitten/Fiirbitten, Vater unser, Tagesgebet). Bei Wah-
rung dieser Grundstruktur sollen fiir die Laudes und Vesper in den Gemeinden die ver-

15 E Kohlschein, Den tiglichen Gottesdienst der Gemeinden retten: vgl. Anm. 3.
16 AES 273.

310



schiedenen Mdglichkeiten einer Anpassung an die Mentalitit des Volkes versucht
werden.

Im ersten Abschnitt 1403t sich der Hymnus leicht durch ein Lied ersetzen. Grofere
Schwierigkeiten bieten die Psalmen und Cantica. Sowohl in textlicher als auch in ge-
sanglicher Hinsicht sollten Kompromisse gemacht und neue Wege gesucht werden, wo-
beider Text nicht leichtfertig ersetzt werden sollte. Weithin wird es freilich davon abhiin-
gen, ob durch densstindigen Gebrauch des Antwortpsalmes der Messe eine Vertrautheit
mit Kehrversen und Psalmen geschaffen wurde. Ohne auf das Lied auszuweichen, das
ja bereits im Hymnus verwendet wird, gibt es Méglichkeiten in neuen Gesingen und
in der Gestaltung des Singens mit neuen einfachen ein- und mehrstimmigen Singweisen.
Der zweite Abschnitt wird im Wort Gottes und im jeweiligen neutestamentlichen Canti-
cum unverdndert bleiben, es konnte aber die Meditation, die durch das Responsorium
angedeutet ist, eine ansprechendere Form erhalten, so daf3 der Lobpreis aus einem ge-
meinsamen Bedenken des Wortes Gottes kommen kann. Der dritte Abschnitt 1438t sich
vonseinen Elementen her am leichtesten und weitgehend anpassen: die freie Gestaltung
der Fiirbitten, die Verwendung von litaneiartigen Rufen oder die Ausweitung des ab-
schlieBenden Gebetes geben einen groBen Spielraum. Was in der , Allgemeinen Einfiih-
rung zum Stundengebet” fiir die Psalmen gilt, soll das Anliegen fiir die ganze Feier sein:
»Sehr viel liegt aber daran, daB die Feier weder zu niichtern noch zu kompliziert oder nur auf die Einhaltung

rein formaler Gesetze bedacht ist, sondern der inneren Wirklichkeit entspricht. In erster Linie muB man da-

nach trachten, daB der Sinn vom Eifer fiir das ureigene Gebet der Kirche durchdrungen werde und es Freude

bereite, das Gotteslob zu feiern1?

Dieser Weg der Anpassung des Stundengebetes an das Empfinden des Volkes ist bisher
nochviel zuwenig ins Auge gefal3t worden und wird von den offiziellen Ausgaben kaum
gefordert. Wo aber dieser Weg beschritten wird, geschieht dies mit gutem Erfolg.

Das gemeinsame Gebet der Gemeinde muf3 zuerst als unbedingte Notwendigkeit er-
kannt werden. Vor allem sollen jene, die zum Vollzug des Stundengebetes verpflichtet
sind, dieses Anliegen sehen und férdern. Ob nicht doch die pastoralen Bemiihungen von
der Uberbewertung der Aktivititen wegfithren und das Beten als die Seele aller Aktivi-
tat mehr in den Mittelpunkt riicken sollten? Ignatius von Antiochien hat im Brief an die
Gemeinde von Ephesus den Wert des gemeinschaftlichen Betens so gesehen: ,Wenn
namlich das Gebet eines Menschen und eines zweiten solche Macht besitzt, wieviel
mehr dann das des Bischofs und der ganzen Gemeinde* ¢

Aber nicht nurin der Vergangenheit war die betende Gemeinde das Ideal in der Nachfol-
ge des betenden Christus, auch die Zukunft der Kirche hiangt weithin davon ab, ob das
Gebet die Mitte der Gemeinden ist. In einem Interview, das Karl Rahner in seinen letzten
Lebensmonaten fiir das Fernsehen gegeben hat, sagte er: ,Wenn Sie mich weiter fragen,
wie stelle ich mir die Kirche in der Zukunft vor, dann wiirde ich sagen, ich méchte und
wiinsche und erwarte eine Kirche von einer — méchteich sagen — aufBerordentlich star-
ken Spiritualitét, einer stirkeren Frémmigkeit, eine Kirche des Gebetes, eine Kirche, die
Gott die Ehre gibt und die nicht meint, Gott ist fiir uns da, sondern davon iiberzeugt
auch in Theorie und in Praxis ist, da3 wir Gott anzubeten haben, da wir ihn um seiner
selbst und nicht nur um unseretwillen zu lieben haben 1

17 AES 279.
18 Ignatius, Brief an die Epheser 5,2, in: F. Funk, Patres Apostolici.
1% K. Rahner, Erinnerungen im Gesprach mit Meinhold Krauss, Herderbiicherei 1154, Freiburg 1984, 122.

311



