
ALTER IMMER

Gebetsnot un not-wendendes Beten (IV)
ber einige Gebetsweisen

In dieser Artikelserie wurden einige Gründe für die Gebetsnot uUuNnsSseier JTage behandelt Neben der
Nichtbeachtung natürlicher Gegebenheiten (I) der Schwerhörigkeit uUuNnserer D,  1t gegenüber Gott I1)
un!| persönlich verschuldeter Schwerhörigkeit sind uch alsche Gebetsweisen nennen. Im tol-
genden sollen einıge Gebetsweisen näher erortert werden. (Redaktion)

Irotz des Einsatzes natürlicher un: übernatürlicher Kräfte 1m Gebetsleben annn
großen Schwierigkeiten kommen, weil der Beter nicht mehr fähig ist, 1n der bisherigen
Form beten. ber vielleicht 111 ihn Gott Aur durch Geburtsschmerzen hindurch
tieferem Beten führen. Vielleicht möchte ih (ott VO Reden zZzu Hören bringen. Er
ann dabei Erfahrungen machen, wıe S1E Sören Kierkegaard ausdrückt:
Ismeın (Gebet immer andächtiger un!| innerlicher wurde, da hatte ich immer weniger Sagen. Zuletzt WUuT-
de ich BaNz still Ich wurde, Was womöglich eın och größerer Gegensatz ZU Reden ist, ich wurde eın Hörer.
Ich meinte erst, Beten S€l Reden Ich lernte aber, da(ßß Beten nicht bloß Schweigen ist, sondern Hören. 50 ist
e5; Beten heißt nicht, sich selbst reden hören, beten heißt still werden und Sal sein, und warten, bis der Beten-
de Gott hört.“
Des Menschen Fähigkeiten un Sinne sollen nichts mehr produzieren, sondern 1m
Schweigen geläutert werden un empfangsbereit sSeıin für seın Geschenk. Dieses Loslas-
SCMN des eigenen Bemühens kann erlebt werden als tiefe Krise In deraC.der Sinne un!
des Geistes”, 1n der Erfahrung der Abwesenheit Gottes Dieser Wandel ann aber auch
als Durchbruch einem tiefen Geborgen- un Gehaltensein 1n Gott ertfahren werden.
Der Weg dorthin führt über verschiedene Stufen, die INa  — allerdings aum je endgültig
hinter sich äßt Es können auch mehrere Weisen des Betens In derselben Lebensphase
bestehen; der Akzent liegt ZWarTr auf einer Stufe aber manchmal IMNa ratsam un nOot-
wendig se1ın, eine rühere Stufe des Gebetes als ‚Geländer“ in Krisenzeiten wieder ver-
stärkt gebrauchen.
Vier Stufen der Kommunikation zwischen den Menschen un zwischen Mensch un:
Gott!
Eine Weise der Kontaktnahme VO  3 Menschen untereinander ist das Austauschen
VO ormeln bei kurzen Begegnungen. uch WEelnl die CGefahr des Absinkens bloßen
Leertormeln und Floskeln besteht, sind diese tormulierten Wendungen doch VO 2170-
Ber Bedeutung; ohne S1e liefen die Menschen Gefahr, einander ignorieren. anche
Völker haben eın ZANZES Zeremoniell VO  3 solchen ormeln entwickelt, bevor S1e etwa
den Gast AaNs Lagerfeuer oder 1NSs Haus bitten. Wer kennt nicht solche Wendungen auch
VOo uNnseTen traditionellen Verwandtenbesuchen? In der Beziehung Gott entsprechen
diesen Redewendungen die formulierten Gebete
Wenn zwel Menschen mehreit füreinanderen werden S1e vielleicht bei eiıner Tasse
Kaffee Gedanken austauschen, über verschiedene I hemen sprechen un dazu Überle-
Zungen anstellen, Ideen überprüfen un nach deren Bedeutung In ihrem Leben fragen
oder hre Lebensertfahrungen VO  - eıiner bestimmten Perspektive her betrachten. Diesem
‚.Gedankenaustausch“ entsprechen 1 Dialog miıt Gott die Gewissenserforschung un
die Schriftbetrachtung.

1 Vgl Jalics, Lernen wWwIır beten, München 1981, 11—86

316

WALTER WIMMER 

Gebetsnot und not-wendendes Beten (IV) 
Über einige Gebetsweisen 

In dieser Artikelserie wurden einige Gründe für die Gebetsnot unserer Tage behandelt. Neben der 
Nichtbeachtung natürlicher Gegebenheiten (1), der Schwerhörigkeit unserer Zeit gegenüber Gott (II) 
und persönlich verschuldeter Schwerhörigkeit (III) sind auch falsche Gebetsweisen zu nennen. Im fol­
genden sollen einige Gebetsweisen näher erörtert werden. (Redaktion) 

Trotz des Einsatzes natürlicher und übernatürlicher Kräfte im Gebetsleben kann es zu 
großen Schwierigkeiten kommen, weil der Beter nicht mehr fähig ist, in der bisherigen 
Form zu beten. Aber vielleicht will ihn Gott nur durch Geburtsschmerzen hindurch zu 
tieferem Beten führen. Vielleicht möchte ihn Gott vom Reden zum Hören bringen. Er 
kann dabei Erfahrungen machen, wie sie Sören Kierkegaard ausdrückt: 

. Als mein Gebet immer andächtiger und innerlicher wurde, da hatte ich immer weniger zusagen. Zuletzt wur­
de ich ganz still. Ich wurde, was womöglich ein noch größerer Gegensatz zum Reden ist, ich wurde ein Hörer. 
Ich meinte erst, Beten sei Reden. Ich lernte aber, daß Beten nicht bloß Schweigen ist, sondern Hören. So ist 
es: Beten heißt nicht, sich selbst reden hören, beten heißt, still werden und still sein, und warten, bis der Beten­
de Gott hört.· 

Des Menschen Fähigkeiten und Sinne sollen nichts mehr produzieren, sondern im 
Schweigen geläutert werden und empfangsbereit sein für sein Geschenk. Dieses Loslas­
sen des eigenen Bemühens kann erlebt werden als tiefe Krise in der "Nacht der Sinne und 
des Geistes", in der Erfahrung der Abwesenheit Gottes. Dieser Wandel kann aber auch 
als Durchbruch zu einem tiefen Geborgen- und Gehaltensein in Gott erfahren werden. 
Der Weg dorthin führt über verschiedene Stufen, die man allerdings kaum je endgültig 
hinter sich läßt. Es können auch mehrere Weisen des Betens in derselben Lebensphase 
bestehen; der Akzent liegt zwar auf einer Stufe, aber manchmal mag es ratsam und not­
wendig sein, eine frühere Stufe des Gebetes als „Geländer" in Krisenzeiten wieder ver­
stärkt zu gebrauchen. 

Vier Stufen der Kommunikation - zwischen den Menschen und zwischen Mensch und 
Gott1 

Eine erste Weise der Kontaktnahme von Menschen untereinander ist das Austauschen 
von Formeln bei kurzen Begegnungen. Auch wenn die Gefahr des Absinkens zu bloßen 
Leerformeln und Floskeln besteht, so sind diese formulierten Wendungen doch von gro­
ßer Bedeutung; ohne sie liefen die Menschen Gefahr, einander zu ignorieren. Manche 
Völker haben ein ganzes Zeremoniell von solchen Formeln entwickelt, bevor sie etwa 
den Gast ans Lagerfeuer oder ins Haus bitten. Wer kennt nicht solche Wendungen auch 
von unseren traditionellen Verwandtenbesuchen? In der Beziehung zu Gott entsprechen 
diesen Redewendungen die formulierten Gebete. 
Wenn zwei Menschen mehr Zeit füreinander haben, werden sie vielleicht bei einer Tasse 
Kaffee Gedanken austauschen, über verschiedene Themen sprechen und dazu Überle­
gungen anstellen, Ideen überprüfen und nach deren Bedeutung in ihrem Leben fragen 
oder ihre Lebenserfahrungen von einer bestimmten Perspektive her betrachten. Diesem 
„Gedankenaustausch" entsprechen im Dialog mit Gott die Gewissenserforschung und 
die Schriftbetrachtung. 

1 Vgl. F. Jalics, Lernen wir beten, München 1981, 11-86. 

316 



Während dabei eher der Verstand tätıg ist, xibt ©5 auch Situationen, bei denen mehr das
„Herz“” spricht: Ich teile meıne Erfahrungen VO Freud un! Leid, Hoffnung un Bangen
einem meist vertrauten Menschen mıt; ich darf mich miıt meıinen fühlen zeigen,
achend un weinend, preisend un klagend, 1n der Zuversicht, da[(% mich der andere
annımmt wIıe ich bin Auf der Ebene des (jebetes entspricht dieser Stute der Kommuni-
kation das „affektive Gebet“.
wel Menschen, die ganzZ verirau miteinander geworden sind, brauchen keine langen
Worte mehr, sich mitzuteilen. Es genugt die gegenseıltige schweigende Anwesenheit,
die Erfahrung der Beheimatung eım anderen. [iesem [)asein e1ım anderen entspricht
1ın der Beziehung (Gott das „‚einfache Gebet
Von diesen Weisen des Gebetes soll 1 folgenden clie Rede se1N. IDETS eher passıve Gebet
der Kontemplation als Geschenk mystischer CGnade 1n der Erfahrung der Einwohnung
des (Geistes als höchste Vollendung des Gebetes VON Gott her G@1 hier 1U  e erwähnt.

[ )as formelhafte Gebet
Diese Form des Gebetes ist verständlicherweise die häufigste Form des gemeinschaftli-
chen Betens, insbesondere bei liturgischen Feiern. Für viele Menschen ist 1es vielleicht

die einz1ge Form des Betens. [)as Kind macht seıne ersten Versuche 1m Beten, 171-
dem 5 vorgesagte Formeln „auswendig”, besser gesagt „inwendig” lernt Es handelt sich
dabei eın „Mit-dem-Herzen-lernen“”, wıe dies andere europäische Sprachen besser
ausdrücken: learn by heart, apprendre Dar imparare UuUOI®C. Diesem Gebet
kommt großer erzieherischer Wert Z  J und 65 sollte 1m Elternhaus un ın der Schule
nicht vernachlässigt werden, weil der jJunge Mensch dadurch eingebettet wird 1n eıne
wohltuende Tradition und weil 1n ihm dadurch die Fähigkeit grundgelegt wird, den
Glauben als gelernte TIradition 1n sich selbst verankern. Freilich liegt darin auch die
Getahr der Vermittlung eines falschen Gottesbildes SOWI1eEe die Getahr einer tarren

Bindung Formeln, einer gedankenlosen Routine un Leier un!' e1INes Steckenbleibens
1n den Formeln.
Von daher ist die ewegung verständlich, die VO  j einem übermäßig institutionalisierten
un übungshaften Beten einem mehr treien un spontanen Beten führen 311 Das
freie hat seinen Wert VOT allem darin, daß es die „Innenseite” des Betens mehrzu

Iragen bringt, den Körper mehr einbezieht, oft größere Freude ausdrückt und stärker
auf das Leben ausgerichtet ist [)as Beten mit Hilfe vorformulierter Worte hilft ZUuU Ein-
lernen guter Gewohnheiten, ZU Durchhalten VO Durststrecken, ZUr Entlastung 1
Alltag; durch das ständige Üben kann INan auch VO vortormulierten Gebet Heferen
meditativen Gebetsweisen kommen, etwa eım Rosenkranz oder bei Litaneien. Für die

Kirche hat dieses Beten seinen Niederschlag ıIn dem dem Priester aufgetragenen
un dem Laien empfohlenen „Stundengebet der Kirche“ gefunden.
[Jer Mensch ebt grundsätzlich VO den vertrauten Worten.“ eım Tod eiınes lieben
Menschen etwa können den Betroffenen un den Beistehenden die vertrauten Worte des
Vater-unser, des Gegrüßet-seist-du-Maria, des Rosenkranzes us  z eiıne Stütze un eın
Geländer ber alle Abgründe der Verzweiflung hinweg werden. ange die FOT-
meln 1 Gedächtnis gespeichert, In den entscheidenden Augenblicken des ens
hervorgeholt und 1ın ihrem Zuspruch wirksam werden.

2 Vgl Göpfert, Der Glaube ebt VO:  - vertrauten orten, In Orientierung 41 (1977) 127—130

317

Während dabei eher der Verstand tätig ist, gibt es auch Situationen, bei denen mehr das 
„Herz" spricht: Ich teile meine Erfahrungen von Freud und Leid, Hoffnung und Bangen 
einem - meist vertrauten - Menschen mit; ich darf mich mit meinen Gefühlen zeigen, 
lachend und weinend, preisend und klagend, in der Zuversicht, daß mich der andere 
annimmt wie ich bin. Auf der Ebene des Gebetes entspricht dieser Stufe der Kommuni­
kation das „affektive Gebet". 
Zwei Menschen, die ganz vertraut miteinander geworden sind, brauchen keine langen 
Worte mehr, um sich mitzuteilen. Es genügt die gegenseitige schweigende Anwesenheit, 
die Erfahrung der Beheimatung beim anderen. Diesem Dasein beim anderen entspricht 
in der Beziehung zu Gott das „einfache Gebet". 
Von diesen Weisen des Gebetes soll im folgenden die Rede sein. Das eher passive Gebet 
der Kontemplation als Geschenk mystischer Gnade in der Erfahrung der Einwohnung 
des HI. Geistes als höchste Vollendung des Gebetes von Gott her sei hier nur erwähnt. 

1. Das formelhafte Gebet 

Diese Form des Gebetes ist verständlicherweise die häufigste Form des gemeinschaftli­
chen Betens, insbesondere bei liturgischen Feiern. Für viele Menschen ist dies vielleicht 
sogar die einzige Form des Betens. Das Kind macht seine ersten Versuche im Beten, in­
dem es vorgesagte Formeln „auswendig", besser gesagt „inwendig" lernt. Es handelt sich 
dabei um ein „Mit-dem-Herzen-lernen", wie dies andere europäische Sprachen besser 
ausdrücken: learn by heart, apprendre par coeur, imparare a cuore. Diesem Gebet 
kommt großer erzieherischer Wert zu, und es sollte im Elternhaus und in der Schule 
nicht vernachlässigt werden, weil der junge Mensch dadurch eingebettet wird in eine 
wohltuende Tradition und weil in ihm dadurch die Fähigkeit grundgelegt wird, den 
Glauben als gelernte Tradition in sich selbst zu verankern. Freilich liegt darin auch die 
Gefahr der Vermittlung eines falschen Gottesbildes sowie die Gefahr einer zu starren 
Bindung an Formeln, einer gedankenlosen Routine und Leier und eines Steckenbleibens 
in den Formeln. 
Von daher ist die Bewegung verständlich, die von einem übermäßig institutionalisierten 
und übungshaften Beten zu einem mehr freien und spontanen Beten führen will. Das 
freie Gebet hat seinen Wert vor allem darin, daß es die ,,Innenseite" des Betens mehr zum 
Tragen bringt, den Körper mehr einbezieht, oft größere Freude ausdrückt und stärker 
auf das Leben ausgerichtet ist. Das Beten mit Hilfe vorformulierter Worte hilft zum Ein­
lernen guter Gewohnheiten, zum Durchhalten von Durststrecken, zur Entlastung im 
Alltag; durch das ständige Üben kann man auch vom vorformulierten Gebet zu tieferen 
meditativen Gebetsweisen kommen, etwa beim Rosenkranz oder bei Litaneien. Für die 
ganze Kirche hat dieses Beten seinen Niederschlag in dem dem Priester aufgetragenen 
und dem Laien empfohlenen „Stundengebet der Kirche" gefunden. 
Der Mensch lebt grundsätzlich von den vertrauten Worten. 2 Beim Tod eines lieben 
Menschen etwa können den Betroffenen und den Beistehenden die vertrauten Worte des 
Vater-unser, des Gegrüßet-seist-du-Maria, des Rosenkranzes usw. eine Stütze und ein 
Geländer über alle Abgründe der Verzweiflung hinweg werden. Lange waren die For­
meln im Gedächtnis gespeichert, um in den entscheidenden Augenblicken des Lebens 
hervorgeholt und in ihrem Zuspruch wirksam zu werden. 

2 Vgl. M. Göpfert, Der Glaube lebt von vertrauten Worten, in: Orientierung 41 (1977), 127- 130. 

317 



Vertraut wird NUr, Was auch sprachlich gleichbleibt. Deshalb sind auch die Einheits-
übersetzung der Bibel und die vieltach gleichbleibenden Worte der Liturgie VOoO Wich-
tigkeit, ennn „LIUT, Was Inan immer wieder hört, merkt INan sich. Wenn dieselbe Sache
ımmer anders ausgedrückt wird, bleibt nicht mehr 1 Ohr, Was In der Bibel steht“
Wir brauchen einen ZU[r Ruhe gekommenen ext Des Menschen Glaube wird genährt,
indem.zusammenwächst und sich vermischt mıit den Kollen, Sprachspielen und Ira-
ditionen, die WITr 1m Prozeß der Erziehung un Selbstwerdung übernehmen un un

eignen. “ Daraus erklärt sich die Bedeutung vortormulierter Gebete un die kinbin-
dung 1n wohltätige Sprachrituale, welche aufgrund der In ihnen abgelagerten
Erfahrungen ihren besonderen Geschmack bekommen haben un daher imstande sind,
den Menschen einem integralen Erfassen des Glaubensinhaltes führen.
Auswendig gekonnte Bibelworte un vorformulierte Gebete sind auch eın KRepertoire
VO Rollenangeboten un eiıne Art religiöses Referenzsystem, das uns die Orientierung
1n der eigenen Lebens- und Erlebniswelt erleichtert. nsofern sind diese Gebete ımmer
auch eın Korrektiv ür persönliches Beten, da S1€e den subjektiven Kahmen eıner
nicht selten egoistischen Haltung, dn bei Fürbitten, un unNnseTe Aufmerk-
samkeit VO unNseren Bedürtnissen wieder auf das Loben un Preisen (jottes hinlenken.
Der weiıte Atem solcher Gebete, die nicht bloß der Gunst oder Ungunst des Augenblicks
entsprungen sind, anımiert nicht selten ZU[r Überwindung der Kluft zwischen Gebet un
Praxis.
Zum tormelhaften Gebet wird INnNan auch ıIn Phasen großer Zerstreutheit oderNervosität
zurückkehren, damit INnNan auch 1n solchen Zeiten einen alt findet. Gerade 1n solchen
Situationen wird INa  — den Wert vorformulierter Gebete erfahren, wıe 1es die Chassidi-
sche Geschichte VO ‚Gebet des Gehetzten“ zu Ausdruck bringt:
Der Baalschem sprach: „Seht euch einen Manna der tagsüber VOoO  - seinen Geschätften durch Markt un!' (‚as-
Sen gehetzt wird fast vergißt I: dalß einen Schöpfer der Welt gibt Nur wenn’s Zeit ist, Mincha beten,
geht  I  S ihm auf: Ich MU. beten! un da seufzt VO Grund seines erzens, da[li den Tag mit Eitlem Velr-
bracht hat, un! läuft In eiıne Seitengasse und stellt sich hin Uun!| betet Teuer, sehr euer i VOT ‚Ott geachtet,
un! sein Gebet durchbohrt die Firmamente“

Die Gewissenserforschung oder Lebensbetrachtung
Unsere Gottesbeziehung col] konkretes Leben pragen; die Liebe Gott mul sich
ausdrücken 1 Umgang mıit den Menschen un: der Welt Die Beziehungen den Mit-
menschen SOWIE der Umgang mıit sich selbst un mıiıt der Natur sind Gradmesser
uNnseTeTr Gottesliebe, doch haben WIT 1Ur e1in Herz, mıiıt dem WITr Gott, uns selbst un die
Menschen lieben.
Die Gewissenserforschung, eıne der äaltesten ‚pla exercitia”, richtet sich die Iren-
Nung VO Leben und Religion. Siell dem Menschen helfen, eine realistische, demütige
Haltung einzunehmen und die religiöse Dimension der täglichen Begebenheiten festzu-
tellen un verspuren, schließlich ‚Gott ın allen Dingen finden“ (Ignatius VO  .

Loyola). Das Gebet 1st also keineswegs unandächtig, wenn 5 Spiegel und Echo des Le-
bens ıst Ignatius VO  - Loyola, der eister der täglichen Gewissenserforschung, nenn
diese oga „die wichtigste Viertelstunde“ des JTages, die nicht auslassen würde, auch
wWenn aus berechtigten Gründen andere Übungen fallen lassen mülßlte.

Kl Odin, Nur Was I1a  3 immer wieder hört, merkt INa  - sich, ın: FA7Z VO: 1981
4 Göpfert, aaQ., 128

Buber, Die Erzählungen der Chassidim, Zürich 1949, 155

318

Vertraut wird nur, was auch sprachlich gleichbleibt. Deshalb sind auch die Einheits­
übersetzung der Bibel und die vielfach gleichbleibenden Worte der Liturgie von Wich­
tigkeit, denn . nur, was man immer wieder hört, merkt man sich. Wenn dieselbe Sache 
immer anders ausgedrückt wird, bleibt nicht mehr im Ohr, was in der Bibel steht.»3 

Wir brauchen einen zur Ruhe gekommenen Text. Des Menschen Glaube wird genährt, 
indem „er zusammenwächst und sich vermischt mit den Rollen, Sprachspielen und Tra­
ditionen, die wir im Prozeß der Erziehung und Selbstwerdung übernehmen und uns an­
eignen."4 Daraus erklärt sich die Bedeutung vorformulierter Gebete und die Einbin­
dung in wohltätige Sprachrituale, welche aufgrund der in ihnen abgelagerten 
Erfahrungen ihren besonderen Geschmack bekommen haben und daher imstande sind, 
den Menschen zu einem integralen Erfassen des Glaubensinhaltes zu führen. 
Auswendig gekonnte Bibelworte und vorformulierte Gebete sind auch ein Repertoire 
von Rollenangeboten und eine Art religiöses Referenzsystem, das uns die Orientierung 
in der eigenen Lebens- und Erlebniswelt erleichtert. Insofern sind diese Gebete immer 
auch ein Korrektiv für unser persönliches Beten, da sie den subjektiven Rahmen einer 
nicht selten egoistischen Haltung, z. B. bei Fürbitten, sprengen und unsere Aufmerk­
samkeit von unseren Bedürfnissen wieder auf das Loben und Preisen Gottes hinlenken. 
Der weite Atem solcher Gebete, die nicht bloß der Gunst oder Ungunst des Augenblicks 
entsprungen sind, animiert nicht selten zur Überwindung der Kluft zwischen Gebet und 
Praxis. 
Zum formelhaften Gebet wird man auch in Phasen großer Zerstreutheit oder Nervosität 
zurückkehren, damit man auch in solchen Zeiten einen Halt findet. Gerade in solchen 
Situationen wird man den Wert vorformulierter Gebete erfahren, wie dies die Chassidi­
sche Geschichte vom .Gebet des Gehetzten" zum Ausdruck bringt: 

Der Baalschem sprach: .Seht euch einen Mann an, der tagsüber von seinen Geschäften durch Markt und Gas­
sen gehetzt wird - fast vergißt er, daß es einen Schöpfer der Welt gibt. Nur wenn's Zeit ist, Mincha zu beten, 
geht's ihm auf: Ich muß beten! - und da seufzt er vom Grund seines Herzens, daß er den Tag mit Eitlem ver­
bracht hat, und läuft in eine Seitengasse und stellt sich hin und betet: Teuer, sehr teuer ist er vor Gott geachtet, 
und sein Gebet durchbohrt die Firmamente.· 5 

2. Die Gewissenserforschung oder Lebensbetrachtung 
Unsere Gottesbeziehung soll unser konkretes Leben prägen; die Liebe zu Gott muß sich 
ausdrücken im Umgang mit den Menschen und der Welt. Die Beziehungen zu den Mit­
menschen sowie der Umgang mit sich selbst und mit der ganzen Natur sind Gradmesser 
unserer Gottesliebe, doch haben wir nur ein Herz, mit dem wir Gott, uns selbst und die 
Menschen lieben. 
Die Gewissenserforschung, eine der ältesten ,pia exercitia: richtet sich gegen die Tren­
nung von Leben und Religion. Sie will dem Menschen helfen, eine realistische, demütige 
Haltung einzunehmen und die religiöse Dimension der täglichen Begebenheiten festzu­
stellen und zu verspüren, um schließlich „Gott in allen Dingen zu finden" (Ignatius von 
Loyola). Das Gebet ist also keineswegs unandächtig, wenn es Spiegel und Echo des Le­
bens ist. Ignatius von Loyola, der Meister der täglichen Gewissenserforschung, nennt 
diese sogar .die wichtigste Viertelstunde" des Tages, die er nicht auslassen würde, auch 
wenn er aus berechtigten Gründen andere Übungen fallen lassen müßte. 

3 K.-A. Odin, Nur was man immer wieder hört, merkt man sich, in: FAZ vom 31.10.1981. 
• M. Göpfert, aaO., 128. 
5 M. Buber, Die Erzählungen der Chassidim, Zürich 1949, 155. 

318 



Wer 1n der Gewissenserforschung UT das Negative sieht, hat S1€e Verarmen lassen un
wird einem kleinlichen Buchhalter, der L1IUT mehr die „roten Zahlen“ sieht. Von dieser
Verzerrung her annn es5 einem totalen Unverständnis kommen, wIıe 5 sich 1n den Zei-
len eines Journalisten ausdrückt:
‚Vor dem FEinschlafen spricht INa  3 als Christ un Kirchensteuerzahler Se1in Nachtgebet Uun!' ertorscht seın
(Gewissen. Dieses Erstellen einerTagesbilanz ist VO Standpunkt der Schlaftorscher unvernünftig, annn azu
führen dafß der Schlaf nicht kommt Man liegt ann ber weniıgstens mıiıt erforschtem schlechten (ewissen
wach «5
Das Wesentliche für die Gewissenserforschung ist e 'y nichts verdrängen, das CGute
un Oose sehen, sich der Wahrheit, die allein befreit (Joh 8,32), stellen, für das
Gelungene (Gott danken un sich tür angehäufte Schuld VO Gott her die Versöhnung
zusprechen lassen, bzw. ihm alle 5Sorge, Angst un Schuld übergeben. Nicht das
eigene Versagen, sondern die Größe der göttlichen, verzeihenden Liebe wird zZzu Ma(3-
stab der Begegnung.
Fin Blick ın das Abendgebet der Kirche zeigt, wIıe die Gewissenserforschung 1 Zusam-
menhang der Vergebung, des Vertrauens (Vertrauenspsalmen) und einer etzten Gebor-
genheit beim Herrn steht
Alseder Verantwortung, Gebet der liebenden Aufmerksamkeit‘ oder ‚Lebensbe-
trachtung‘ andere Namen für das gleiche Geschehen ıst die Gewissenserforschung
überhaupt eine Grundtorm der Betrachtung, 1n der ich mich der Frage (Gjottes stelle
‚Adam, 1st du?‘ un! ‚Wo ist dein Bruder? un 1n der ich meinen Standort 1 Ange-
sicht (jottes nNe  e bestimme. Zugleich erwächst daraus der Vorsatz, einen der Verzeihung
(sottes entsprechenden Lebensstil tinden.
Die Form der Gewissenserforschung kann sehr verschieden Se1IN: Ich annn den Tag wIıe
einen Film VOTLT mI1r abrollen lassen oder e1n Bild herausgreifen; ich annn die Höhen un!:
Tiefen des Tages ausleuchten oder einfach den aufgestauten „Dampf“ ablassen: ich kann
das agebuc ın dieser Absicht schreiben oder nach dem „Einen Notwendigen“” 1mM Tag
suchen. In der Lebensbetrachtung fragt der Mensch, Was auf ih 1n einem herausragen-
den Ereignis des ages zukommt, wıe 6r dazu steht und wıe seine Beziehung ZU[: Offen-
barung 1ın Jesus Christus ausschaut.7 Von der Lebensbetrachtung soll INa  - ZUur Ertah-
rTung (Gottes kommen; das Leben selbst wird immer mehr ZUTr Anrede Gottes; die
persönliche Welt un!: Geschichte werden immer mehr ZUuU CTE dem INa  - Gottes
heilvolles Handeln sich ertährt.

Die Schriftbetrachtung
1ne andere Form der Betrachtung geht VO  j der Bibel AUsSs un bedenkt sie, VOT allem die
Geheimnisse des Lebens Jesu. Der Beter möchte entdecken, Was eine bestimmte Stelle
ihm hat; die Offenbarungswahrheit soll se1ine Wahrheit werden. Vorausset-
ZUNg dafür sind genügend Ruhe un Zeit, die noötıge Sammlung und auch die richtige
Körperhaltung. Verweilt der Antfängernoch eher beim Nachdenken, wird der Fortge-
schrittene ımmer rascher zZzu Gespräch mıt dem Herrn selbst vorstoßen.
Keine Methode der Schriftbetrachtung ist Selbstzweck oder kann die Gottesbeziehung
‚machen!.‘. ber wıe 1m menschlichen Bereich die Vorbereitungen auf eine Begegnung

5  5 Hirsch, ın Oberösterr. Nachrichten VO Nov. 1984, (4 Folge der Reihe (G;uter Schlaft hneTabletten).
Vgl Rahner, Geistliches Abendgespräch ber den Schlaf, das Gebet und andere Dinge, 1n Schriften

ZUur Theologie II 263—281; Ignatius UÜO Loyvola, Exerzitien, FE
Vgl Bours, Lebensbetrachtung, Emmerich 1969; ders., ‚Ott erfahren, München 1971:;: Korrespondenz ZUur

Spiritualität der Exerzitien (1978) eft

319

Wer in der Gewissenserforschung nur das Negative sieht, hat sie verarmen lassen und 
wird zu einem kleinlichen Buchhalter, der nur mehr die „roten Zahlen" sieht. Von dieser 
Verzerrung her kann es zu einem totalen Unverständnis kommen, wie es sich in den Zei­
len eines Journalisten ausdrückt: 

.Vordem Einschlafen spricht man als guter Christ und Kirchensteuerzahler sein Nachtgebet und erforscht sein 
Gewissen. Dieses Erstellen einer Tagesbilanz ist vom Standpunkt der Schlafforscher unvernünftig, kann dazu 
führen, daß der Schlaf nicht kommt. Man liegt dann aber wenigstens mit erforschtem schlechten Gewissen 
wach .. ."6 

Das Wesentliche für die Gewissenserforschung ist es, nichts zu verdrängen, das Gute 
und Böse zu sehen, sich der Wahrheit, die allein befreit (Joh 8,32), zu stellen, für das 
Gelungene Gott zu danken und sich für angehäufte Schuld von Gott her die Versöhnung 
zusprechen zu lassen, bzw. ihm alle Sorge, Angst und Schuld zu übergeben. Nicht das 
eigene Versagen, sondern die Größe der göttlichen, verzeihenden Liebe wird zum Maß­
stab der Begegnung. 
Ein Blick in das Abendgebet der Kirche zeigt, wie die Gewissenserforschung im Zusam­
menhang der Vergebung, des Vertrauens (Vertrauenspsalmen) und einer letzten Gebor­
genheit beim Herrn steht. 
Als ,Gebet der Verantwortung', ,Gebet der liebenden Aufmerksamkeit' oder, Lebensbe­
trachtung' - andere Namen für das gleiche Geschehen - ist die Gewissenserforschung 
überhaupt eine Grundform der Betrachtung, in der ich mich der Frage Gottes stelle 
,Adam, wo bist du?' und ,Wo ist dein Bruder?' und in der ich meinen Standort im Ange­
sicht Gottes neu bestimme. Zugleich erwächst daraus der Vorsatz, einen der Verzeihung 
Gottes entsprechenden neuen Lebensstil zu finden. 
Die Form der Gewissenserforschung kann sehr verschieden sein: Ich kann den Tag wie 
einen Film vor mir abrollen lassen oder ein Bild herausgreifen; ich kann die Höhen und 
Tiefen des Tages ausleuchten oder einfach den aufgestauten „Dampf" ablassen; ich kann 
das Tagebuch in dieser Absicht schreiben oder nach dem „Einen Notwendigen" im Tag 
suchen. In der Lebensbetrachtung fragt der Mensch, was auf ihn in einem herausragen­
den Ereignis des Tages zukommt, wie er dazu steht und wie seine Beziehung zur Offen­
barung in Jesus Christus ausschaut.7 Von der Lebensbetrachtung soll man zur Erfah­
rung Gottes kommen; das Leben selbst wird so immer mehr zur Anrede Gottes; die 
persönliche Welt und Geschichte werden so immer mehr zum Ort, an dem man Gottes 
heilvolles Handeln an sich erfährt. 

Die Schriftbetrachtung 

Eine andere Form der Betrachtung geht von der Bibel aus und bedenkt sie, vor allem die 
Geheimnisse des Lebens Jesu. Der Beter möchte entdecken, was eine bestimmte Stelle 
ihm zu sagen hat; die Offenbarungswahrheit soll seine Wahrheit werden. Vorausset­
zung dafür sind genügend Ruhe und Zeit, die nötige Sammlung und auch die richtige 
Körperhaltung. Verweilt der Anfänger noch eher beim Nachdenken, so wird der Fortge­
schrittene immer rascher zum Gespräch mit dem Herrn selbst vorstoßen. 
Keine Methode der Schriftbetrachtung ist Selbstzweck oder kann die Gottesbeziehung 
,machen'. Aber wie im menschlichen Bereich die Vorbereitungen auf eine Begegnung 

6 P. Hirsch, in: Oberösterr. Nachrichten vom 2.Nov.1984, 3 (4. Folge der Reihe: Guter Schlafohne Tabletten). 
- Vgl. K. Rahn er, Geistliches Abendgespräch über den Schlaf, das Gebet und andere Dinge, in: Schriften 
zur Theologie III, 263-281; lgnatius von Loyola, Exerzitien, nr. 43 ff. 

7 Vgl./. Bours, Lebensbetrachtung, Emmerich 1969; ders., Gott erfahren, München 1971; Korrespondenz zur 
Spiritualität der Exerzitien 28 (1978), Heft 38. 

319 



nicht unwesentlich ihrem Gelingen beitragen, wollen uns die verschiedenen Be-
trachtungsmethoden Hilfe se1in un uns öffnen für das Geschenk der Begegnung mıit
dem Herrn. Das Wort des Augustinus sollte jeden, der sich ber Methoden erhaben
fühlt nachdenklich stimmen: ‚Clausus 1ın vıa antecedit MT 1am.  la Wer sich
durch eıinen Weg einschränkt, wird den überholen, der außerhalb des Weges Jläuft)
Beispielhaft selen eın paar Methoden der Schriftbetrachtung erwähnt. Man annn
überraschenden Einblicken kommen, Wenn INla  — analog einem ın Ruhe BCeBAN
ne  - Weg bei jedem einzelnen Wort verweilt. Fs kann auch eın Zugang Zu Wesentli-
chen se1n, WEeNnn INa  . den Schrifttext, die Seligpreisung, mıiıt den gaängıgen Vorstel-
lungen konfrontiert un! 1NSs Gegenteil verkehrt, durch diesen „Antitext“ die
Aussagekraft des Ursprünglichen deutlicher machen. Bekannt ist auch die beson-
ders ın Gruppen beliehte Västeras-Methode, die mıiıt den TEl Symbolen Fragezei-
chen, Rufzeichen un DPfeil arbeitet, VO ext ausgelösten Fragen, Einsichten un:
Betroffenheiten nachgeht.
Methoden sind 11UT zielführend, wenn Ss1e AauUus der UT intellektuellen Beschäftigung ZUr

Betroffenheit des Herzens, zu Dialog mıt dem Herrn un einer Lebensgestal-
tung führen, denn „nicht das Viel-Wissen sättigt die Seele un tut ihr Genüge, sondern
das Fühlen un Kosten der Dinge VO  j innen” (Ignatius, Fxerzitien Nr 2) Es liegt eine
Getahr in der Überschätzung des verstandesmäßigen Nachdenkens. Es geht eın
ganzheitliches Aufnehmen, Wl  3 eiıne vitale Assimilation, damit der Mensch bis In se1n
Herz erreicht und mehr und mehr verwandelt wird. Der Mensch mul das Seine dazu
beitragen, aber das Wesentliche bleibt Geschenk, un die tragende Ka bei diesem Er-
fassen der Wirklichkeit (ottes sind Glaube, Hoffnung un Liebe

[)as affektive Gebet oder das Herzensgebet
Der eingangs genannten dritten Weise der Kommunikation entspricht 1 Dialog mit
Gott das affektive Ich darf mıiıt all meınen Gefühlen und Emotionen vor Gott sSeIN.
„Zu dir, Gott, erhebe ich melne Seele“ (Ps 25:1). mıiıt Freud und Leid, mıit Irost un TauU-
671. Ich darf VOT Gott se1in wWwI1ıe ich bin mıit all den positıven Erfahrungen des Lobes und
des Dankes, aber auch mıit den Abgründen der Schuld un des Haderns. ıne brave Ge-
betssprache ist dann nicht adäquat, WEeNnn ich selbst voller Aggressionen bin uch das
Klagen und Hadern haben seit iobun dem Gebet Jesu ın Gethsemani ihr Heimatrecht
1m Gebet
Die Psalmen sind ohl der sprechendste Ausdruck eines spontanen, VO Leben erfüll-
ten, eher zulassenden als gemachten Gebetes; S1e sind eine Schule des Betens. Keine Not
ıst klein oder groß, nicht ausgesprochen werden, angefangen VOonNn der Mü-
digkeit und Schlaflosigkeit bis hin ZU Abgrund der Schuld un Gottesterne. Im Jlau-
ben das personale Du (Gottes und das Vertrauen aufseine 1n der Geschichte sich immer
wieder erwiesene Huld überbrückt der Beter langsam den Abgrund, über dem steht,
und bewegt sich VO  $ der Klage zu Lob und ZUr nbetung und stimmt das NEUE Lied
der alles umftfassenden Hoffnung d das für uns 1 Horizont der Auferstehung Jesu
Christi seine endgültige Erfüllung tindet.®
kine einz1ge Wahrheit, eın einz1ıges Gebetswort ann genugen, darin auszuruhen
und VO verschiedenen „Affekten“ getragen seın, VonNn Ruhe Demut, Liebe, Dankbar-
keit, Lobpreis, nbetung. COr ad COT loquitur“ Newman) Die Eintachheit des (Gebetes

8 Vgl Marböck, eten enschsein VOT Gott, 11NZz 1982

320

nicht unwesentlich zu ihrem Gelingen beitragen, so wollen uns die verschiedenen Be­
trachtungsmethoden Hilfe sein und uns öffnen für das Geschenk der Begegnung mit 
dem Herrn. Das Wort des Augustinus sollte jeden, der sich über Methoden erhaben 
fühlt, nachdenklich stimmen: ,,Clausus in via antecedit cursorem extra viam." (Wer sich 
durch einen Weg einschränkt, wird den überholen, der außerhalb des Weges läuft). 
Beispielhaft seien ein paar Methoden der Schriftbetrachtung erwähnt. Man kann zu 
überraschenden Einblicken kommen, wenn man - analog zu einem in Ruhe gegange­
nen Weg - bei jedem einzelnen Wort verweilt. Es kann auch ein Zugang zum Wesentli­
chen sein, wenn man den Schrifttext, z. B. die Seligpreisung, mit den gängigen Vorstel­
lungen konfrontiert und so ins Gegenteil verkehrt, um durch diesen „Antitext" die 
Aussagekraft des Ursprünglichen deutlicher zu machen. Bekannt ist auch die - beson­
ders in Gruppen beliebte - Västeras-Methode, die mit den drei Symbolen Fragezei­
chen, Rufzeichen und Pfeil arbeitet, d. h. vom Text ausgelösten Fragen, Einsichten und 
Betroffenheiten nachgeht. 
Methoden sind nur zielführend, wenn sie aus der nur intellektuellen Beschäftigung zur 
Betroffenheit des Herzens, zum Dialog mit dem Herrn und zu einer neuen Lebensgestal­
tung führen, denn „nicht das Viel-Wissen sättigt die Seele und tut ihr Genüge, sondern 
das Fühlen und Kosten der Dinge von innenu (Ignatius, Exerzitien Nr. 2). Es liegt eine 
Gefahr in der Überschätzung des verstandesmäßigen Nachdenkens. Es geht um ein 
ganzheitliches Aufnehmen, um eine vitale Assimilation, damit der Mensch bis in sein 
Herz erreicht und mehr und mehr verwandelt wird. Der Mensch muß das Seine dazu 
beitragen, aber das Wesentliche bleibt Geschenk, und die tragende Kraft bei diesem Er­
fassen der Wirklichkeit Gottes sind Glaube, Hoffnung und Liebe. 

3. Das affektive Gebet oder das Herzensgebet 

Der eingangs genannten dritten Weise der Kommunjkation entspricht im Dialog mit 
Gott das affektive Gebet: Ich darf mit all meinen Gefühlen und Emotionen vor Gott sein. 
,,Zu dir, o Gott, erhebe ich meine Seeleu (Ps 25, 1), mit Freud und Leid, mit Trost und Trau­
er. Ich darf vor Gott sein wie ich bin - mit all den positiven Erfahrungen des Lobes und 
des Dankes, aber auch mit den Abgründen der Schuld und des Haderns. Eine brave Ge­
betssprache ist dann nicht adäquat, wenn ich selbst voller Aggressionen bin. Auch das 
Klagen und Hadern haben seit Hiob und dem GebetJesu in Gethsemani ihr Heimatrecht 
im Gebet. 
Die Psalmen sind wohl der sprechendste Ausdruck eines spontanen, vom Leben erfüll­
ten, eher zulassenden als gemachten Gebetes; sie sind eine Schule des Betens. Keine Not 
ist zu klein oder zu groß, um nicht ausgesprochen zu werden, angefangen von der Mü­
digkeit und Schlaflosigkeit bis hin zum Abgrund der Schuld und Gottesferne. Im Glau­
ben an das personale Du Gottes und das Vertrauen auf seine in der Geschichte sich immer 
wieder erwiesene Huld überbrückt der Beter langsam den Abgrund, über dem er steht, 
und bewegt sich von der Klage zum Lob und zur Anbetung und stimmt das neue Lied 
der alles umfassenden Hoffnung an, das für uns im Horizont der Auferstehung Jesu 
Christi seine endgültige Erfüllung findet. 8 

Eine einzige Wahrheit, ein einziges Gebetswort kann genügen, um darin auszuruhen 
und von verschiedenen „Affekten" getragen zu sein, von Ruhe, Demut, Liebe, Dankbar­
keit, Lobpreis, Anbetung. ,,Cor ad cor loquitur" (Newman). Die Einfachheit des Gebetes 

• Vgl./. Marböck, Beten - Menschsein vor Gott, Linz 1982. 

320 



und dessen ständige Wiederholung, etwa In einem Stoßgebet, sind Ausdruck der VO  -
der Liebe bewegten Seele Der Verstand, „der lästige Narr“ "Ieresa VO Avila), hat jetzt
nicht mehr das agen, sondern der Seelengrund; nicht der reflektierende „anımus”, SO11-
dern die empfängliche „anıma"“ gibt den Grundakkord Viele einfache Menschen, die
nicht eingeweiht sind 1n die verschiedenen Weisen des Betens, die aber durch die Schule
der Bewährung des Glaubens 1mM Leben sind, meist unauffällig 1 treuen
Dienst des Alltags, sind Aadus der ersten „Naivität“ 1n die zweiıte des eintachen Glaubens
un! Betens gelangt un: haben zZzuU affektiven Gebet gefunden.

Das einfache Gebet
Um mıiıt Gott 1n die Begegnung des eintachen liebenden Daseins kommen, mul sich
der ensch 1n diese schweigende Gegenwart vertrauensvol]l einlassen können. In der
neuzeitlichen Aufspaltung zwischen Hirn un Herz un 1n der einselitigen Betonung des
ersten 21ng die ursprüngliche Einheit se1nes Zugangs ZuUur Wirklichkeit verloren, und das
Gebet ZIng immer mehr seiner Verwurzelung 1m Mutterboden menschlicher Erfahrung
verlustig.
Umgekehrt läuft der erfahrungshungrige Mensch Gefahr, 1n der eigenen Subjektivität
steckenzubleiben oder VOT allem 1n Esotera, also 1n außer- un: ungewöhnlichen Phäno-

seine Erfahrungen suchen wollen.
Der Überstieg VO  - der Selbsterfahrung ZUuU[T Gotteserfahrung ereignet sich NUT, wenn die
Erfahrung 1n der Liebe gründet. Als solche, Für christliches Beten auch ın seinen höch-
sten Stufen entscheidende omente des Überstiegs haben sich folgende erwiesen: die
Demut als Offenheit, die Erfahrung der Dunkelheit un der acC als bittere Grenze,
die Schuld als schmerzliches Versagen, (Cinade un Hingabe, Hoffnung un Dialog als
Begegnung miıt dem Du.?
Grundsätzlich ann alles Anknüpfungspunkt un: Wegbereitung für christliche Medi-
tatıon se1n, entscheidend aber bleibt die Offtfenheit für das Du Verschiedene leibliche
Erfahrungen (Sitzhaltung, Eutonie, aktive Körperbeteiligung) sind In Weg, die Enttfal-
(ung der Sinne ıIn einer Musik-, Tast- oder Bildmeditation 1st eın anderer. uch Selbster-
fahrung 1mMm Modellieren VO Jlon, 1m alen oder Musizieren oder bei der japanischen
Blumensteckkunst Ikebana annn offen seın für gnadenhafte Transzendenzerfahrung.
Vor allem aber un sind F immer wieder die Erfahrung der Stille und das Atmen,
die In der Gebetspraxis großer Religionen eiıne Rolle spielen.
Im christlichen Meditationsvollzug hat die auf eın Du sich öffnende Liebe den hervorra-
gendsten Kang 1mM Gegensatz ZUT wortlosen Meditation, die auch ständig versucht
ist, den historischen Jesus und die ewıge Bedeutung seiner Menschheit VEIZESSEN oder
als eın Durchgangsstadium hinter sich lassen.
Hier liegt auch der wesentliche Punkt ZUT Unterscheidung der (Geister ın Hinblick auf
fernöstliche Meditationsmethoden (Yoga, Zen, TIranszendentale Meditation). Die Fr-
lernbarkeit der Technik, die Suche nach einem Führer un die Möglichkeit einer unıver-
salen Kommunikation als inswerden selbst mıiıt Gott, der etzten Wirklichkeit machen
VOT allem hre Faszination 1mM Westen AQus. ıne truchtbare Beschäftigung miıt ihnen
treilich eine große Vertrautheit mıit dem meditativen Erbe des Christentums VOTauUS. Da
aber viele Menschen eher Aaus innerer Leere heraus Zuflucht bei ternöstlichen Praktiken
suchen, erliegen S1E oft auch deren weltanschaulichem Hintergrund un! erleiden

Vgl 5Sudbrack, Gotteserfahrung ın Meditation un Mystik, ın Lebendige Seelsorge 27 (1976)A
Vgl Zeitschrift: Christliche Innerlichkeit, Karmel, Mariazell (zurzeit Jg

37271

und dessen ständige Wiederholung, etwa in einem Stoßgebet, sind Ausdruck der von 
· der Liebe bewegten Seele. Der Verstand, ,,der lästige Narr" (Teresa von Avila), hat jetzt 
nicht mehr das Sagen, sondern der Seelengrund; nicht der reflektierende „animus", son­
dern die empfängliche „anima" gibt den Grundakkord an. Viele einfache Menschen, die 
nicht eingeweiht sind in die verschiedenen Weisen des Betens, die aber durch die Schule 
der Bewährung des Glaubens im Leben gegangen sind, meist unauffällig im treuen 
Dienst des Alltags, sind aus der ersten „Naivität" in die zweite des einfachen Glaubens 
und Betens gelangt und haben zum affektiven Gebet gefunden. 

4. Das einfache Gebet 

Um mit Gott in die Begegnung des einfachen liebenden Daseins zu kommen, muß sich 
der Mensch in diese schweigende Gegenwart vertrauensvoll einlassen können. In der 
neuzeitlichen Aufspaltung zwischen Hirn und Herz und in der einseitigen Betonung des 
ersten ging die ursprüngliche Einheit seines Zugangs zur Wirklichkeit verloren, und das 
Gebet ging immer mehr seiner Verwurzelung im Mutterboden menschlicher Erfahrung 
verlustig. 
Umgekehrt läuft der erfahrungshungrige Mensch Gefahr, in der eigenen Subjektivität 
steckenzubleiben oder vor allem in Esotera, also in außer- und ungewöhnlichen Phäno­
menen, seine Erfahrungen suchen zu wollen. 
Der Überstieg von der Selbsterfahrung zur Gotteserfahrung ereignet sich nur, wenn die 
Erfahrung in der Liebe gründet. Als solche, für christliches Beten auch in seinen höch­
sten Stufen entscheidende Momente des Überstiegs haben sich folgende erwiesen: die 
Demut als Offenheit, die Erfahrung der Dunkelheit und der Nacht als bittere Grenze, 
die Schuld als schmerzliches Versagen, Gnade und Hingabe, Hoffnung und Dialog als 
Begegnung mit dem Du.9 

Grundsätzlich kann alles Anknüpfungspunkt und Wegbereitung für christliche Medi­
tation sein, entscheidend aber bleibt die Offenheit für das Du. Verschiedene leibliche 
Erfahrungen (Sitzhaltung, Eutonie, aktive Körperbeteiligung) sind ein Weg, die Entfal­
tung der Sinne in einer Musik-, Tast- oder Bildmeditation ist ein anderer. Auch Selbster­
fahrung im Modellieren von Ton, im Malen oder Musizieren oder bei der japanischen 
Blumensteckkunst Ikebana kann offen sein für gnadenhafte Transzendenzerfahrung. 
Vor allem aber waren und sind es immer wieder die Erfahrung der Stille und das Atmen, 
die in der Gebetspraxis großer Religionen eine Rolle spielen. 
Im christlichen Meditationsvollzug hat die auf ein Du sich öffnende Liebe den hervorra­
gendsten Rang - im Gegensatz zur wortlosen Meditation, die auch ständig versucht 
ist, den historischen Jesus und die ewige Bedeutung seiner Menschheit zu vergessen oder 
als ein Durchgangsstadium hinter sich zu lassen. 
Hier liegt auch der wesentliche Punkt zur Unterscheidung der Geister in Hinblick auf 
fernöstliche Meditationsmethoden (Yoga, Zen, Transzendentale Meditation). Die Er­
lernbarkeit der Technik, die Suche nach einem Führer und die Möglichkeit einer univer­
salen Kommunikation als Einswerden selbst mit Gott, der letzten Wirklichkeit, machen 
vor allem ihre Faszination im Westen aus. Eine fruchtbare Beschäftigung mit ihnen setzt 
freilich eine große Vertrautheit mit dem meditativen Erbe des Christentums voraus. Da 
aber viele Menschen eher aus innerer Leere heraus Zuflucht bei fernöstlichen Praktiken 
suchen, erliegen sie oft auch deren weltanschaulichem Hintergrund und erleiden 

9 Vgl. J. Sudbrack, Gotteserfahrung in Meditation und Mystik, in: Lebendige Seelsorge 27 (1976), 35-42. 
- Vgl. Zeitschrift: Christliche Innerlichkeit, Karmel, Mariazell (zurzeit 20. Jg.). 

321 



manchmal psychische Schäden Das tiefe Wissen die Leibhaftigkeit des Men-
schen, besonders ıIn Bezug auf Atemkontrolle un: Körperhaltung, die Wichtigkeit des
Einübens einer Methode, das berechtigte Suchen nach der Erfahrung der etzten Wirk-
ichkeit1Seelengrund des Menschen und die Ehrfurcht VOT der Tietfe des Geheimnisses
Gottes können die Begegnung mıiıt fernöstlichen Praktiken sinnvoll machen. \DETS
grundeliegende weltanschauliche Modell der Einheitsmetaphysik ist für den Christen
jedoch nicht akzeptabel, enn der dreifaltige (Gott ist eın Gott der es aufsaugenden
Einheit, sondern eın CGott der Liebe, der Zuneigung un! der Begegnung. Unauswechsel-
barer Ma(ßistab der göttlichen Offenbarung ıst für uns Jesus Christus, und alle anderen
Erfahrungen In Natur und Kunst, 1mM kreativen Tun, 1n Selbstbesitz und Identität
sind 1insoweiıt christlich, als S1Ie sich auf diesen Jesus hin öffnen.
Die Lockerungsübungen un! Atemimpulse (etwa 1m Viertakt: Sich-loslassen, Sich-
niederlassen, Eins-werden, Empfangen) haben den 5Sinn, die innere Ruhe und das Frei-
seın ermöglichen. S50 annn die eigentliche Meditation beginnen, die Verwandlungs-
übung, die nicht WIr machen, sondern die der Geist bewirkt, enn letztlich lassen WITr
uns nicht Aur 1n uNnseTe eigenen Tieten sinken, sondern zugleich 1n das Pneuma Christi
ın un_ns, der 1n unns 1n unaussprechlichen Seutfzern ruft „Abba, Vater“”. In dem darin wach-
senden Urvertrauen als Standgewinnen 1n Gott wird eın ganzheitliches Loslassen und
Leerwerden möglich. Dann wird immer klarer, worauf eım Beten letztlich
kommt: Es geht nicht darum, viele eigene Worte machen, sondern vielmehr 1
Schweigen durchlässig werden auf den hin, der für uns eintritt, wIıe Gott 11
Röm 8,27) Sind die eigenen Jlaten un! Worte aus dem Wege geraumt, können WIT Got-
tes iebende Gegenwart dankbarzulassen. [Damit ıst ohl auch die höchste Form des *5E
betes erreicht, der alle anderen Gebetsweisen Vorstuten darstellen.

BERICHTIGUNG e1ım Umbruch sind in eft 4/85 auf Seite 266 die Spalten VeI-

tauscht worden. Wir bedauern diesen Fehler, der die Orientierung sehr
erschwert.

37272

manchmal sogar psychische Schäden. Das tiefe Wissen um die l.eibhaftigkeit des Men­
schen, besonders in Bezug auf Atemkontrolle und Körperhaltung, die Wichtigkeit des 
Einübens einer Methode, das berechtigte Suchen nach der Erfahrung der letzten Wirk­
lichkeit im Seelengrund des Menschen und die Ehrfurcht vor der Tiefe des Geheimnisses 
Gottes können die Begegnung mit fernöstlichen Praktiken sinnvoll machen. Das zu­
grundeliegende weltanschauliche Modell der Einheitsmetaphysik ist für den Christen 
jedoch nicht akzeptabel, denn der dreifaltige Gott ist kein Gott der alles aufsaugenden 
Einheit, sondern ein Gott der Liebe, der Zuneigung und der Begegnung. Unauswechsel­
barer Maßstab der göttlichen Offenbarung ist für uns Jesus Christus, und alle anderen 
Erfahrungen - in Natur und Kunst, im kreativen Tun, in Selbstbesitz und Identität -
sind insoweit christlich, als sie sich auf diesen Jesus hin öffnen. 
Die Lockerungsübungen und Atemimpulse (etwa im Viertakt: Sich-loslassen, Sich­
niederlassen, Eins-werden, Empfangen) haben den Sinn, die innere Ruhe und das Frei­
sein zu ermöglichen. So kann die eigentliche Meditation beginnen, die Verwandlungs­
übung, die nicht wir machen, sondern die der Geist bewirkt, denn letztlich lassen wir 
uns nicht nur in unsere eigenen Tiefen sinken, sondern zugleich in das Pneuma Christi 
in uns, der in uns in unaussprechlichen Seufzern ruft „Abba, Vater". In dem darin wach­
senden Urvertrauen als Standgewinnen in Gott wird ein ganzheitliches Loslassen und 
Leerwerden möglich. Dann wird immer klarer, worauf es beim Beten letztlich an­
kommt: Es geht nicht darum, viele eigene Worte zu machen, sondern vielmehr im 
Schweigen durchlässig zu werden auf den hin, der so für uns eintritt, wie Gott es will 
(Röm 8,27). Sind die eigenen Taten und Worte aus dem Wege geräumt, können wir Got­
tes liebende Gegenwart dankbar zulassen. Damit ist wohl auch die höchste Form des Ge­
betes erreicht, zu der alle anderen Gebetsweisen Vorstufen darstellen. 

BERICHTIGUNG: Beim Umbruch sind in Heft 3/ 85 auf Seite 266 die Spalten ver­
tauscht worden. Wir bedauern diesen Fehler, der die Orientierung sehr 
erschwert. 

322 


