WALTER WIMMER

Gebetsnot und not-wendendes Beten (IV)

Uber einige Gebetsweisen

In dieser Artikelserie wurden einige Griinde fiir die Gebetsnot unserer Tage behandelt. Neben der
Nichtbeachtung natiirlicher Gegebenheiten (1), der Schwerhorigkeit unserer Zeit gegeniiber Gott (I1)
und personlich verschuldeter Schwerhérigkeit (I11) sind auch falsche Gebetsweisen zu nennen. Im fol-
genden sollen einige Gebetsweisen niher erortert werden. (Redaktion)

Trotz des Einsatzes natiirlicher und iibernatiirlicher Krifte im Gebetsleben kann es zu
groBen Schwierigkeiten kommen, weil der Beter nicht mehr fihig ist, in der bisherigen
Form zu beten. Aber vielleicht will ihn Gott nur durch Geburtsschmerzen hindurch zu
tieferem Beten fithren. Vielleicht méchte ihn Gott vom Reden zum Héren bringen. Er
kann dabei Erfahrungen machen, wie sie Séren Kierkegaard ausdriickt:

+Alsmein Gebet immer andichtiger und innerlicher wurde, da hatte ichimmer weniger zu sagen. Zuletzt wur-
deich ganz still. Ich wurde, was woméglich ein noch gréBerer Gegensatz zum Reden ist, ich wurde ein Horer.
Ich meinte erst, Beten sei Reden. Ich lernte aber, daB Beten nicht blo Schweigen ist, sondern Héren. So ist
es: Beten heiBBt nicht, sich selbst reden héren, beten heiB3t, still werden und still sein, und warten, bis der Beten-
de Gott hort.”

Des Menschen Fahigkeiten und Sinne sollen nichts mehr produzieren, sondern im
Schweigen geldutert werden und empfangsbereit sein fiir sein Geschenk. Dieses Loslas-
sen des eigenen Bemithens kann erlebt werden als tiefe Krise in der ,Nacht der Sinne und
des Geistes”, in der Erfahrung der Abwesenheit Gottes. Dieser Wandel kann aber auch
als Durchbruch zu einem tiefen Geborgen- und Gehaltensein in Gott erfahren werden.
Der Weg dorthin fiihrt tiber verschiedene Stufen, die man allerdings kaum je endgiiltig
hinter sich 1aBt. Es kénnen auch mehrere Weisen des Betens in derselben Lebensphase
bestehen; der Akzent liegt zwar auf einer Stufe, aber manchmal mag es ratsam und not-
wendig sein, eine friihere Stufe des Gebetes als ,Gelinder” in Krisenzeiten wieder ver-
stiarkt zu gebrauchen,

Vier Stufen der Kommunikation — zwischen den Menschen und zwischen Mensch und
Gott!

Eine erste Weise der Kontaktnahme von Menschen untereinander ist das Austauschen
von Formeln bei kurzen Begegnungen. Auch wenn die Gefahr des Absinkens zu bloBen
Leerformeln und Floskeln besteht, so sind diese formulierten Wendungen doch von gro-
Ber Bedeutung; ohne sie liefen die Menschen Gefahr, einander zu ignorieren. Manche
Vélker haben ein ganzes Zeremoniell von solchen Formeln entwickelt, bevor sie etwa
den Gast ans Lagerfeuer oder ins Haus bitten. Wer kennt nicht solche Wendungen auch
vonunseren traditionellen Verwandtenbesuchen? In der Beziehung zu Gott entsprechen
diesen Redewendungen die formulierten Gebete.

Wenn zwei Menschen mehr Zeit fiireinander haben, werden sie vielleicht bei einer Tasse
Kaffee Gedanken austauschen, iiber verschiedene Themen sprechen und dazu Uberle-
gungen anstellen, Ideen iiberpriifen und nach deren Bedeutung in ihrem Leben fragen
oder ihre Lebenserfahrungen von einer bestimmten Perspektive her betrachten. Diesem
Gedankenaustausch” entsprechen im Dialog mit Gott die Gewissenserforschung und
die Schriftbetrachtung.

! Vgl. E Jalics, Lernen wir beten, Miinchen 1981, 11—86.

316



Wihrend dabei eher der Verstand titig ist, gibt es auch Situationen, bei denen mehr das
Herz" spricht: Ich teile meine Erfahrungen von Freud und Leid, Hoffnung und Bangen
einem — meist vertrauten — Menschen mit; ich darf mich mit meinen Gefiihlen zeigen,
lachend und weinend, preisend und klagend, in der Zuversicht, daB3 mich der andere
annimmt wie ich bin. Auf der Ebene des Gebetes entspricht dieser Stufe der Kommuni-
kation das ,affektive Gebet".

Zwei Menschen, die ganz vertraut miteinander geworden sind, brauchen keine langen
Worte mehr, um sich mitzuteilen. Es geniigt die gegenseitige schweigende Anwesenheit,
die Erfahrung der Beheimatung beim anderen. Diesem Dasein beim anderen entspricht
in der Beziehung zu Gott das ,einfache Gebet”.

Von diesen Weisen des Gebetes soll im folgenden die Rede sein. Das eher passive Gebet
der Kontemplation als Geschenk mystischer Gnade in der Erfahrung der Einwohnung
des HI. Geistes als hdchste Vollendung des Gebetes von Gott her sei hier nur erwéhnt.

1. Das formelhafte Gebet

Diese Form des Gebetes ist verstandlicherweise die hdufigste Form des gemeinschaftli-
chen Betens, insbesondere bei liturgischen Feiern. Fiir viele Menschen ist dies vielleicht
sogar die einzige Form des Betens. Das Kind macht seine ersten Versuche im Beten, in-
dem es vorgesagte Formeln ,auswendig’, besser gesagt ,inwendig” lernt. Es handelt sich
dabei um ein ,Mit-dem-Herzen-lernen’, wie dies andere européische Sprachen besser
ausdriicken: learn by heart, apprendre par coeur, imparare a cuore. Diesem Gebet
kommt groBer erzieherischer Wert zu, und es sollte im Elternhaus und in der Schule
nicht vernachlissigt werden, weil der junge Mensch dadurch eingebettet wird in eine
wohltuende Tradition und weil in ihm dadurch die Fahigkeit grundgelegt wird, den
Glauben als gelernte Tradition in sich selbst zu verankern. Freilich liegt darin auch die
Gefahr der Vermittlung eines falschen Gottesbildes sowie die Gefahr einer zu starren
Bindung an Formeln, einer gedankenlosen Routine und Leier und eines Steckenbleibens
in den Formeln.

Vondaherist die Bewegung verstandlich, die von einem tiberméBig institutionalisierten
und iibungshaften Beten zu einem mehr freien und spontanen Beten fiithren will. Das
freie Gebet hat seinen Wert vor allem darin, daf3 es die , Innenseite” des Betens mehr zum
Tragen bringt, den Kérper mehr einbezieht, oft gréBere Freude ausdriickt und starker
auf das Leben ausgerichtet ist. Das Beten mit Hilfe vorformulierter Worte hilft zum Ein-
lernen guter Gewohnheiten, zum Durchhalten von Durststrecken, zur Entlastung im
Alltag; durch dasstindige Uben kann man auch vom vorformulierten Gebet zu tieferen
meditativen Gebetsweisen kommen, etwa beim Rosenkranz oder bei Litaneien. Fiir die
ganze Kirche hat dieses Beten seinen Niederschlag in dem dem Priester aufgetragenen
und dem Laien empfohlenen ,Stundengebet der Kirche” gefunden.

Der Mensch lebt grundsitzlich von den vertrauten Worten.? Beim Tod eines lieben
Menschen etwa kénnen den Betroffenen und den Beistehenden die vertrauten Worte des
Vater-unser, des GegriiBBet-seist-du-Maria, des Rosenkranzes usw. eine Stiitze und ein
Gelander iiber alle Abgriinde der Verzweiflung hinweg werden. Lange waren die For-
meln im Gedichtnis gespeichert, um in den entscheidenden Augenblicken des Lebens
hervorgeholt und in ihrem Zuspruch wirksam zu werden.

2 Vgl. M. Gépfert, Der Glaube lebt von vertrauten Worten, in: Orientierung 41 (1977), 127—130.

317



Vertraut wird nur, was auch sprachlich gleichbleibt. Deshalb sind auch die Einheits-
tibersetzung der Bibel und die vielfach gleichbleibenden Worte der Liturgie von Wich-
tigkeit, denn ,nur, was man immer wieder hort, merkt man sich. Wenn dieselbe Sache
immer anders ausgedriickt wird, bleibt nicht mehr im Ohr, was in der Bibel steht.”?
Wir brauchen einen zur Ruhe gekommenen Text. Des Menschen Glaube wird genihrt,
indem ,er zusammenwdchst und sich vermischt mit den Rollen, Sprachspielen und Tra-
ditionen, die wir im Prozef3 der Erziehung und Selbstwerdung iibernehmen und uns an-
eignen.”* Daraus erklart sich die Bedeutung vorformulierter Gebete und die Einbin-
dung in wohltitige Sprachrituale, welche aufgrund der in ihnen abgelagerten
Erfahrungen ihren besonderen Geschmack bekommen haben und daher imstande sind,
den Menschen zu einem integralen Erfassen des Glaubensinhaltes zu fithren.
Auswendig gekonnte Bibelworte und vorformulierte Gebete sind auch ein Repertoire
von Rollenangeboten und eine Art religiéses Referenzsystem, das uns die Orientierung
in der eigenen Lebens- und Erlebniswelt erleichtert. Insofern sind diese Gebete immer
auch ein Korrektiv fiir unser persénliches Beten, da sie den subjektiven Rahmen einer
nicht selten egoistischen Haltung, z. B. bei Fiirbitten, sprengen und unsere Aufmerk-
samkeit von unseren Bediirfnissen wieder auf das Loben und Preisen Gottes hinlenken.
Der weite Atem solcher Gebete, die nicht blo3 der Gunst oder Ungunst des Augenblicks
entsprungensind, animiert nicht selten zur Uberwindung der Kluft zwischen Gebet und
Praxis.

Zum formelhaften Gebet wird man auch in Phasen grof3er Zerstreutheit oder Nervositit
zuriickkehren, damit man auch in solchen Zeiten einen Halt findet. Gerade in solchen
Situationen wird man den Wert vorformulierter Gebete erfahren, wie dies die Chassidi-
sche Geschichte vom ,Gebet des Gehetzten” zum Ausdruck bringt:

Der Baalschem sprach: ,Seht euch einen Mann an, der tagsiiber von seinen Geschiften durch Markt und Gas-
sen gehetzt wird — fast vergif3t er, daf} es einen Schépfer der Welt gibt. Nur wenn'’s Zeit ist, Mincha zu beten,
geht's ihm auf: Ich muB3 beten! — und da seufzt er vom Grund seines Herzens, daB er den Tag mit Eitlem ver-

bracht hat, und lduft in eine Seitengasse und stellt sich hin und betet: Teuer, sehr teuer ist er vor Gott geachtet,
und sein Gebet durchbohrt die Firmamente*®

2. Die Gewissenserforschung oder Lebensbetrachtung

Unsere Gottesbeziehung soll unser konkretes Leben prigen; die Liebe zu Gott muf3 sich
ausdriicken im Umgang mit den Menschen und der Welt. Die Beziehungen zu den Mit-
menschen sowie der Umgang mit sich selbst und mit der ganzen Natur sind Gradmesser
unserer Gottesliebe, doch haben wir nur ein Herz, mit dem wir Gott, uns selbst und die
Menschen lieben.

Die Gewissenserforschung, eine der iltesten ,pia exercitia), richtet sich gegen die Tren-
nung von Leben und Religion. Sie will dem Menschen helfen, einerealistische, demiitige
Haltung einzunehmen und die religiése Dimension der tiglichen Begebenheiten festzu-
stellen und zu verspiiren, um schlieBlich ,Gott in allen Dingen zu finden” (Ignatius von
Loyola). Das Gebet ist also keineswegs unandachtig, wenn es Spiegel und Echo des Le-
bens ist. Ignatius von Loyola, der Meister der taglichen Gewissenserforschung, nennt
diese sogar ,die wichtigste Viertelstunde” des Tages, die er nicht auslassen wiirde, auch
wenn er aus berechtigten Griinden andere Ubungen fallen lassen miiBte.

3 K.-A. Odin, Nur was man immer wieder hort, merkt man sich, in: FAZ vom 31. 10. 1981.
4 M. Gépfert, aaQ., 128.
5 M. Buber, Die Erzdhlungen der Chassidim, Ziirich 1949, 155.

318



Wer in der Gewissenserforschung nur das Negative sieht, hat sie verarmen lassen und
wird zu einem kleinlichen Buchhalter, der nur mehr die ,roten Zahlen” sieht. Von dieser
Verzerrung her kann es zu einem totalen Unverstindnis kommen, wie es sich in den Zei-
len eines Journalisten ausdriickt:

Vordem Einschlafen spricht man als guter Christ und Kirchensteuerzahler sein Nachtgebet und erforscht sein
Gewissen. Dieses Erstellen einer Tagesbilanz ist vom Standpunkt der Schlafforscher unverniinftig, kann dazu
fithren, daﬁl} der Schlaf nicht kommt. Man liegt dann aber wenigstens mit erforschtem schlechten Gewissen
wach . . ”

Das Wesentliche fiir die Gewissenserforschung ist es, nichts zu verdrangen, das Gute
und Bose zu sehen, sich der Wahrheit, die allein befreit (Joh 8,32), zu stellen, fiir das
Gelungene Gott zu danken und sich fiir angeh&ufte Schuld von Gott her die Vers6hnung
zusprechen zu lassen, bzw. ihm alle Sorge, Angst und Schuld zu iibergeben. Nicht das
eigene Versagen, sondern die GroBe der gottlichen, verzeihenden Liebe wird zum Maf3-
stab der Begegnung.

Ein Blick in das Abendgebet der Kirche zeigt, wie die Gewissenserforschung im Zusam-
menhang der Vergebung, des Vertrauens (Vertrauenspsalmen) und einer letzten Gebor-
genheit beim Herrn steht.

Als ,Gebet der Verantwortung’, ,Gebet der liebenden Aufmerksamkeit’ oder ,Lebensbe-
trachtung’ — andere Namen fiir das gleiche Geschehen — ist die Gewissenserforschung
iiberhaupt eine Grundform der Betrachtung, in der ich mich der Frage Gottes stelle
,Adam, wo bist du? und ,Wo ist dein Bruder?’ und in der ich meinen Standort im Ange-
sicht Gottes neu bestimme. Zugleich erwichst daraus der Vorsatz, einen der Verzeihung
Gottes entsprechenden neuen Lebensstil zu finden.

Die Form der Gewissenserforschung kann sehr verschieden sein: Ich kann den Tag wie
einen Film vor mir abrollen lassen oder ein Bild herausgreifen; ich kann die Héhen und
Tiefen des Tages ausleuchten oder einfach den aufgestauten ,Dampf” ablassen; ich kann
das Tagebuch in dieser Absicht schreiben oder nach dem ,Einen Notwendigen” im Tag
suchen. In der Lebensbetrachtung fragt der Mensch, was auf ihn in einem herausragen-
den Ereignis des Tages zukommt, wie er dazu steht und wie seine Beziehung zur Offen-
barung in Jesus Christus ausschaut.” Von der Lebensbetrachtung soll man zur Erfah-
rung Gottes kommen; das Leben selbst wird so immer mehr zur Anrede Gottes; die
personliche Welt und Geschichte werden so immer mehr zum Ort, an dem man Gottes
heilvolles Handeln an sich erfihrt.

Die Schriftbetrachtung

Eine andere Form der Betrachtung geht von der Bibel aus und bedenkt sie, vor allem die
Geheimnisse des Lebens Jesu. Der Beter méchte entdecken, was eine bestimmte Stelle
ihm zu sagen hat; die Offenbarungswahrheit soll seine Wahrheit werden. Vorausset-
zung dafiir sind gentigend Ruhe und Zeit, die nétige Sammlung und auch die richtige
Kérperhaltung. Verweilt der Anféngernoch eher beim Nachdenken, so wird der Fortge-
schrittene immer rascher zum Gesprich mit dem Herrn selbst vorstoB3en.

Keine Methode der Schriftbetrachtung ist Selbstzweck oder kann die Gottesbeziehung
,machen’ Aber wie im menschlichen Bereich die Vorbereitungen auf eine Begegnung

6 P. Hirsch, in: Oberdsterr. Nachrichten vom 2. Nov. 1984, 3 (4. Folge der Reihe: Guter Schlaf ohne Tabletten).
— Vgl. K. Rahner, Geistliches Abendgesprich iiber den Schlaf, das Gebet und andere Dinge, in: Schriften
zur Theologie III, 263—281; Ignatius von Loyola, Exerzitien, nr. 43 ff.

7 Vgl. . Bours, Lebensbetrachtung, Emmerich 1969; ders., Gott erfahren, Miinchen 1971; Korrespondenz zur
Spiritualitit der Exerzitien 28 (1978), Heft 38.

319



nicht unwesentlich zu ihrem Gelingen beitragen, so wollen uns die verschiedenen Be-
trachtungsmethoden Hilfe sein und uns 6ffnen fiir das Geschenk der Begegnung mit
dem Herrn. Das Wort des Augustinus sollte jeden, der sich iiber Methoden erhaben
fiihlt, nachdenklich stimmen: ,Claususin via antecedit cursorem extra viam.’ (Wer sich
durch einen Weg einschriankt, wird den iiberholen, der auBBerhalb des Weges lauft).
Beispielhaft seien ein paar Methoden der Schriftbetrachtung erwdhnt. Man kann zu
tiberraschenden Einblicken kommen, wenn man — analog zu einem in Ruhe gegange-
nen Weg — bei jedem einzelnen Wort verweilt. Es kann auch ein Zugang zum Wesentli-
chen sein, wenn man den Schrifttext, z. B. die Seligpreisung, mit den géngigen Vorstel-
lungen konfrontiert und so ins Gegenteil verkehrt, um durch diesen ,Antitext” die
Aussagekraft des Urspriinglichen deutlicher zu machen. Bekannt ist auch die — beson-
ders in Gruppen beliebte — Visteras-Methode, die mit den drei Symbolen Fragezei-
chen, Rufzeichen und Pfeil arbeitet, d. h. vom Text ausgelosten Fragen, Einsichten und
Betroffenheiten nachgeht.

Methoden sind nur zielfithrend, wenn sie aus der nur intellektuellen Beschiftigung zur
Betroffenheit des Herzens, zum Dialog mit dem Herrn und zu einer neuen Lebensgestal-
tung fithren, denn ,nicht das Viel-Wissen sittigt die Seele und tut ihr Geniige, sondern
das Fiihlen und Kosten der Dinge von innen” (Ignatius, Exerzitien Nr. 2). Es liegt eine
Gefahr in der Uberschitzung des verstandesmaBigen Nachdenkens. Es geht um ein
ganzheitliches Aufnehmen, um eine vitale Assimilation, damit der Mensch bis in sein
Herz erreicht und mehr und mehr verwandelt wird. Der Mensch mul3 das Seine dazu
beitragen, aber das Wesentliche bleibt Geschenk, und die tragende Kraft bei diesem Er-
fassen der Wirklichkeit Gottes sind Glaube, Hoffnung und Liebe.

3. Das affektive Gebet oder das Herzensgebet

Der eingangs genannten dritten Weise der Kommunikation entspricht im Dialog mit
Gott das affektive Gebet: Ich darf mit all meinen Gefithlen und Emotionen vor Gott sein.
LZudir, o Gott, erhebeich meine Seele” (Ps25,1), mit Freud und Leid, mit Trost und Trau-
er. Ich darf vor Gott sein wie ich bin — mit all den positiven Erfahrungen des Lobes und
des Dankes, aber auch mit den Abgriinden der Schuld und des Haderns. Eine brave Ge-
betssprache ist dann nicht addquat, wenn ich selbst voller Aggressionen bin. Auch das
Klagen und Hadern haben seit Hiob und dem Gebet Jesu in Gethsemani ihr Heimatrecht
im Gebet.

Die Psalmen sind wohl der sprechendste Ausdruck eines spontanen, vom Leben erfiill-
ten, eher zulassenden als gemachten Gebetes; sie sind eine Schule des Betens. Keine Not
ist zu klein oder zu grof3, um nicht ausgesprochen zu werden, angefangen von der Mii-
digkeit und Schlaflosigkeit bis hin zum Abgrund der Schuld und Gottesferne. Im Glau-
ben an das personale Du Gottes und das Vertrauen auf seine in der Geschichte sich immer
wieder erwiesene Huld {iberbriickt der Beter langsam den Abgrund, iiber dem er steht,
und bewegt sich von der Klage zum Lob und zur Anbetung und stimmt das neue Lied
der alles umfassenden Hoffnung an, das fiir uns im Horizont der Auferstehung Jesu
Christi seine endgiiltige Erfiillung findet.®

Eine einzige Wahrheit, ein einziges Gebetswort kann geniigen, um darin auszuruhen
und von verschiedenen ,Affekten” getragen zu sein, von Ruhe, Demut, Liebe, Dankbar-
keit, Lobpreis, Anbetung. ,Cor ad cor loquitur” (Newman). Die Einfachheit des Gebetes

8 Vgl. J. Marbick, Beten — Menschsein vor Gott, Linz 1982.

320



und dessen stindige Wiederholung, etwa in einem StoBgebet, sind Ausdruck der von

"der Liebe bewegten Seele. Der Verstand, ,der lastige Narr” (Teresa von Avila), hat jetzt
nicht mehr das Sagen, sondern der Seelengrund; nicht der reflektierende ,animus”, son-
dern die empféngliche ,anima” gibt den Grundakkord an. Viele einfache Menschen, die
nicht eingeweiht sind in die verschiedenen Weisen des Betens, die aber durch die Schule
der Bewihrung des Glaubens im Leben gegangen sind, meist unauffillig im treuen
Dienst des Alltags, sind aus der ersten ,Naivitit” in die zweite des einfachen Glaubens
und Betens gelangt und haben zum affektiven Gebet gefunden.

4. Das einfache Gebet

Um mit Gott in die Begegnung des einfachen liebenden Daseins zu kommen, mul sich
der Mensch in diese schweigende Gegenwart vertrauensvoll einlassen kénnen. In der
neuzeitlichen Aufspaltung zwischen Hirn und Herz und in der einseitigen Betonung des
ersten ging die urspriingliche Einheit seines Zugangs zur Wirklichkeit verloren, und das
Gebet ging immer mehr seiner Verwurzelung im Mutterboden menschlicher Erfahrung
verlustig.

Umgekehrt lauft der erfahrungshungrige Mensch Gefahr, in der eigenen Subjektivitit
steckenzubleiben oder vor allem in Esotera, also in auBBer- und ungewéhnlichen Phino-
menen, seine Erfahrungen suchen zu wollen.

Der Uberstieg von der Selbsterfahrung zur Gotteserfahrung ereignet sich nur, wenn die
Erfahrung in der Liebe griindet. Als solche, fiir christliches Beten auch in seinen héch-
sten Stufen entscheidende Momente des Uberstiegs haben sich folgende erwiesen: die
Demut als Offenheit, die Erfahrung der Dunkelheit und der Nacht als bittere Grenze,
die Schuld als schmerzliches Versagen, Gnade und Hingabe, Hoffnung und Dialog als
Begegnung mit dem Du.?

Grundsitzlich kann alles Ankniipfungspunkt und Wegbereitung fiir christliche Medi-
tation sein, entscheidend aber bleibt die Offenheit fiir das Du. Verschiedene leibliche
Erfahrungen (Sitzhaltung, Eutonie, aktive Kérperbeteiligung) sind ein Weg, die Entfal-
tung der Sinne in einer Musik-, Tast- oder Bildmeditation ist ein anderer. Auch Selbster-
fahrung im Modellieren von Ton, im Malen oder Musizieren oder bei der japanischen
Blumensteckkunst lkebana kann offen sein fiir gnadenhafte Transzendenzerfahrung.
Vor allem aber waren und sind es immer wieder die Erfahrung der Stille und das Atmen,
die in der Gebetspraxis groB3er Religionen eine Rolle spielen.

Im christlichen Meditationsvollzug hat die auf ein Du sich 6ffnende Liebe den hervorra-
gendsten Rang — im Gegensatz zur wortlosen Meditation, die auch stindig versucht
ist, den historischen Jesus und die ewige Bedeutung seiner Menschheit zu vergessen oder
als ein Durchgangsstadium hinter sich zu lassen.

Hier liegt auch der wesentliche Punkt zur Unterscheidung der Geister in Hinblick auf
fernostliche Meditationsmethoden (Yoga, Zen, Transzendentale Meditation). Die Er-
lernbarkeit der Technik, die Suche nach einem Fithrer und die Méglichkeit einer univer-
salen Kommunikation als Einswerden selbst mit Gott, der letzten Wirklichkeit, machen
vor allem ihre Faszination im Westen aus. Eine fruchtbare Beschiftigung mit ihnen setzt
freilich eine groBe Vertrautheit mit dem meditativen Erbe des Christentums voraus. Da
aber viele Menschen eher aus innerer Leere heraus Zuflucht bei ferndstlichen Praktiken
suchen, erliegen sie oft auch deren weltanschaulichem Hintergrund und erleiden

? Vgl. ]. Sudbrack, Gotteserfahrung in Meditation und Mystik, in: Lebendige Seelsorge 27 (1976), 35—42.
— Vgl. Zeitschrift: Christliche Innerlichkeit, Karmel, Mariazell (zurzeit 20. Jg.).

321



manchmal sogar psychische Schaden. Das tiefe Wissen um die Leibhaftigkeit des Men-
schen, besonders in Bezug auf Atemkontrolle und Kérperhaltung, die Wichtigkeit des
Einiibens einer Methode, das berechtigte Suchen nach der Erfahrung der letzten Wirk-
lichkeit im Seelengrund des Menschen und die Ehrfurcht vor der Tiefe des Geheimnisses
Gottes kénnen die Begegnung mit ferndstlichen Praktiken sinnvoll machen. Das zu-
grundeliegende weltanschauliche Modell der Einheitsmetaphysik ist fiir den Christen
jedoch nicht akzeptabel, denn der dreifaltige Gott ist kein Gott der alles aufsaugenden
Einheit, sondern ein Gott der Liebe, der Zuneigung und der Begegnung. Unauswechsel-
barer MaB3stab der géttlichen Offenbarung ist fiir uns Jesus Christus, und alle anderen
Erfahrungen — in Natur und Kunst, im kreativen Tun, in Selbstbesitz und Identitat —
sind insoweit christlich, als sie sich auf diesen Jesus hin 6ffnen.

Die Lockerungsiibungen und Atemimpulse (etwa im Viertakt: Sich-loslassen, Sich-
niederlassen, Eins-werden, Empfangen) haben den Sinn, die innere Ruhe und das Frei-
sein zu ermdglichen. So kann die eigentliche Meditation beginnen, die Verwandlungs-
iibung, die nicht wir machen, sondern die der Geist bewirkt, denn letztlich lassen wir
uns nicht nur in unsere eigenen Tiefen sinken, sondern zugleich in das Pneuma Christi
inuns, der in uns in unaussprechlichen Seufzern ruft ,Abba, Vater”. In dem darin wach-
senden Urvertrauen als Standgewinnen in Gott wird ein ganzheitliches Loslassen und
Leerwerden méglich. Dann wird immer klarer, worauf es beim Beten letztlich an-
kommt: Es geht nicht darum, viele eigene Worte zu machen, sondern vielmehr im
Schweigen durchlissig zu werden auf den hin, der so fiir uns eintritt, wie Gott es will
(R6m 8,27). Sind die eigenen Taten und Worte aus dem Wege geriumt, konnen wir Got-
tesliebende Gegenwart dankbar zulassen. Damit ist wohl auch die héchste Form des Ge-
betes erreicht, zu der alle anderen Gebetsweisen Vorstufen darstellen.

BERICHTIGUNG: Beim Umbruch sind in Heft 3/85 auf Seite 266 die Spalten ver-
tauscht worden. Wir bedauern diesen Fehler, der die Orientierung sehr
erschwert.

322



