
PIET HOONENBERG

ott andert sich andern
In freundlichem Gedenken Karl Rahner

Der Artikel führt satzearl Rahners weiter. Die gewiß nicht einfache Reflexion führt ber über-
aus praktischen Konsequenzen für eiıne Theologie des Gebetes. (Redaktion)

Nach dem Tod arl Rahners habe ich mich gefragt, Was ich VO ihm gelernt habe Das
Tiefste davon ist aum mıiıt Worten Es ıst se1ıne anbetende Haltung dem „UNVEI-
fügbaren Geheimnis“ Gottes gegenüber. Als ich kurz ach seinem Sterben (30 März

1n einer Vorlesung der Theologischen Fakultät 1NZ die Schlußsätze se1nes letz-
ten großen Vortrages (Freiburg Br., Februar 1984 verlas, entstand eine tiefe Stille.
Fine solche Stille liegt auch hinter Rahners vielen Worten über das „eine Geheimnis, VOT
das die christliche Offenbarung den Menschen stellt“ den transzendenten (Cjott : als den
Gott eıner absoluten ähe der Selbstmitteilung“.*
Aus der glaubenden Sicht dieses Geheimnisses hat KRahner viele Gedanken hervorge-
bracht, die sich für die Theologie, die Aussage des Geheimnisses, als truchtbar erwelsen
werden. Finer davon wird 1mM Titel dieses Aufsatzes genannt und soll näher bedacht WelI-

den Gott, der ın sich unveränderliche, ändert sich andern. Ich werde versuchen,
diesen Satz analysieren, übersetzen, begründen und weiıter enttfalten.

Unveränderlichkeit und Veränderlichkeit Gottes
KRahner hat nicht 11UTI etwas, das für die katholische Theologie ZUT: ®  1t Neu WAaärT, C
sagt, indem VO Sich-ändern (ottes sprach. Er hat auch die alte Lehre der Unverän-
derlichkeit Gottes beibehalten. In einem Gespräch orgenach seinem Geburts-
tag, dem letzten, das ich mıit ihm hatte, betonte ©T diese Unveränderlichkeit (Gottes noch
einmal: „LIas ist Glaubenslehre“, S,  e1, In zwel christologischen Aufsätzen, „Probleme
der Christologie heute“ (Schriften II 169—222) und AT Theologie der Menschwer-
dung (Schriften I / 37—155) macht Rahner seinen Gedanken klar Im ersten Aufsatz
sae / da Gott, „n sich unveränderlich bleibend, ‚1Im andern‘ werden annn un:! da[3
heide Aussagen wirklich und wahrhaft VO selben Gott als ihm selbst gemacht werden
müssen“ (Schriften 202, Anm 2) Aus dem zweiten Aufsatz hebe ich diesen Satz her-
VOT: annn mMuUusSsen WIT (weil (G‚ott sich unveränderlich ist), da der In sich
selbst unveränderliche (ott andern sich ändern könne (eben ensch werden kön-
ne)  C (Schriften I 7 147, Anm
Der eben zıti1erte Satz geht weiıter: pp * un INa  — dart dieses ‚sich andern andern‘
weder als Widerspruch ZUrTr: Unveränderlichkeit (sottes 1ın sich betrachten, noch e5 e1n-
tach zurücktallen lassen ıIn die Aussage eıner Veränderung des andern‘“ Damit hebt KRah-
NeTr seıne ese VO wel Gegenpositionen ab Die TSste ıst der „Widerspruch ZUr Unver-
änderlichkeit Gottes”“. Er hat dabei vielleicht Hegel gedacht; Sagl doch weiıter: „Das
kann INan, das MUu. INan/ohne darum eın Hegelianer eın  Ca ebenda ıne glei-
che pauschale Stellungnahme dem Hegelianismus gegenüber ann INa  j auch 1n den

Vel Rahner, Erfahrungen eines Theologen, In HerKorr 224—230, ier: 230
Rahner, ber den Begriff des Geheimnisses ın der katholischen Theologie, Schritten Zur Theologie [V,

Einsiedeln 1960, 5l1—99, 1er 51 und

223

PIET SCHOONENBERG 

Gott ändert sich am andern 
In freundlichem Gedenken an Karl Rahner 

Der Artikel führt Ansätze Karl Rahners weiter. Die gewiß nicht einfache Reflexion führt aber zu über­
aus praktischen Konsequenzen für eine Theologie des Gebetes. (Redaktion) 

Na.eh dem Tod Karl Rahners habe ich mich gefragt, was ich von ihm gelernt habe. Das 
Tiefste davon ist kaum mit Worten zu sagen: Es ist seine anbetende Haltung dem „unver­
fügbaren Geheimnis" Gottes gegenüber. Als ich kurz nach seinem Sterben (30. März 
1984) in einer Vorlesung an der Theologischen Fakultät Linz die Schlußsätze seines letz­
ten großen Vortrages (Freiburg i. Br., Februar 1984)* verlas, entstand eine tiefe Stille. 
Eine solche Stille liegt auch hinter Rahners vielen Worten über das „eine Geheimnis, vor 
das die christliche Offenbarung den Menschen stellt": den transzendenten Gott „als den 
Gott einer absoluten Nähe der Selbstmitteilung".1 

Aus der glaubenden Sicht dieses Geheimnisses hat Rahner viele Gedanken hervorge­
bracht, die sich für die Theologie, die Aussage des Geheimnisses, als fruchtbar erweisen 
werden. Einer davon wird im Titel dieses Aufsatzes genannt und soll näher bedacht wer­
den: Gott, der in sich unveränderliche, ändert sich am andern. Ich werde versuchen, 
diesen Satz zu analysieren, zu übersetzen, zu begründen und weiter zu entfalten. 

Unveränderlichkeit und Veränderlichkeit Gottes 

Rahner hat nicht nur etwas, das für die katholische Theologie zur Zeit neu war, ausge­
sagt, indem er vom Sich-ändern Gottes sprach. Er hat auch die alte Lehre der Unverän­
derlichkeit Gottes beibehalten. In einem Gespräch am Morgen nach seinem 80. Geburts­
tag, dem letzten, das ich mit ihm hatte, betonte er diese Unveränderlichkeit Gottes noch 
einmal: ,,Das ist Glaubenslehre", sagte er. In zwei christologischen Aufsätzen, ,,Probleme 
der Christologie heute" (Schriften I, 169- 222) und „Zur Theologie der Menschwer­
dung" (Schriften IV, 137-155) macht Rahner seinen Gedanken klar. Im ersten Aufsatz 
sagte er, ,,daß Gott, ,in sich' unveränderlich bleibend, , im andern' werden kann und daß 
beide Aussagen wirklich und wahrhaft vom selben Gott als ihm selbst gemacht werden 
müssen" (Schriften 1, 202, Anm. 2). Aus dem zweiten Aufsatz hebe ich diesen Satz her­
vor: ,, . . . dann müssen wir (weil Gott an sich unveränderlich ist), sagen, daß der in sich 
selbst unveränderliche Gott am andern sich ändern könne (eben Mensch werden kön­
ne)" (Schriften IV, 147, Anm. 3). 
Der eben zitierte Satz geht weiter: ,, ... und man darf dieses ,sich am andern ändern' 
weder als Widerspruch zur Unveränderlichkeit Gottes in sich betrachten, noch es ein­
fach zurückfallen lassen in die Aussage einer Veränderung des andern'." Damit hebt Rah­
n er seine These von zwei Gegenpositionen ab. Die erste ist der „Widerspruch zur Unver­
änderlichkeit Gottes". Er hat dabei vielleicht an Hegel gedacht; sagt er doch weiter: ,,Das 
kann man, das muß man sagen, ohne darum ein Hegelianer zu sein" (ebenda). Eine glei­
che pauschale Stellungnahme dem Hegelianismus gegenüber kann man auch in den 

• Vgl. K. Rahner, Erfahrungen eines Theologen, in: HerKorr 38 (1984) 224-230, hier: 230. 
1 K. Rahner, Über den Begriff des Geheimnisses in der katholischen Theologie, Schriften zur Theologie IV, 

Einsiedeln 1960, 51- 99, hier 51 und 84. 

323 



Aussagen des Vatikanums über Gottes Unveränderlichkeit vermuten (DS 3001 S1M-
plex Omnın©o et incommutabilis substantia spiritualis; vgl Im heutigen
philosophisch-theologischen Betrieb steht Rahners Bejahung der Unveränderlichkeit
(Gottes (wie die meinige) der englisch-amerikanischen Proze(3- Theologie gegenüber, 11-
sOweit diese Gott als „‚wachsend“ sieht, durch die (übrigens aktive) Hinnahme alles des-
SECI, Was 1n der Welt als Wert verwirklicht wird.*
Auf der anderen Seite hebt sich Rahners These VON der klassischen Sicht der Unverän-
derlichkeit Gottes ab, diesmal dadurch, daß die Aussage eiıner Veränderlichkeit hin-
zufügt. Die klassische Sicht wird nicht verneınt, sondern erweiıtert und damit natürlich
auch innerlich umgebildet, wIıe weiter st) Der aristotelische Begriff (jottes als
des „unbewegten Bewegers” wird 1n seliner Verneinung des Bewegtwerdens VO  3 außen
bestätigt, während der Bewegung des Nichtgöttlichen eine Selbst-Bewegung CGottes (im
subjektiven und objektiven Sinn) hinzugefügt wird. In gleicher Weise wird auch die
kirchliche Lehre der Unveränderlichkeit (sottes sowohl bestätigt als auch erweiıtert.
Wäre diese Erweiterung 1Ur eıne äußerliche Addition, dann äge e auf der Hand, 1n
Gott eine Sphäre der Veränderlichkeit neben der Sphäre wesentlicher Unveränderlich-
eıt anzunehmen. Rahner betont aber, daß 1n un! TOLZ seiner Unveränderlichkeit
wahrhaft eL[was werden annn Er selber, er ın der Zeit“ (Schriften I / 147, Anm Die
beiden Sphären fallen zusammen.* DEN 1st Rahners Ansicht, obwohl nicht je] Sagt,

das Zusammenfallen auch einsichtig machen.
Nachdem die T hese Rahners ach zwel Seiten abgegrenzt worden ist, können WIr och
versuchen, S1e 1n andere lermini übersetzen, einem volleren Verständnis
kommen. [)as Wort „Andern“ könnte auch Verschlechterung einschließen. Vielleicht ist
‚Werden“ positiver, Was dann dem „Sein“ entgegengesetz werden annn Der 1n sich völ-
lig seiende Gott wird andern. ÖOder, da Fülle des Seins un des Lebens Ewigkeit ıst
Der 1n sich ewige Gott wird andern. DDieses Werden Gottes andern, Men-
schen, wird 1m Neuen Jestament zusammengefaßt als das Kommen se1nes Reiches oder
seiner Herrschaft. Diese Herrschaft, aktiv verstanden, ist (Gott selber als Herrschender.
S50 ist der 1n sich ew12 sejende (Gott auch kommend „Der da ist, der da war  a ist zugleich
„der da kommt  M 1II 4,8) Gott ist einerseits der ew12 Lebende, andererseits der
ın seiner Herrschaft Kommende un Werdende. Sein ew1ges Leben besitzt (Gott völlig
un zusammengeballt (vgl die Ewigkeitsdefinition des Boethius: interminabilis vıtae
tota simul et perfecta pOossessio), aber die Fülle seiner Herrschaft steht och dus, i1st noch
nicht. Der schöpfungsmächtige (ott ıst noch nicht der Pantokrator, derAllbeherrscher.
Fin niederländischerTheologe, Berkhof, wagt den S5Satz pg'  tt 1st ochnicht allmäch-
tlg H4 Radikaler och ist die Formulierung Pannenbergs: „In einem beschränkten,

Vgl Schubert Ogden The Reality of God and other CD5S>day>S, New ork 1963, 57—70, eine Sicht
(Gottes In Analogie mit der Sozialität, Relationalität und dem „kreativen Proze[“ 1 menschlichen Selbst
entwickelt ird Auf die Fkorm des 1er wirksamen Analogiedenkens werde ich 1Im folgenden och S
chen kommen.

3 Pannenberg findet In Rahners Aussagen gerade eın Unberührtsein des inneren Wesens Gottes durch die
äAußere Bewegung nahegelegt: Grundzüge der Christologie, (jütersloh 1964, 33L1, Anm Ich meınne, das
ablehnen MUSSeN: Schoonenberg, Zur Trinitätslehre arl Rahners, In Glaube 1Im Proze() Rahner-
Festschrift), Freiburg Br. 1984, 471—491, j1er 484, Anm

Berkhof, Christelijk Geloof, Nijkerk“ 1979, 467 bri 115 weigert Berkhof sich, VvVon einer Ohnmacht
Gottes sprechen. Vgl seinen 21 ber (Gottes „wehrlose bermacht“ (5 45—184): darin 147 der Satz
„Wenn ‚Oft einma!l In seiner Liebesgemeinschaft mıit uns der Allmächtige sSein wird, annn ist das UTr mOß-
lich, eil schon In SIC  h cselber un Von Ewigkeit der Allmächtige ist

3724

Aussagen des I. Vatikanums über Gottes Unveränderlichkeit vermuten (OS 3001: sim­
plex omnino et incommutabilis substantia spiritualis; vgl. OS 3024). Im heutigen 
philosophisch-theologischen Betrieb steht Rahners Bejahung der Unveränderlichkeit 
Gottes ( wie die meinige) der englisch-amerikanischen Prozeß-Theologie gegenüber, in­
soweit diese Gott als „wachsend" sieht, durch die (übrigens aktive) Hinnahme alles des­
sen, was in der Welt als Wert verwirklicht wird.2 

Auf der anderen Seite hebt sich Rahners These von der klassischen Sicht der Unverän­
derlichkeit Gottes ab, diesmal dadurch, daß er die Aussage einer Veränderlichkeit hin­
zufügt. Die klassische Sicht wird nicht verneint, sondern erweitert ( und damit natürlich 
auch innerlich umgebildet, wie weiter zu sagen ist). Der aristotelische Begriff Gottes als 
des „unbewegten Bewegers" wird in seiner Verneinung des Bewegtwerdens von außen 
bestätigt, während der Bewegung des Nichtgöttlichen eine Selbst-Bewegung Gottes (im 
subjektiven und objektiven Sinn) hinzugefügt wird. In gleicher Weise wird auch die 
kirchliche Lehre der Unveränderlichkeit Gottes sowohl bestätigt als auch erweitert. 
Wäre diese Erweiterung nur eine äußerliche Addition, dann läge es auf der Hand, in 
Gott eine Sphäre der Veränderlichkeit neben der Sphäre wesentlicher Unveränderlich­
keit anzunehmen. Rahner betont aber, ,,daß er in und trotz seiner Unveränderlichkeit 
wahrhaft etwas werden kann. Er selber, er in der Zeit" (Schriften IV, 147, Anm. 3). Die 
beiden Sphären fallen zusammen. 3 Das ist Rahners Ansicht, obwohl er nicht viel sagt, 
um das Zusammenfallen auch einsichtig zu machen. 
Nachdem die These Rahners nach zwei Seiten abgegrenzt worden ist, können wir noch 
versuchen, sie in andere Termini zu übersetzen, um zu einem volleren Verständnis zu 
kommen. Das Wort „Ändern" könnte auch Verschlechterung einschließen. Vielleicht ist 
,,Werden" positiver, was dann dem „Sein" entgegengesetzt werden kann: Der in sich völ­
lig seiende Gott wird am andern. Oder, da Fülle des Seins und des Lebens Ewigkeit ist: 
Der in sich ewige Gott wird am andern. Dieses Werden Gottes am andern, am Men­
schen, wird im Neuen Testament zusammengefaßt als das Kommen seines Reiches oder 
seiner Herrschaft. Diese Herrschaft, aktiv verstanden, ist Gott selber als Herrschender. 
So ist der in sich ewig seiende Gott auch kommend: ,,Der da ist, der da war" ist zugleich 
„der da kommt" (Offb 1,8; 4,8). Gott ist einerseits der ewig Lebende, andererseits der 
in seiner Herrschaft Kommende und Werdende. Sein ewiges Leben besitzt Gott völlig 
und zusammengeballt (vgl. die Ewigkeitsdefinition des Boethius: interminabilis vitae 
tota simul et perfecta possessio), aber die Fülle seiner Herrschaft steht noch aus, ist noch 
nicht. Derschöpfungsmächtige Gott ist noch nicht der Pantokrator, der Allbeherrscher. 
Ein niederländischer Theologe, H. Berkhof, wagt den Satz: ,,Gott ist noch nicht allmäch­
tig."4 Radikaler noch ist die Formulierung W. Pannenbergs: ,,In einem beschränkten, 

2 Vgl. z.B. Schubert M. Ogden, The Reality of Godand otheressays, New York 1963, 57-70, wo eine Sicht 
Gottes in Analogie mit der Sozialität, Relationalität und dem .kreativen Prozeß• im menschlichen Selbst 
entwickelt wird. Auf die Form des hier wirksamen Analogiedenkens werde ich im folgenden noch zu spre­
chen kommen. 

3 W. Pannenberg findet in Rahners Aussagen gerade ein Unberührtsein des inneren Wesens Gottes durch die 
äußere Bewegung nahegelegt: Grundziige der Christologie, Gütersloh 1964, 331, Anm. 91. Ich meine, das 
ablehnen zu müssen: P. Schoonenberg, Zur Trinitätslehre Karl Rahners, in: Glaube im Prozeß (Rahner­
Festschrift), Freiburg i. Br. 1984, 471-491, hier 484, Anm. 18. 

' H. Berkhof, Christelijk Geloof, Nijkerk4 1979, 467. Übrigens weigert Berkhof sich, von einer Ohnmacht 
Gottes zu sprechen. Vgl. seinen§ 21 über Gottes .wehrlose übermacht" (S. 145- 184); darin S. 147 der Satz: 
.Wenn Gott einmal in seiner Liebesgemeinschaft mit uns der Allmächtige sein wird, dann ist das nur mög­
lich, weil er schon in sich selber und von Ewigkeit der Allmächtige ist". 

324 



aber realen Sinn ist (Gott noch nicht.“ Der ın sich ew1g eiende ist och nicht „alles 1n
allem (1Kor das „noch nicht“ un das „schon jetzt” der christlichen Heilssitua-
tıon sind ıIn Gott selbst emınenter real.

„Am andern“
Wie Aaus den oben zıtierten Sätzen Rahners hervorgeht, sieht das Sich-Andern oder
Werden CGottes „im andern“ oder „dIn andern“ verwirklicht, also 1n Gottes Präsenz ın,
oder 1n Beziehung dem, Was nicht Gott ist

WITr mıit Kahner Gott ın solchen Relationen eın wirkliches Sich-ändern zuschreiben
dürfen, äng deshalb davon ab ob WITr diese Relationen selbst als wirklich sehen kön-
nell. Gerade 1er gibt 5 aber eıne Schwierigkeit.
Die patristische un! scholastische Theologie und vordem schon der jüdische Apologet
Philon VOonNn Alexandrien)® haben VOoO hellenistischen Denken nicht 1Ur die These der
Unveränderlichkeit (ottes übernommen, sondern auch die seiner Unbezogenheit. Be-
schränken WIr uns auf IThomas VO Aquin Im ersten Teil seiner Summa theologica han-
delt Ihomas sowoch|! über die Unveränderlichkeit als auch über die Unbezogenheit Got-
tes Es Fällt auf, daß CTr beide Uurz und gewissermalßen unabhängig voneinander
bespricht. Daß Gott „absolut unveränderlich“ omnino immutabilis) ist, wird 1n UJUAdE-
st10 9I art Aaus TEl Prämissen entwickelt: Er ist reiner Akt (actus DUFUS) ohne irgend-
welche Potentialität; 1st nicht zusammengesetzt; bewegt, ohne bewegt werden
(mit Berufung auf quidam antiquorum). Bezogenheit oder Unbezogenheit Gottes WEelI-
den 1er nicht genannt. Sie kommen aber ZUur Sprache, IThomas In quaestio 13 ber

auf Gott hinzielendes Sprechen handelt (de nominibus ei) Im Artikel stellt
die rage ‚Werden die Namen, welche eiıne Beziehung den Geschöpfen einschlie-

Ben, VOo (Gott miıt zeitlicher Geltung ausgesagt?” Es werden zuerst einige Gründe aNnnse-
führt die ıne negatıve Antwort nahelegen; S1e beziehen sich hauptsächlich darauf, da[(3
5 1n Gott keine Zeitlichkeit, kein (Gewordensein gibt In TIThomas’ posıtiver Antwort
wird VO einem Unterschied zwischen zwel Formen gegenseıtiger BeziehungX-
geNnN Diese können nämlich ın beiden CGiliedern der Beziehung „real“ seın, oder 1Ur 1n
einem Glied Dieser zweiıte Fall wird wortwörtlich angedeutet:
Quandoque *IO relatio ın un extremorum est [65 naturae, ıIn altero est [CC5 ratonıs tantum Et hoc contingıt
quandocumque duo extrema 10  - sunt UN1US ordinis.
Diese Sätze werden In der deutschen Thomas-Ausgabe übersetzt:
Zuweilen ber ist die Beziehung ur In dem einen ihrer Gilieder etwas Natur-Wirkliches, ın dem anderen dage-
en eın bloßes Gedankending. Und das geschieht, wenn die zwel Gilieder nicht einer Ordnung angehören.
ach einigen (diskutablen) Beispielen dieses asymmetrischen Verhältnisses wird auf
(Gott angewendet:
Nun steht Gott außerhalb der gesamten geschöpflichen Ordnung un! doch sind alle Geschöpfe auf ihn hinge-
ordnet, nicht umgekehrt; daher haben die Geschöpfe otfenbar eiıne natur-wirkliche Beziehung Gott In

Pannenberg, Theology an the kingdom of God, Philadelphia 1969, 56 „Thus ıt 15 NECESSATY that,
In restricted but ımportan 0es not yet exıist.“ In der spater erschienenen deutschen Ausgabe
ist dieser Satz abgeschwächt: Theologie Uun! Keich Gottes, Gütersloh 1971, „Das impliziert, da 1mM K
wissen Sinne Gott och nicht ist
Vgl Maas, Unveränderlichkeit (Gottes. Zum Verhältnis Von griechisch-philosophischer un! christlicher
Gotteslehre, München-Paderborn-Wien 1974; 1Im Kapitel, f — ] Z Ein Philon-Zitat auf TI fzeigt,
da(li der Alexandriner die Aussage „Ich bin eın ‚OLtt“ als „uneigentlich“ katachrestikös) versteht.
‚Ott als der Seiende gehört ach ihm nicht In den Bereich der Relation, eil absolut unveränderlich un:
unbedürftig ist

325

aber realen Sinn ist Gott noch nicht. "5 Der in sich ewig Seiende ist noch nicht „alles in 
allem" (lKor 15,28), das „noch nicht" und das „schon jetzt" der christlichen Heilssitua­
tion sind in Gott selbst eminenter real. 

"Am andern" 

Wie aus den oben zitierten Sätzen Rahners hervorgeht, sieht er das Sich-Ändern oder 
Werden Gottes „im andern" oder „am andern" verwirklicht, also in Gottes Präsenz in, 
od~r in Beziehung zu dem, was nicht Gott ist. 
Ob wir mit Rahner Gott in solchen Relationen ein wirkliches Sich-ändern zuschreiben 
dürfen, hängt deshalb davon ab, ob wir diese Relationen selbst als wirklich sehen kön­
nen. Gerade hier gibt es aber eine Schwierigkeit. 
Die patristische und scholastische Theologie ( und vordem schon der jüdische Apologet 
Philon von Alexandrien)6 haben vorn hellenistischen Denken nicht nur die These der 
Unveränderlichkeit Gottes übernommen, sondern auch die seiner Unbezogenheit. Be­
schränken wir uns auf Thomas von Aquin. lrn ersten Teil seiner Summa theologica han­
delt Thomas sowohl über die Unveränderlichkeit als auch über die Unbezogenheit Got­
tes. Es fällt auf, daß er beide kurz und gewissermaßen unabhängig voneinander 
bespricht. Daß Gott „absolut unveränderlich" (omnino immutabilis) ist, wird in quae­
stio 9, art. 1 aus drei Prämissen entwickelt: Er ist reiner Akt (actus purus) ohne irgend­
welche Potentialität; er ist nicht zusammengesetzt; er bewegt, ohne bewegt zu werden 
(mit Berufung auf quidam antiquorum). Bezogenheit oder Unbezogenheit Gottes wer­
den hier nicht genannt. Sie kommen aber zur Sprache, wo Thomas in quaestio 13 über 
unser auf Gott hinzielendes Sprechen handelt (de nominibus Dei). Im 7. Artikel stellt 
er die Frage: ,,Werden die Namen, welche eine Beziehung zu den Geschöpfen einschlie­
ßen, von Gott mit zeitlicher Geltung ausgesagt?" Es werden zuerst einige Gründe ange­
führt, die eine negative Antwort nahelegen; sie beziehen sich hauptsächlich darauf, daß 
es 'in Gott keine Zeitlichkeit, kein Gewordensein gibt. In Thomas' positiver Antwort 
wird von einem Unterschied zwischen zwei Formen gegenseitiger Beziehung ausgegan­
gen. Diese können nämlich in beiden Gliedern der Beziehung „real" sein, oder nur in 
einem Glied. Dieser zweite Fall wird wortwörtlich so angedeutet: 

Quandoque vero relatio in uno extremorum est res naturae, in altere est res ra tionis tantum. Et hoc contingit 
quandocumque duo extrema non sunt unius ordinis. 

Diese Sätze werden in der deutschen Thomas-Ausgabe so übersetzt: 

Zuweilen aber ist die Beziehung nur in dem einen ihrer Glieder etwas Natur-Wirkliches, in dem anderen dage­
gen ein bloßes Gedankending. Und das geschieht, wenn die zwei Glieder nicht einer Ordnung angehören. 

Nach einigen (diskutablen) Beispielen dieses asymmetrischen Verhältnisses wird es auf 
Gott angewendet: 

Nun steht Gott außerhalb der gesamten geschöpflichen Ordnung und doch sind alle Geschöpfe auf ihn hinge­
ordnet, nicht umgekehrt; daher haben die Geschöpfe offenbar eine natur-wirkliche Beziehung zu Gott. In 

5 W. Pannenberg, Theology and the kingdom of God, Philadelphia 1969, 56: .Thus it is necessary to say that, 
in a restricted but important sense, God does not yet exist.· In der später erschienenen deutschen Ausgabe 
ist dieser Satz abgeschwächt: Theologie und Reich Gottes, Gütersloh 1971, 14: .Das impliziert, daß im ge­
wissen Sinne Gott noch nicht ist.· 

6 Vgl. W. Maas, Unveränderlichkeit Gottes. Zum Verhältnisvongriechisch-philosophischerundchristlicher 
Gotteslehre, München-Paderborn-Wien 1974; im 3. Kapitel, S. 87- 124. Ein Philon-Zitat auf S. 112 f zeigt, 
daß der Alexandriner sogar die Aussage . Ich bin dein Gott" als .uneigentlich" (katachrl!stikll"s) versteht. 
Gott a ls der Seiende gehört nach ihm nicht in den Bereich der Relation, weil er absolut unveränderlich und 
unbedürftig ist. 

325 



Gott ber gibt keine natur-wirkliche Beziehung den Geschöpfen, sondern blo(ß eine gedachte, insofern
die Geschöpfe ihm ıne Beziehung haben (in Deo NO  - est aliqua realis relatio 1US ad creaturas, sed un-
dum ratıonem tantum inquantum creaturae referuntur ad ipsum).
Der unmittelbar folgende Satz enthält TIThomas’ positiıve Antwort auf den Punkt, der
In rage stand, und verbindet se1ne Ansicht mit derber die Unveränderlichkeit Gottes
S0 steht Iso nichts 1m Wege, da(ß solche Namen, die eine Beziehung den Geschöpfen enthalten, VO)  - Gott
zeitlich ausgesagt werden, nicht als ob sich änderte, sondern weil die Geschöpfe sich ändern.‘
Was sagt Ihomas hier? Bis VOT kurzem habe ich ımmer gemeint, cI verneıiıne einfach ede
reale Beziehung (‚ottes AT Welt In dieser Interpretation stehe ich nicht allein Soweit
ich sehe, wird ın der Neuscholastik IThomas 1n dieser Weise verstanden un: me1listens
auch bejaht och wird die Lehre VOnNn der Unbezogenheit (Gottes da wenig betont und
S1e ist In manchen Handbüchern kaum finden. Sie kam wieder ZU Leben
oderZu terben durch den Angriff des amerikanischen Prozeß-Philosophen Char-
les Hartshorne 1n seinem Buch he Divine Relativity”.®
Neuerdings hat meın Kollege de Grijs, katholischer Dogmatiker der Universität
ÜUtrecht, mich bezüglich meıiner Thomas-Interpretation angegriffen. ach ihm hat
TIThomas nicht eine wirkliche, sondern UT eıne dingliche Relation In Gott verneıint, Was
er Aadus dem Ausdruck 165 naturae” und Parallelstellen beweisen sucht Obwohl
mich VOnNn seiner Thomas-Interpretation noch nicht überzeugt hat, bin ich doch bereit
/ daß, Was Thomas über Gottes Erhalten und Verwalten der Welt, Gottes

Liebe, Gnädigkeit und Sorge Sagtl, eıne wirkliche Beziehung Gottes ZUuUr Welt impliziert.
Allein Ihomas hat diese Beziehung nicht mittels der Kategorie Relation benannt. Das
konnte er auch nicht, enn 1m scholastischen 5System gibt entweder prädikamentale
Relationen, die eın Akzidens sind, oder transzendentale Relationen, die zwischen inne-
ren Seinsprinzipien, wIıe zwischen Akt und Potenz, exıstieren. IThomas konnte offenbar
diese begrenzten Begriffe nicht übersteigen und Relation als reine Vollkommenheit Gott
zuschreiben obwohl In seiner Irinitätslehre dennoch tut!)

1U TIThomas eiıne wirkliche Relation Gottes den Geschöpfen annımmt oder nicht,
auf jeden Fall, meılne ich, gibt 5 eine solche, und In der rage nach Gottes (Un) Verän-
derlichkeit MUu. S1e e]gens bedacht werden. Erstens ist die Relation ZUr Welt nicht eın
Akzidens, das 1n Gott inhäriert, sondern S1Ee ıst Gottes Wesen, Was IThomas VO den Er1-
nitarischen Relationen sagt (Summa theol q.28 a.2 und q.29, a.4) Nun äandern sich
Gottes Relationen ZUu[r Welt Gott wird Frlöser ın Christus, das ewıge Wort (sottes
wird Fleisch USW. Deshalb andert sich Gott, wird e / Was er nicht WAarT, 1n seinem
eigenen Wesen. Das hebt die Unveränderlichkeit Gottes kraft seiner uneingeschränkten
Vollkommenheit oder Seinsfülle jedoch nicht auf Er sagt UTr noch einmal, daß 1mM sel-
ben Wesen (jottes Unveränderlichkeit und Veränderlichkeit, Sein un Werden zugleich
bestehen. Z weiıtens ist die Relation (Gottes ZUur Welt eine rein göttliche Relation und des-
halb ohne Bedürfnis, Abhängigkeit oder passıve Kezeptivität. Sie ist eın aktiv. CGott
wird nicht bezogen, bezieht sich. Und deshalb wird nicht bewegt (darin hat Aristo-

DeutscheThomas-Ausgabe [, Salzburg 1934, 204 Die Position des Thomas irdausführlicher ıIn S5Sum-
contra Gentiles 44 11—14 dargelegt.
Hartshorne, Ihe Divine Relativity. Social Conception of New Haven‘ 1964, besonders 177

Kapitel, Absolute. Yet Related 117 Oa 11 Ich pflichte Hartshorne In diesem Yrotest bei
obwohl ich dem Banzen Gottesbild der Prozelßs-Philosophie zurückhaltend gegenüberstehe. In einem
philosophischen Kurs meılnnes Mitbruders Geurtsen finde ich eine Reaktion auf Summa Theol E 13,

7, ın der die Immanenz Gottes als 1ne reale Relation ın Gott selbst darstellt, da das Wesen der Relation
nicht Abhängigkeit ist, sondern Verbundenheit derFinheit 1ın UOpposition: Theologia naturalis, Nijmegen
1954, 2 S TT (Maschinenschrift).

326

Gott aber gibt es keine natur-wirkliche Beziehung zu den Geschöpfen, sondern bloß eine gedachte, insofern 
die Geschöpfe zu ihm eine Beziehung haben (in Deo non est aliqua realis relatio eius ad creaturas, sed secun­
dum rationem tantum inquantum creaturae referuntur ad ipsum). 

Der unmittelbar folgende Satz enthält Thomas' positive Antwort auf den Punkt, der 
in Frage stand, und verbindet seine Ansicht mit der über die Unveränderlichkeit Gottes: 

So steht also nichts im Wege, daß solche Namen, die eine Beziehung zu den Geschöpfen enthalten, von Gott 
zeitlich ausgesagt werden, nicht als ob er sich änderte, sondern weil die Geschöpfe sich ändern. 7 

Was sagt Thomas hier? Bis vor kurzem habe ich immer gemeint, er verneine einfach jede 
reale Beziehung Gottes zur Welt. In dieser Interpretation stehe ich nicht allein. Soweit 
ich sehe, wird in der Neuscholastik Thomas in dieser Weise verstanden und meistens 
auch bejaht. Doch wird die Lehre von der Unbezogenheit Gottes da wenig betont und 
sie ist sogar in manchen Handbüchern kaum zu finden. Sie kam wieder zum Leben -
oder zum Sterben - durch den Angriff des amerikanischen Prozeß-Philosophen Char­
les Hartshorne in seinem Buch „The Divine Relativity".8 

Neuerdings hat mein Kollege F. de Grijs, katholischer Dogmatiker an der Universität 
Utrecht, mich bezüglich meiner Thomas-Interpretation angegriffen. Nach ihm hat 
Thomas nicht eine wirkliche, sondern nur eine dingliche Relation in Gott verneint, was 
er aus dem Ausdruck „res naturae" und Parallelstellen zu beweisen sucht. Obwohl er 
mich von seiner Thomas-Interpretation (noch) nicht überzeugt hat, bin ich doch bereit 
zu sagen, daß, was Thomas z. B. über Gottes Erhalten und Verwalten der Welt, Gottes 
Liebe, Gnädigkeit und Sorge sagt, eine wirkliche Beziehung Gottes zur Welt impliziert. 
Allein Thomas hat diese Beziehung nicht mittels der Kategorie Relation benannt. Das 
konnte er auch nicht, denn im scholastischen System gibt es entweder prädikamentale 
Relationen, die ein Akzidens sind, oder transzendentale Relationen, die zwischen inne­
ren Seinsprinzipien, wie zwischen Akt und Potenz, existieren. Thomas konnte offenbar 
djese begrenzten Begriffe nicht übersteigen und Relation als reine Vollkommenheit Gott 
zuschreiben (obwohl er es in seiner Trinitätslehre dennoch tut!) . 
Ob nun Thomas eine wirkliche Relation Gottes zu den Geschöpfen annimmt oder nicht, 
auf jeden Fall, so meine ich, gibt es eine solche, und in der Frage nach Gottes (Un)Verän­
derlichkeit muß sie eigens bedacht werden. Erstens ist die Relation zur Welt nicht ein 
Akzidens, das in Gott inhäriert, sondern sie ist Gottes Wesen, was Thomas von den tri­
nitarischen Relationen sagt (Summa theol. I, q.28 a.2 und q .29, a.4). Nun ändern sich 
Gottes Relationen zur Welt: Gott wird unser Erlöser in Christus, das ewige Wort Gottes 
wird Fleisch usw. Deshalb ändert sich Gott, wird er, was er zuvor nicht war, in seinem 
eigenen Wesen. Das hebt die Unveränderlichkeit Gottes kraft seiner uneingeschränkten 
Vollkommenheit oder Seinsfülle jedoch nicht auf. Er sagt nur noch einmal, daß im sel­
ben Wesen Gottes Unveränderlichkeit und Veränderlichkeit, Sein und Werden zugleich 
bestehen. Zweitens ist die Relation Gottes zur Welt eine rein göttliche Relation und des­
halb ohne Bedürfnis, Abhängigkeit oder passive Rezeptivität. Sie ist rein aktiv. Gott 
wird nicht bezogen, er bezieht sich. Und deshalb wird er nicht bewegt (darin hat Aristo-

7 Deutsche Thomas-Ausgabe 1, Salzburg 1934, 204 f. - Die Position des Thomas wird ausführlicher in Sum­
ma contra Gentiles II, 11-14 dargelegt. 

8 Ch. Hartshorne, The Divine Relativity. A Social Conception of God, New Haven4 1964, besonders im 2. 
Kapitel. .God as Absolute. Yet Related to All", S. 60- 115. Ich pflichte Hartshorne in diesem Protest bei, 
obwohl ich dem ganzen Gottesbild der Prozeß-Philosophie zurückhaltend gegenüberstehe. - In einem 
philosophischen Kurs meines Mitbruders H. Geurtsen finde ich eine Reaktion auf Summa Theo!. I, q. 13, 
a. 7, in der er die Immanenz Gottes als eine reale Relation in Gott selbst darstellt, da das Wesen der Relation 
nicht Abhängigkeit ist, sondern Verbundenheit oder Einheit in Opposition: Theologia naturalis, Nijmegen 
1954, 273- 277 (Maschinenschrift). 

326 



teles recht), bewegt sich. Während uNseTe Relationen zueinander immer Abhängig-
eıt einschließen un: 1ın unseren Relationen Gott diese Abhängigkeit vorherrscht,
ıst (ottes Relation uns ausschließlich 1mM Schenken und Erschaffen gegründet. Man
könnte In der Beziehung der Welt Gott ist die Relation VO ihrem Jlermi-
1US ott) abhängig, aber 1n der Beziehung (Gottes ZUr Welt hängt die Existenz selbst
des Jlerminus (Geschöpf) VO der Relation Gottes, VO seinem aktiven Sich-beziehen ab
Die Analogie zwischen den Relationen der Geschöpfe un den Relationen Gottes
schließt eine Polarität eın

Analogie un Polarität
Bevor wWIır weitergehen, möchte ich diesen etzten Satz och weıter ausführen. Analogie ıst bei Aristoteles und
Thomas eın Begriff Z der Sprachphilosophie der Logik Sie deutet eın Verhältnis zwischen wel (oder
mehr) Wörtern die weder ıne gleiche Bedeutung haben und univok sind, och uch eım gleichen
Klang Banz ungleich in der Bedeutung und äquivok sind. Analoge Wörter un: die durch S1e angedeuteten
Begriffe haben deshalb einen teilweisegleichen un!| teilweise ungleichen Inhalt. Erst ıIn der spateren Scholastik
hat I11ld:  > die Analogielehre uch ontologisch angewendet. S5uarez spricht VOoO  ”3 analogia enti1s, Analogie des
Seienden der der Seiendheit ın verschiedenen Seienden. Zwischen Gott und dem Geschöpf waltet ıne Ana-
logie der Seiendheit, die zugleich mit totaler CGileichheit ıne ebentalls totale Ungleichheit enthält, enn weder
ıIn Gott och 1Im Geschöpf gibt e5 eine reale Grenze zwischen der Sphäre, In der Ssie einander gleich, und jener,
ın der S1E einander ungleich sind. Am Anfang derscholastischen Analogielehre, als INan sich och hauptsäch-
ich mit den Gott zugeschriebenen Namen befaßte un| dabei dem Pseudo-Dionysius Areopagita folgte, WUuT-

de Fast ausschließlich ıne Analogie der Zuschreibung (analogia attributionis) anerkannt:; weil ö  tt Ursache
des Seienden ist, annn uch selbst seiend genannt werden obwohl der Areopagit bevorzugt, ih: „über-
seiend“” nennen). Als INa  — sich ber spater mehr mit der Analogie des Seins selbst befalßite, beschrieb InNnan

S1ie als Analogie ähnlicher Verhältnisse (analogia proportionis der proportionalitatis). Man vergleicht
das Verhältnis (jottes seinem eın (oder seiner Macht, Erkenntnis uswW.) mit dem der Kreaturzu ihrem eın
Dabei nımmt INa  ”3 ber keineswegs eıne vollständige Gileichheit beider Verhältnissed SONSsS waäare Gott nicht
transzendent. Fs gilt 1er7 Iso nicht die mathematische Formel X a:b. Vielmehr iıst 1er Aur VO  - einer Ahn-
ichkeit der Verhältnisse die Rede, Iso a:b.
Sehen wır uUunNns jetz! die Dimensionen der Ahnlichkeit BEeENAUET Diese besagt, daß die Verhältnisse bis
einem gewissen Ausma(i} als Parallele vorgestellt werden können. Stellt INan sich das Verhältnis (Gottes sel-
nNe: Sein und das der Kreatur ihrem Sein einmal als wel Linien VOT, annn ann I[11ld.  - auf den ersten Blick
behaupten, da(ß diese Linien ziemlich paralle!l verlaufen: Beide „haben“ das Sein, sind Subjekt des S5eins, kön-
nen ihr eın gestalten USW. Bei tieferer Sicht ber kommt gerade 1n derselben Ahnlichkeit die Ungleichheit
1n den Blick und 1ese drängt zZzuU graphischen Bild der Polarität. Das e1n (sottes ist Banz ‚Ott eigen un!: des-
halb der Kreatur gegenüber erschaffend, während das Sein der Kreatur, uch insoweit eigen und kreativ
ist, doch letztlich Zanz VO ‚Ott gegeben, partizıplert Uun!| empfangen(d) iıst S50 ist in jeder Proportionali-
tätsanalogie, zumal ıIn der zwischen der Kreatur und Gott, immer sowohl eın Aspekt der 5>Symmetrie als uch
einer der Polarität aufzuzeigen. Dabei annn entweder der ıne der der andere Aspekt vorherrschend semn.
Wo sich die Relation (jottes den Geschöpfen und die Veränderung (Gottes ihnen handelt, ist, wıe
schon angedeutet, die Polarität vorherrschend: dagegen il In der Analogie des Seins die 5Symmetrie mehr
In den Vordergrund.
Das führt uns dem ıIn der Scholastik gangıgen Unterschied zwischen reinen und gemischten Vollkommen-
heiten (perfectiones und perfectiones mixtae). Die ersteren schließen 1n ihrem Begriff keine Unvollkom-
menheit ein, S1e sind mit dem eın identisch wıe das Eins-, Wahr- und Gutsein, ber uch die tionen wıe
Bewulßitsein, Erkenntnis, Wollen, Lieben. Gemischte Vollkommenheiten sind Änderung, Werden, -
meinschaftt, die immer eine nvollkommenheit, eın ‚.Noch nicht“ der eıne Passivität einschließen der VOTI-

aussetzen. Diese wel Klassen der Vollkommenheiten können ZwWar 1 Begriff streng unterschieden werden,
jedoch nicht In der konkreten Kealität der Geschöpfe. Dalß die reinen Vollkommenheiten sich In uUuNnserTrer Welt
gemischt verwirklichen, ird allgemein anerkannt. Man mOge ber uch das Umgekehrte bedenken: Liegt
nicht jedergemischten Vollkommenheit, eben eil S1Pe doch eiıne Vollkommenheit, eine Form des Seins ist, ıne

scheint mır eın großes Deftizit der Prozeß-Theologie sein, da S1E VO! (jott UT kraft einer symmetr1-
schen Analogie spricht: Er ist Höchsttall (Chief ın exemplification) der 1ın der Welt geltenden Gesetze. Siehe

die In Anm angedeutete Stelle bei Ogden

3727

teles recht), er bewegt sich. Während unsere Relationen zueinander immer Abhängig­
keit einschließen und in unseren Relationen zu Gott diese Abhängigkeit vorherrscht, 
ist Gottes Relation zu uns ausschließlich im Schenken und Erschaffen gegründet. Man 
könnte sogar sagen: In der Beziehung der Welt zu Gott ist die Relation von ihrem Termi­
nus (Gott) abhängig, aber in der Beziehung Gottes zur Welt hängt die Existenz selbst 
des Terminus ( Geschöpf) von der Relation Gottes, von seinem aktiven Sich-beziehen ab. 
Die Analogie zwischen den Relationen der Geschöpfe und den Relationen Gottes 
schließt eine Polarität ein. 

Analogie und Polarität 

Bevor wir weitergehen, möchte ich diesen letzten Satz noch weiter ausführen. Analogie ist bei Aristoteles und 
Thomas ein Begriff aus der Sprachphilosophie oder Logik. Sie deutet ein Verhältnis zwischen zwei (oder 
mehr) Wörtern an, die weder eine gleiche Bedeutung haben und so univok sind, noch auch beim gleichen 
Klang ganz ungleich in der Bedeutung und so äquivok sind. Analoge Wörter und die durch sie angedeuteten 
Begriffe haben deshalb einen teilweise gleichen und teilweise ungleichen Inhalt. Erst in der späteren Scholastik 
hat man die Analogielehre auch ontologisch angewendet. Suarez spricht von analogia entis, Analogie des 
Seienden oder der Seiendheit in verschiedenen Seienden. Zwischen Gott und dem Geschöpf waltet eine Ana­
logie der Seiendheit, die zugleich mit totalerGleichheit eine ebenfalls totale Ungleichheit enthält, denn weder 
in Gott noch im Geschöpf gibt es eine reale Grenze zwischen der Sphäre, in der sie einander gleich, und jener, 
in der sie einander ungleich sind. Am Anfang der scholastischen Analogielehre, a ls man sich noch hauptsäch­
lich mit den Gott zugeschriebenen Namen befaßte und dabei dem Pseudo-Dionysius Areopagita folgte, wur­
de fast ausschließlich eine Analogie der Zuschreibung (analogia attributionis) anerkannt; weil Gott Ursache 
des Seienden ist, kann er auch selbst seiend genannt werden (obwohl der Areopagit es bevorzugt, ihn . über­
seiend" zu nennen). Als man sich aber später mehr mit der Analogie des Seins selbst befaßte, beschrieb man 
sie als Analogie ähnlicher Verhältnisse (ana/ogia proportionis oder proportionalitatis). Man vergleicht z.B. 
das Verhältnis Gottes zu seinem Sein (oder seiner Macht, Erkenntnis usw.) mit dem der Kreatur zu ihrem Sein. 
Dabei nimmt man aber keineswegs eine vollständige Gleichheit beider Verhältnisse an, sonst wäre Gott nicht 
~ranszendent. Es gilt hier also nicht die mathematische Formel x:y = a:b. Vielmehr ist hier nur von einer Ähn­
lichkeit der Verhältnisse die Rede, also x:y "" a:b. 
Sehen wir uns jetzt die Dimensionen der Ähnlichkeit genauer an. Diese besagt, daß die Verhältnisse bis zu 
einem gewissen Ausmaß als Parallele vorgestellt werden können. Stellt man sich das Verhältnis Gottes zu sei­
nem Sein und das der Kreatur zu ihrem Sein einmal als zwei Linien vor, dann kann man auf den ersten Blick 
behaupten, daß diese Linien ziemlich parallel verlaufen: Beide . haben· das Sein, sind Subjekt des Seins, kön­
nen ihr Sein gestalten usw. Bei tieferer Sicht aber kommt gerade in derselben Ähnlichkeit die Ungleichheit 
in den Blick und diese drängt zum graphischen Bild der Polarität. Das Sein Gottes ist ganz Gott eigen und des­
halb der Kreatur gegenüber erschaffend, während das Sein der Kreatur, auch insoweit es eigen und kreativ 
ist, doch letztlich ganz von Gott gegeben, partizipiert und so empfangen(d) ist. So ist in jeder Proportionali­
tätsanalogie, zumal in der zwischen der Kreatur und Gott, immer sowohl ein Aspekt der Symmetrie als auch 
einer der Polarität aufzuzeigen. 9 Dabei kann entweder der eine oder der andere Aspekt vorherrschend sein. 
Wo es sich um die Relation Gottes zu den Geschöpfen und die Veränderung Gottes an ihnen handelt, ist, wie 
schon angedeutet, die Polarität vorherrschend; dagegen tritt in der Analogie des Seins die Symmetrie mehr 
in den Vordergrund. 
Das führt uns zu dem in der Scholastik gängigen Unterschied zwischen reinen und gemischten Vollkommen­
heiten (perfectiones purae und perfectiones mixtae). Die ersteren schließen in ihrem Begriff keine Unvollkom­
menheit ein, sie sind mit dem Sein identisch wie das Eins-, Wahr- und Gutsein, aber auch die Aktionen wie 
Bewußtsein, Erkenntnis, Wollen, Lieben. Gemischte Vollkommenheiten sind z. B. Änderung, Werden, Ge­
meinschaft, die immer eine Unvollkommenheit, ein .Noch nicht· oder eine Passivität einschließen oder vor­
aussetzen. Diese zwei Klassen der Vollkommenheiten können zwar im Begriff streng unterschieden werden, 
jedoch nicht in der konkreten Realität der Geschöpfe. Daß die reinen Vollkommenheiten sich in unserer Welt 
gemischt verwirklichen, wird allgemein anerkannt. Man möge aber auch das Umgekehrte bedenken: Liegt 
nicht jeder gemischten Vollkommenheit, eben weil sie doch eine Vollkommenheit, eine Form des Seins ist, eine 

• Es scheint mir ein großes Defizit der Prozeß-Theologie zu sein, daß sie von Gott nur kraft einer symmetri­
schen Analogie spricht: Er ist Höchstfall (Chief in exemplification) der in der Welt geltenden Gesetze. Siehe 
z. B. die in Anm. 2 angedeutete Stelle bei Ogden. 

327 



reine Vollkommenheit zugrunde? Gerade Werden 1st niemals reın DaSSIV; ereignet SIC|  h darin eine
Selbstverwirklichung, manchmal zugleich eine Verwirklichung des andern, eın Schenkend-werden,
iıne Selbstmitteilung. So gesehen stellt sich die strenge begriffliche Grenze zwischen reinen und gemischten
Vollkommenheiten In der konkreten geschöpflichen Wirklichkeit als fließend heraus. Fs gibt eine Welt BC-
schöpflichen Seins, In der das 1Nne Mal die Vollkommenheit, das andere Mal die unvollkommene Verwirkli-
chung vorherrscht. Und können alle Vollkommenheiten ıIn Gott gemäßß einer Verhältnisanalogie anerkannt
werden, wobei diese einmal vorherrschend symmetrisch ist, das andere Mal vorherrschend polar.
Sein un: Werden 1m Menschen
Bisher wurden (Gottes Unveränderlichkeit und Veränderlichkeit, Gottes Sein un!: Wer-
den ziemlich unverbunden bestätigt. Dennoch können WITr keine Teilung ın Gott anneh-
IMNEN, wodurch die beiden entgegengesetzten Attribute oder ihre respektiven Gründe
(Giottes Insichsein un seline Relation real voneinander unterschieden sind: Sie ftallen
nl aber wWwI1ıe ist das denken?
iıne erste Hilte liegt wieder 1n der Analogie. Schon ıIn den Geschöpfen gibt eın /Zusam-
menftallen VOoOnN Sich-selbst-bleiben un: Sich-ändern. Unser Denken liebt C5S5, beide auf
real unterschiedene Bereiche aufzuteilen: Die Substanz oder Essenz bleibt, die Akziden-
zıien wechseln. ıne solche Vorstellung 1st aber rein quantitativ oder rein logisch. kzi-
denzien sind keine Anhängsel, S1e sind Modifikationen, Seinsweisen der Substanz,
daß sich diese selbst äandert bei AÄnderung ihrer Akzidenzien. Konkret ertahren WIr das
In uns selbst: In meinem Alter sehe ich zurück auf eine enge kreignisse, die ich ıIn me1l-
er Jugend nicht ahnen konnte und doch Ich bin derselbe wıe in meılnen Jungen Jah-
Te  3 Sein un Werden sind nirgends oder trennbar, und der Mensch spurt das
In sich selbst.
Wir können weıter gehen Sie sind aufeinander bezogen. erden ıst „ZUIN Sein kom-
men  ka Insoweit alles auf Erden der Materialität unterworten ist, dominiert schließlich
das Werden als Veränderung: Das Vergehen des einen ist das Entstehen des anderen.
ber 1 Menschen kommt dieses evolutive Werden sich selbst. In seinem Geist ıst
derensch auf Sein, Sich-selbst-sein angelegt, un wir glauben, da der Schöpfer diese
Anlage auch ber das Entwerden des Todes hinaus verwirklicht. ber schon auf Erden
werden WITr 1 anstrebbaren Idealfall immer mehr diejenigen, die WIr sind. Um
es5 modern auszudrücken: Wir tfinden immer mehr NseTrTe Identität. Diese i1st natürlich
nicht eın VOoO andern abgeschlossenes Selbst das ware Entwerden sondern CMP-
fangende und gebende Oftfenheit andern, ZU Tiefsten, Gott
Schauen WITr auf diese Beziehungen, dann annn das Gesagte auch umgekehrt werden:
Unser Selbst-sein ist immer eın Werden, eın Ausgehen andern, eın Aufgehen Gott
Die eister des geistlichen Lebens betonen, daß es darin keinen Stillstand geben kann,
der nicht eın Rückfall ware. Ein klassisches Beispiel dieser Lehre tinden wIır bei einem
platonisch un zugleich sehr dynamisch denkenden Kirchenvater: Gregor VON Nyssa.
In seiıner großen Moses-Allegorie deutet den Fels, auf dem Moses stehen un (ott auf
den Rücken sehen soll (Ex 33,21-23) als einen Ort des festen Stehens un zugleich der
immerwährenden Nachfolge:
Da dir, Moses, (spricht Gott) eın Verlangen eingesetzt ist, für dich eın Stehenbleiben 1Im Lauf und keine
Grenze des (Guten gibt, eın Streben vielmehr auf immer Größeres zielt, ist „der (Ort ın meılnner ähe'  ‚ derartig,
daß derjenige, der einmal dorthin versetzt ist, niemals VO Laufen abzulassen VerIMAaAS. Der Lauf ber ıst ın
einem anderen 1n eın Stehen. sagt nämlich: „Stelle dich auf den Felsen!“ Das ıst das Widersprüchlichst«
VO  »3 allem wıe Stehen und Bewegung dasselbe sSein können (fo auto kaı StASIS est1 kaı kinesis).!9

ıta Moysi, 44, 405 Deutsch: Gregor UO.  > Nwussa, Autstieg des Moses, übersetzt un!| eingeleitet
VO: Manfred Blum Freiburg Br. 19063, 115

328

·reine Vollkommenheit zugrunde? Gerade unser Werden ist niemals rein passiv; es ereignet sich darin eine 
Selbstverwirklichung, manchmal sogar zugleich eine Verwirklichung des andern, ein Schenkend-werden, 
eine Selbstmitteilung. So gesehen stellt sich die strenge begriffliche Grenze zwischen reinen und gemischten 
Vollkommenheiten in der konkreten geschöpflichen Wirklichkeit als fließend heraus. Es gibt eine Welt ge­
schöpflichen Seins, in der das eine Mal die Vollkommenheit, das andere Mal die unvollkommene Verwirkli­
chung vorherrscht. Und so können alle Vollkommenheiten in Gott gemäß einer Verhältnisanalogie anerkannt 
werden, wobei diese einmal vorherrschend symmetrisch ist, das andere Mal vorherrschend polar. 

Sein und Werden im Menschen 

Bisher wurden Gottes Unveränderlichkeit und Veränderlichkeit, Gottes Sein und Wer­
den ziemlich unverbunden bestätigt. Dennoch können wir keine Teilung in Gott anneh­
men, wodurch die beiden entgegengesetzten Attribute oder ihre respektiven Gründe -
Gottes Insichsein und seine Relation - real voneinander unterschieden sind: Sie fallen 
zusammen, aber wie ist das zu denken? 
Eine erste Hilfe liegt wieder in der Analogie. Schon in den Geschöpfen gibt es ein Zusam­
menfallen von Sich-selbst-bleiben und Sich-ändern. Unser Denken liebt es, beide auf 
real unterschiedene Bereiche aufzuteilen: Die Substanz oder Essenz bleibt, die Akziden­
zien wechseln. Eine solche Vorstellung ist aber rein quantitativ oder rein logisch. Akzi­
denzien sind keine Anhängsel, sie sind Modifikationen, Seinsweisen der Substanz, so 
daß sich diese selbst ändert bei Änderung ihrer Akzidenzien. Konkret erfahren wir das 
in uns selbst: In meinem Alter sehe ich zurück auf eine Menge Ereignisse, die ich in mei­
ner Jugend nicht ahnen konnte - und doch: Ich bin derselbe wie in meinen jungen Jah­
ren. Sein und Werden sind nirgends getrennt oder trennbar, und der Mensch spürt das 
in sich selbst. 
Wir können weiter gehen: Sie sind aufeinander bezogen. Werden ist „zum Sein kom­
men". Insoweit alles auf Erden der Materialität unterworfen ist, dominiert schließlich 
das Werden als Veränderung: Das Vergehen des einen ist das Entstehen des anderen. 
Aber im Menschen kommt dieses evolutive Werden zu sich selbst. In seinem Geist ist 
der Mensch auf Sein, Sich-selbst-sein angelegt, und wir glauben, daß der Schöpfer diese 
Anlage auch über das Entwerden des Todes hinaus verwirklicht. Aber schon auf Erden 
werden wir - im anstrebbaren Idealfall - immer mehr diejenigen, die wir sind. Um 
es modern auszudrücken: Wir finden immer mehr unsere Identität. Diese ist natürlich 
nicht ein von andern abgeschlossenes Selbst - das wäre Entwerden -, sondern emp­
fangende und gebende Offenheit zu andern, zum Tiefsten, zu Gott. 
Schauen wir auf diese Beziehungen, dann kann das Gesagte auch umgekehrt werden: 
Unser Selbst-sein ist immer ein Werden, ein Ausgehen zu andern, ein Aufgehen zu Gott. 
Die Meister des geistlichen Lebens betonen, daß es darin keinen Stillstand geben kann, 
der nicht ein Rückfall wäre. Ein klassisches Beispiel dieser Lehre finden wir bei einem 
platonisch und zugleich sehr dynamisch denkenden Kirchenvater: Gregor von Nyssa. 
In seiner großen Moses-Allegorie deutet er den Fels, auf dem Moses stehen und Gott auf 
den Rücken sehen soll (Ex 33,21-23) als einen Ort des festen Stehens und zugleich der 
immerwährenden Nachfolge: 

Da dir, Moses, (spricht Gott) ein Verlangen eingesetzt ist, es für dich kein Stehenbleiben im Lauf und keine 
Grenze des Guten gibt, dein Streben vielmehr auf immer Größeres zielt, ist .der Ort in meiner Nähe" derartig, 
daß derjenige, der einmal dorthin versetzt ist, niemals vom Laufen abzulassen vermag. Der Lauf aber ist in 
einem anderen Sinn ein Stehen. ER sagt nämlich: . Stelle dich auf den Felsen!" Das ist das Widersprüchlichsll· 
von allem: wie Stehen und Bewegung dasselbe sein können (to auto kai stasis esti kai k inesis). 10 

•0 Vita Moysi, PG 44, 405 BC. Deutsch: Gregor von Nyssa, Aufstieg des Moses, übersetzt und eingeleitet 
von Manfred Blum, Freiburg i. Br. 1963, 115. 

328 



Es ist auffallend, da diese Identifikation innerhalb einer platonischen Gedankenwelt
ausgesprochen wird. Und 1n dieser TIradition verwundert es nicht, daß dasselbe manch-
mal auch VoO ew1gen Leben gesagt wird.

Sein un: erden ın Gott
Bekanntlich haben 1n der römisch-katholischen Kirche sowohl Theologie als auch Lehr-
amıt einselt1g die Unveränderlichkeit (Gottes hervorgehoben. LDas wird tast allgemein
un: größtenteils zurecht dem Einfluß Platons zugeschrieben. Wilhelm Maas hat In
seinem Buch ‚Unveränderlichkeit (jottes“ diese Lehre ıIn der griechischen Philosophie,
bei Philon un! einıgen tellen der Patristik untersucht.*! Die statische Auffassung
des Seins hat bekanntlich In der Naturphilosophie des Parmenides ihren rsprung. Bei
Platon wird S1e auf alles, Was „seiendlich seiend“” (ontos on) 1st und zugleich als göttlich
qualifiziert wird, übertragen: Die Ideen, die dee des (juten oder des Schönen, die Ver-
nunft, die Seele USW. Die ese der Unveränderlichkeit des Seienden oder des Göttli-
chen wird Ende des Buches über den Staat anläßlich der praktischen Frage ber
die Erziehung der Führer des Staates ausgeführt. Sie collen UT solche Mythen ıIn sich
aufnehmen, dieAhres über die (Götter Wahr ist, Was dem Göttlichen sowohl
Güte als auch Unveränderlichkeit zuschreibt. Die ttheit wird nicht Vo  3 außen her
verändert, enn sS1e ist geist1g und nicht zusammengesetzt. Sie verändert auch sich selbst
nicht, enn SIE bedart keiner VeränderungZu (juten un! annn keine Veränderungzu

Schlechten wollen (Politeia, 381—383; Maas, 45—4 Hier wird also sowochl ewegung
VO  - außen her als auch Selbstbewegung VO  . der Gottheit ausgeschlossen. DDiese Ansicht
wird anzZ VO  m Aristoteles übernommen, wenn er über den unbewegten ersten Beweger
spricht (sächlich IO proton kinoun akineton: Physik VIUIL, 258 12) Philon un viele
Kirchenväter schöpften hre Lehre der Unveränderlichkeit des biblischen (jottes AuUs

dieser eleatisch-platonisch-aristotelischen Quelle. In der arianischen Krise ann diese
Lehre als gemeiınsame Voraussetzung beider Parteien gesehen werden: ach den Aria-
nNeTrn 1st der Sohn veränderlich (verdienend, leidend) und deshalb nicht Gott, ach Nizäa
1st derselbe Sohn Gott un deshalb nicht veränderlich (nicht trepfos oder alloiot:
DS 126)
Dennoch liegt 1er nicht der Platonismus VOor un schon Xar nicht der Platon. Darauf wurde I

VO:|  »3 nton Ziegenaus ın seiner Studie ber Marius Victorinus hingewiesen.  12 Hier bilden nicht die Dialoge
AUS Platons mittlerer Phase (u der Staat) den Ausgangspunkt, sondern die Spätdialoge, namentlich der
Parmenides. [Darın werden wel Hypothesen ber das „Eins“, das parmenidische All des Seienden reprasen-
1ert, mittels scharfsinniger Logik analysiert. Die erste Hypothese betrachtet das 1NS [1UTX für SIC| Fc 1st nichts
anderes als gerade 1Nns. So entbehrt aller näheren estimmungen un uch jeder Art des Seins; entzieht
sich deshalb uch jeder Erkenntnis. Die zweiıte Hypothese betrachtet das Eins, das ist, wobei Fins und Sein
wel einander durchdringende Komponenten sind. 50 Ial eine Vielheit der Gegensätze auf den Plan „Das
seiende Eins ist Iso 1NS und Vieles, (3anzes un!| Teile, begrenzte un!| unbegrenzte Menge hat als (Ganzes
Anfang, Mitte und Ende und somıiıt eine Gestalt das 1NS muß, da immer sowohl In sich selbst als 1im
Anderen ist, uch immer sowochl sich bewegen als ruhen“ (145a—1468a; Ziegenaus, 79) [Diese zweitache Auf-

11 Maas, Unveränderlichkeit (Gottes (siehe Anm 4) Es ıst nicht zufällig, da diese Studie VO  - Heribert
Mühlen un! begleitet wurde. Sje ann als eiıne krgänzung VOonNn dessen Studie „Die Veränderlichkeit
(Gottes als Horizont einer künftigen Theologie“, Münster 1969, betrachtet werden, 1n der Mühlen einerseits
hellenistisches un! andererseits biblisches nd modernes Denken hauptsächlich gemäß der UOpposition
kosmologisch-personal einander gegenüberstellt.

12 Ziegenaus, Die trinitarische Ausprägung der göttlichen Seinsfülle ach Marius Victorinus, München
1972 Münchener Theol Studien n 41) In den Anmerkungen und ım Literaturverzeichnis werden viele
Studien ber die Entwicklung des mittleren un!| des Neuplatonismus erwähnt, Dn die VO! Pierre Hadot

3209

Es ist auffallend, daß diese Identifikation innerhalb einer platonischen Gedankenwelt 
ausgesprochen wird. Und in dieser Tradition verwundert es nicht, daß dasselbe manch­
mal auch vom ewigen Leben gesagt wird. 

Sein und Werden in Gott 

Bekanntlich haben in der römisch-katholischen Kirche sowohl Theologie als auch Lehr­
amt einseitig die Unveränderlichkeit Gottes hervorgehoben. Das wird fast allgemein -
und größtenteils zurecht - dem Einfluß Platons zugeschrieben. Wilhelm Maas hat in 
seinem Buch „Unveränderlichkeit Gottes" diese Lehre in der griechischen Philosophie, 
bei Philon und an einigen Stellen der Patristik untersucht. 11 Die statische Auffassung 
des Seins hat bekanntlich in der Naturphilosophie des Parmenides ihren Ursprung. Bei 
Platon wird sie auf alles, was „seiendlich seiend" (ontos on) ist und zugleich als göttlich 
qualifiziert wird, übertragen: Die Ideen, die Idee des Guten oder des Schönen, die Ver­
nunft, die Seele usw. Die These der Unveränderlichkeit des Seienden oder des Göttli­
chen wird am Ende des 2 . Buches über den Staat anläßlich der praktischen Frage über 
die Erziehung der Führer des Staates ausgeführt. Sie sollen nur solche Mythen in sich 
aufnehmen, die Wahres über die Götter aussagen. Wahr ist, was dem Göttlichen sowohl 
Güte als auch Unveränderlichkeit zuschreibt. Die Gottheit wird nicht von außen her 
verändert, denn sie ist geistig und nicht zusammengesetzt. Sie verändert auch sich selbst 
nicht, denn sie bedarf keiner Veränderung zum Guten und kann keine Veränderung zum 
Schlechten wollen (Politeia, 381-383; Maas, 45- 48). Hier wird also sowohl Bewegung 
von außen her als auch Selbstbewegung von der Gottheit ausgeschlossen. Diese Ansicht 
wird ganz von Aristoteles übernommen, wenn er über den unbewegten ersten Beweger 
spricht (sächlich: to proton kinoun akineton: Physik VIII, 6: 258 b 12). Philon und viele 
Kirchenväter schöpfen ihre Lehre der Unveränderlichkeit des biblischen Gottes aus 
dieser eleatisch-platonisch-aristotelischen Quelle. In der arianischen Krise kann diese 
Lehre als gemeinsame Voraussetzung beider Parteien gesehen werden: Nach den Aria­
nern ist der Sohn veränderlich (verdienend, leidend) und deshalb nicht Gott, nach Nizäa 
ist derselbe Sohn Gott und deshalb nicht veränderlich (nicht treptos oder alloiot: 
OS 126). 

Dennoch liegt hier nicht der ganze Platonismus vor und schon gar nicht der ganze Platon. Darauf wurde u. 
a. von Anton Ziegenaus in seiner Studie über Marius Victorinus hingewiesen.12 Hier bilden nicht die Dialoge 
aus Platons mittlerer Phase (u. a. der Staat) den Ausgangspunkt, sondern die Spätdialoge, namentlich der 
Parmenides. Darin werden zwei Hypothesen über das . Eins•, das parmenidische All des Seienden repräsen­
tiert, mittels scharfsinniger Logik analysiert. Die erste Hypothese betrachtet das Eins nur für sich: Es ist nichts 
anderes als gerade Eins. So entbehrt es aller näheren Bestimmungen und auch jeder Art des Seins; es entzieht 
sich deshalb auch jeder Erkenntnis. Die zweite Hypothese betrachtet das Eins, das ist, wobei Eins und Sein 
zwei einander durchdringende Komponenten sind. So tritt eine Vielheit der Gegensätze auf den Plan: .Das 
seiende Eins ist also Eins und Vieles, Ganzes und Teile, begrenzte und unbegrenzte Menge ... hat als Ganzes 
Anfang, Mitte und Ende und somit eine Gestalt ... das Eins muß, da es immer sowohl in sich selbst als im 
Anderen ist, auch immer sowohl sich bewegen als ruhen· (145a-146a; Ziegenaus, 79). Diese zweifache Auf-

11 W. Maas, Unveränderlichkeit Gottes (siehe Anm. 4). Es ist nicht zufällig, daß diese Studie von Heribert 
Mühlen angeregt und begleitet wurde. Sie kann als eine Ergänzung von dessen Studie.Die Veränderlichkeit 
Gottes als Horizont einer künftigen Theologie", Münster 1969, betrachtet werden, in der Mühlen einerseits 
hellenistisches und andererseits biblisches und modernes Denken hauptsächlich gemäß der Opposition 
kosmologisch-personal einander gegenüberstellt. 

12 A. Ziegenaus, Die trinitarische Ausprägung der göttlichen Seinsfülle nach Marius Victorinus, München 
1972 (Münchener Theo!. Studien 11, 41). In den Anmerkungen und im Literaturverzeichnis werden viele 
Studien über die Entwicklung des mittleren und des Neuplatonismus erwähnt, u. a. die von Pierre Hadot. 

329 



fassung des Eins, die 1er nicht weiter nachvollzogen wird, wurde 1Im Neuplatonismus truchtbar. ach Plotin
ıst das kins (to hen) der ersten Hypothese das erste Prinzip aller Wirklichkeit, die erste seiner „drei Hyposta-
sen“. Die zweiıte Hypostase ist dem seienden 11NS der zweiıten Hypothese ähnlich, wıe uch dem aristotelischen
Urbeweger, insoweit dieser „‚Denker des Gedankens' ıst (noesis noese0sS). Wie die erste, eralles Seiende CI-
habene Hypostase die zweite, die voll ımmanenter Aktivität ist, aus sich entläßt, die zweiıte eine dritte, die
(Welt-)Seele (psyche), welche mit der Materie den Kosmos bildet. Wahrscheinlich berdie Seitenlinie des Por-
phyrius, übernimmt der Rhetor Marius Victorinus dieses neuplatonische Gedankengut un!| verteidigt, nach-
dem In seinem Alter Christ geworden WAarl, miıt dessen Hiltfe die nizänische Orthodoxie. In seiner Darstellung
ıst die rste göttliche Hypostase, der Vater, nicht Aur vor-seiend (proon), un!| damit nicht-seiend (me on),
sondern uch wirklich seiend, mıiıt einer Fülle des Seins, die Leben der Bewegung Uun! Erkenntnis einschlie-
Ben Der wesenseine Sohn ıst gleichseiend, berder Unterschied besteht darin, da 1m Vater das Sein vorher-
cht und 1Im Sohn Leben, Bewegung, Akt, während iIm Heiligen Geist die Erkenntnis ın den Vordergrund T1
Im Kontext uUuNsSerIer Studie ist nicht die anregende! Irinitätslehre Viktorins das Wichtigste, sondern die
Tatsache, da sowohl ım außerkirchlichen Neuplatonismus als uch ın dem des Christen Viktorin ıne Sicht
(jottes hervortritt, In der (sott sowohl Ruhe als uch Bewegung zugeschrieben wird Der Vater ist die Ruhe,
die Bewegung ıIn sich birgt, der Sohn die aQu$s dieser Ruhe hervorgehende Bewegung.
Ist damit die Rahnersche These der auf das Geschöpf hinzielenden Selbstbewegung Got-
tes eingeholt? och nicht! Denn die VO Viktorin angedeutete Bewegung bleibt haupt-
sächlich immanent ın der Gottheit selbst. Das geht besonders aus seiner Darstellung des
Heiligen Geistes hervor. Dieser wird hauptsächlich als Erkenntnis charakterisiert,
bei diese Erkenntnis eiıne Rückwendung ZUuU (Sohn un zum) Vater ist „Da das Denken
nach antiker Auffassung sich UTr dann In seiner Höchsttftorm verwirklicht, wWwenn 65 sich
auf das höchste Objekt richtet, mMuUu sich das wahrhafte Denken des Geistes autf das Sein
Gottes, auf sich selber zurückwenden. Umschreibungen für diese Bewegungsrich-
tung sind: Rückkehr 1ın die Identität, TO mota motI10, ascens10, revers1Oo, CONVers1O,
gressi10‘ (Ziegenaus, 298) ach Viktorin wird auch Augustinus dem Heiligen Geist die-
selbe zirkuläre Position ın Gottes Irinität zuschreiben, jetzt aber als die Vater und Sohn
einigende Liebe uflrumque CoONIuNgeNS, WOZU dann och NOSQUE subiungens (de trın
VIIL, 6/ 42, 438) hinzugefügt wird. Wenn eEs 1mM Neuplatonismus auch christlicher Prä-
ZUNg eiıne Bewegung In (Gott zibt, dann ı1st s1e VOT allem un: vielleicht ohnehin
1göttlichen Wesen immanent. Für eıne Bewegung nach außen, eine AÄnderung Gottes

andern, mussen WIr uns Neueren Autoren zuwenden. Vielleicht können s1e uns hel-
fen, die Identität dieser Bewegung mıiıt Gottes KRuhe, das Zusammentftallen dieser nde-
Iung mıiıt Gottes Unveränderlichkeit, weiıter bedenken.
ben wurde schon auf das Denken VO Prozeß-Iheologen und VO  - Pannenberg hin-
gewlesen. Beide sind ıIn Einklang, iInsoweit sS1e eın ZWaTl beschränktes, aber doch reales
Noch-nicht-sein Gottes annehmen. Es bleibt die rage, ob 1eSs bei beiden dieselbe Be-
deutung hat Bei den Prozeß-Denkern ist Gott ach dem empfangenden Aspekt seines
Wesens (nach seiner Consequent nature) auf das Zu-sich-nehmen der 1n der Welt Vel-
wirklichten Werte angelegt. Vom scholastischen Standpunkt aus ist INan geneigt, das
als eiıne passıve Potenz Gottes verstehen, die VO  - den Geschöpfen aktualisiert wird.
Fs 1st aber auch möglich, das Zu-sich-nehmen VO  j seiten (;ottes nicht als Passivität unter
dem Einfluß außergöttlicher Ursachen sehen, sondern als rein aktive Hinnahme. Die
letzte Interpretation liegt auf der Hand, da in der Philosophie Whiteheads alles das, Was
scholastisch als Verursacht-werden gesehen wird, die aktive Hinnahme (prehension)
einer vorgegebenen Realität, das Integrieren eiıner Vergangenheit ıst S50 annn die Potenz
Gottes 1n seiner consequent nature schließlich doch als aktive Potenz gesehen werden.
Deutlicherzeigt sich das bei Pannenberg. Er identifiziert, wıe schon Sagt, Gott miıt sSe1-
ner Herrschaft un annn ihm deshalb eın beschränktes Noch-nicht-sein zuschreiben.
Aber, wenn Gott völlig ıst alles 1n allem dann stellt sich heraus, da er auch
immer (WWDArT. Fin Versuch, dies übersetzen, ann Gott als Potenz dessen sehen, Was er

330

fassung des Eins, die hier nicht weiter nachvollzogen wird, wurde im Neuplatonismus fruchtbar. Nach Platin 
ist das Eins (to hen) der ersten Hypothese das erste Prinzip aller Wirklichkeit, die erste seiner , drei Hyposta­
sen·. Die zweite Hypostase ist dem seienden Eins der zweiten Hypothese ähnlich, wie auch dem aristotelischen 
Urbeweger, insoweit dieser . Denker des Gedankens· ist (noesis noeseös). Wie die erste, über alles Seiende er­
habene Hypostase die zweite, die voll immanenter Aktivität ist, aus sich entläßt, so die zweite eine dritte, die 
(Welt-)Seele (psyche), welche mit der Materie den Kosmos bildet. Wahrscheinlich über die Seitenlinie des Por­
phyrius, übernimmt der Rhetor Marius Victorinus dieses neuplatonische Gedankengut und verteidigt, nach­
dem er in seinem Alter Christ geworden war, mit dessen Hilfe die nizänische Orthodoxie. In seiner Darstellung 
ist die erste göttliche Hypostase, der Va ter, nicht nur vor-seiend (proon), und damit nicht-seiend (me on), 
sondern auch wirklich seiend, mit einer Fülle des Seins, die Leben oder Bewegung und Erkenntnis einschlie­
ßen. Der wesenseine Sohn ist gleichseiend, aber der Unterschied besteht darin, daß im Vater das Sein vorher­
rscht und im Sohn Leben, Bewegung, Akt, während im Heiligen Geist die Erkenntnis in den Vordergrund tritt. 
Im Kontext unserer Studie ist nicht die - anregende! - Trinitätslehre Viktorins das Wichtigste, sondern die 
Tatsache, daß sowohl im außerkirchlichen Neuplatonismus als auch in dem des Christen Viktorin eine Sicht 
Gottes hervortritt, in der Gott sowohl Ruhe als auch Bewegung zugeschrieben wird. Der Vater ist die Ruhe, 
die Bewegung in sich birgt, der Sohn die aus dieser Ruhe hervorgehende Bewegung. 

Ist damit die Rahnersche These der auf das Geschöpf hinzielenden Selbstbewegung Got­
tes eingeholt? Noch nicht! Denn die von Viktorin angedeutete Bewegung bleibt haupt­
sächlich immanent in der Gottheit selbst. Das geht besonders aus seiner Darstellung des 
Heiligen Geistes hervor. Dieser wird hauptsächlich als Erkenntnis charakterisiert, wo­
bei diese Erkenntnis eine Rückwendung zum (Sohn und zum) Vater ist. ,,Da das Denken 
nach antiker Auffassung sich nur dann in seiner Höchstform verwirklicht, wenn es sich 
auf das höchste Objekt richtet, muß sich das wahrhafte Denken des Geistes auf das Sein 
Gottes, d. h. auf sich selber zurückwenden. Umschreibungen für diese Bewegungsrich­
tung sind: Rückkehr in die Identität, retro mota motio, ascensio, reversio, conversio, re­
gressio" (Ziegenaus, 298). Nach Viktorin wird auch Augustinus dem Heiligen Geist die­
selbe zirkuläre Position in Gottes Trinität zuschreiben, jetzt aber als die Vater und Sohn 
einigende Liebe: utrumque coniungens, wozu dann noch nosque subiungens (de trin. 
VII, 6; PL 42, 438) hinzugefügt wird. Wenn es im Neuplatonismus auch christlicher Prä­
gung eine Bewegung in Gott gibt, dann ist sie vor allem - und vielleicht ohnehin -
im göttlichen Wesen immanent. Für eine Bewegung nach außen, eine Änderung Gottes 
am andern, müssen wir uns neueren Autoren zuwenden. Vielleicht können sie uns hel­
fen, die Identität dieser Bewegung mit Gottes Ruhe, das Zusammenfallen dieser Ände­
rung mit Gottes Unveränderlichkeit, weiter zu bedenken. 
Oben wurde schon auf das Denken von Prozeß-Theologen und von W. Pannenberg hin­
gewiesen. Beide sind in Einklang, insoweit sie ein zwar beschränktes, aber doch reales 
Noch-nicht-sein Gottes annehmen. Es bleibt die Frage, ob dies bei beiden dieselbe Be­
deutung hat. Bei den Prozeß-Denkern ist Gott nach dem empfangenden Aspekt seines 
Wesens (nach seiner consequent nature) auf das Zu-sich-nehmen der in der Welt ver­
wirklichten Werte angelegt. Vom scholastischen Standpunkt aus ist man geneigt, das 
als eine passive Potenz Gottes zu verstehen, die von den Geschöpfen aktualisiert wird. 
Es ist aber auch möglich, das Zu-sich-nehmen von seiten Gottes nicht als Passivität unter 
dem Einfluß außergöttlicher Ursachen zu sehen, sondern als rein aktive Hinnahme. Die 
letzte Interpretation liegt auf der Hand, da in der Philosophie Whiteheads alles das, was 
scholastisch als Verursacht-werden gesehen wird, die aktive Hinnahme (prehension) 
einer vorgegebenen Realität, das Integrieren einer Vergangenheit ist. So kann die Potenz 
Gottes in seiner consequent nature schließlich doch als aktive Potenz gesehen werden. 
Deutlicher zeigt sich das bei Pannenberg. Er identifiziert, wie schon gesagt, Gott mit sei­
ner Herrschaft und kann ihm deshalb ein beschränktes Noch-nicht-sein zuschreiben. 
Aber, wenn Gott völlig ist - ,,alles in allem" -, dann stellt sich heraus, daß er so auch 
immer war. Ein Versuch, dies zu übersetzen, kann Gott als Potenz dessen sehen, was er 

330 



1n der Vollendung se1ınes Reiches se1in wird. ber diese Potenz ist dann aktive Potenz
wieder einmal polar analog mıiıt kreatürlicher Potenz, welche zu tiefsten DaSsSsıv eIMP-
fängt und überdies ist S1Ee Ommnipotenz. Das bringt uns schließlich dazu, die Finheit
der Unveränderlichkeit un Veränderlichkeit, des Seins un! Werdens (‚sottes ın seiner
völligen Seinsmacht sehen. Gerade 1n dieser Macht ist Gott schon, Was CT seın wird.
Durch diese Seinsmacht ann (sott sich aändern, aber mıiıt sich selbst identisch
seIn. S50 verwirklicht (Gjott seın Sein In seinem Werden, das nicht eın passıves un: bedür-
fendes Werden ist, sondern gerade die polare Analogie dazu, eın sich gebendes, sich pra-
sent stellendes Werden, eın Kommen. Es ist bedeutungsvoll, da Eberhard Jüngel den
ehemaligen Buchtitel ‚Gottes Sein ı1st 1 Werden“ spater durch den Satz Gottes Sein 1st
1ImM Kommen“ ersetzt hat.!>
och w1ıe können WIr VO (‚ottes Sein un Werden, Wesen un: Macht sprechen, ohne
seıne Liebe nennen? Der johanneische Satz ‚Gott iıst (die Liebe“ (1Joh mahnt
uns, alle göttlichen Attribute 1mM Licht der Liebe sehen. Es ist die Liebe, die (sott
unserTren Gott, den (ott des Bundes und des Reiches, Gott der Vergebung 1mM Gekreuzig-
ten und des ens 1n seinem Geist macht, un wird Gott Die Liebe äßt (ott sich
ändern, da nicht 1Ur die Initiative Anfang ist, sondern auch bleibt, ın der
schöpferischen, vergebenden und vollendenden Antwort auf uUuNnseie Initiativen. Von
diesen etzten ann INan Sazpell, daß 61e Gott überraschen, aber er celbst überrascht uns

durch eın je größeres Angebot der Liebe Seine Liebe ist uUuNnNseTeTr Verweigerung1i
über Ohnmacht, aber zugleich Ffriedliche Übermacht. In dieser Liebe 1st T7 och nicht
allmächtig, noch nicht Pantokrator, aber, WEell das sSeın wird, ann 1Ur Aaus Liebe

Zu diesem Gott beten WIır
Zum Abschluß der obigen Überlegungen sel betont, da der Gott, auf den S1IE sich richte-
ten, der (Gott uNnseTrTes Gebetes ct.14 Das ist eın angehängtes corrolarium pietatiıs, jel-
mehr wird damit hoffentlich deutlich, daß arl Rahner seinem Verständnis des sich

andern äandernden (ottes un!' ich selbst meılner Paraphrase AaQus der (ottes-
offenbarung 1ın Israel und 1n Jesus Christus kamen. Zum Gott un: Vater uNnseTres Herrn
Jesus Christus beten WIr schon deshalb, weil u1ls interessiert ist [)as i1st 1n all den
Zeugnissen über (ottes Sorge, Erlösungsinitiative un! Liebe vorausgesetz(f. Die einseıt1-
e Betonung der Unveränderlichkeit (Gottes aber macht, wenn streng weitergeführt, eın
olches Interesse unverständlich. Denn welchen Unterschied macht es für den unveran-
derlichen un nicht real bezogenen Gott, ob WIr glücklich oder unglücklich, heilig oder
sündig sind, Ja ob WIT überhaupt da sind oder nicht? Überdies Seiz VOTaUs,
daß Gott seine Gaben, seinen Bund, nicht Ur einfachhin produziert, sondern sS1e auch
anbietet un mit uns als antwortend 1n einen Dialog trıtt Wäre Gott 1Ur wirk-
ursächlich tatıg, ann ware Gebet überflüssig, entweder, weil (Gottes Ratschlüsse doch
„schon“” ohne Relation unseTrem Beten gefaßt sind, oder weil alles irken Gottes aus

einer Liebe hervorgeht, die ©5 nicht nötıig hat, durch Bitten angeregt werden. In Wirk-
ichkeitenWIrTr selbst das vonnoten, enn Gott kann gerade kraft seiıner Liebes-

13 Jüngel, Gottes eın ıst 1 Werden. Verantwortliche Rede VO Sein (‚ottes bei arl Barth iıne Paraphra-
Tübingen“ 1967 Den Ausdruck „‚Gottes eın ist 1 Kommen“ findet INa passım In Jüngels Buch ‚Ott

als Geheimnis der Welt Zur Begründung derTheologie des Gekreuzigten 1m Streit zwischen 1 heismus und
Atheismus, Tübingen® 1978

14 Die folgenden Ausführungen stellen eıne Zusammenfassung melınes Artikels „Western Scholasticism an
Theology of rayer‘ ın der Festschrift für 1I1homas Spidlik dar.

331

in der Vollendung seines Reiches sein wird. Aber diese Potenz ist dann aktive Potenz -
wieder einmal polar analog mit kreatürlicher Potenz, welche zum tiefsten passiv emp­
fängt - und überdies ist sie Omnipotenz. Das bringt uns schließlich dazu, die Einheit 
der Unveränderlichkeit und Veränderlichkeit, des Seins und Werdens Gottes in seiner 
völligen Seinsmacht zu sehen. Gerade in dieser Macht ist Gott schon, was er sein wird. 
Durch diese Seinsmacht kann Gott sich ändern, aber um mit sich selbst identisch zu 
sein. So verwirklicht Gott sein Sein in seinem Werden, das nicht ein passives und bedür­
fendes Werden ist, sondern gerade die polare Analogie dazu, ein sich gebendes, sich prä­
sent stellendes Werden, ein Kommen. Es ist bedeutungsvoll, daß Eberhard Jüngel den 
ehemaligen Buchtitel .Gottes Sein ist im Werden" später durch den Satz „Gottes Sein ist 
im Kommen" ersetzt hat. 13 

Doch wie können wir von Gottes Sein und Werden, Wesen und Macht sprechen, ohne 
seine Liebe zu nennen? Der johanneische Satz „Gott ist (die) Liebe" (lJoh 4,8.16) mahnt 
uns, alle göttlichen Attribute im Licht der Liebe zu sehen. Es ist die Liebe, die Gott zu 
unseren Gott, den Gott des Bundes und des Reiches, Gott der Vergebung im Gekreuzig­
ten und des Lebens in seinem Geist macht, und so wird Gott. Die Liebe läßt Gott sich 
ändern, so daß er nicht nur die Initiative am Anfang ist, sondern auch bleibt, in der 
schöpferischen, vergebenden und vollendenden Antwort auf unsere Initiativen. Von 
diesen letzten kann man sagen, daß sie Gott überraschen, aber er selbst überrascht uns 
durch ein je größeres Angebot der Liebe. Seine Liebe ist unserer Verweigerung gegen­
über Ohnmacht, aber zugleich friedliche übermacht. In dieser Liebe ist er noch nicht 
allmächtig, noch nicht Pantokrator, aber, wenn er das sein wird, dann nur aus Liebe. 

Zu diesem Gott beten wir 

Zum Abschluß derobigen Überlegungen sei betont, daß der Gott, auf den sie sich richte­
ten, der Gott unseres Gebetes ist.14 Das ist kein angehängtes corrolarium p ietatis. Viel­
mehr wird damit hoffentlich deutlich, daß Karl Rahner zu seinem Verständnis des sich 
am andern ändernden Gottes - und ich selbst zu meiner Paraphrase - aus der Gottes­
offenbarung in Israel und in Jesus Christus kamen. Zum Gott und Vater unseres Herrn 
Jesus Christus beten wir schon deshalb, weil er an uns interessiert ist. Das ist in all den 
Zeugnissen über Gottes Sorge, Erlösungsinitiative und Liebe vorausgesetzt. Die einseiti­
ge Betonung der Unveränderlichkeit Gottes aber macht, wenn streng weitergeführt, ein 
solches Interesse unverständlich. Denn welchen Unterschied macht es für den unverän­
derlichen und nicht real bezogenen Gott, ob wir glücklich oder unglücklich, heilig oder 
sündig sind, ja ob wir überhaupt da sind oder nicht? Überdies setzt unser Gebet voraus, 
daß Gott seine Gaben, seinen Bund, nicht nur einfachhin produziert, sondern sie auch 
anbietet und so mit uns als antwortend in einen Dialog tritt. Wäre Gott nur wirk­
ursächlich tätig, dann wäre Gebet überflüssig, entweder, weil Gottes Ratschlüsse doch 
„schon" ohne Relation zu unserem Beten gefaßt sind, oder weil alles Wirken Gottes aus 
einer Liebe hervorgeht, die es nicht nötig hat, durch Bitten angeregt zu werden. In Wirk­
lichkeit haben wir selbst das Gebet vonnöten, denn Gott kann gerade kraft seiner Liebes-

13 E. Jüngel, Gottes Sein ist im Werden. Verantwortliche Rede vom Sein Gottes bei Karl Barth. Eine Paraphra­
se. Tübingen2 1967. Den Ausdruck .Gottes Sein ist im Kommen· findet man passim in Jüngels Buch: Gott 
als Geheimnis der Welt. Zur Begründung der Theologie des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und 
Atheismus, Tübingen3 1978. 

14 Die folgenden Ausführungen stellen eine Zusammenfassung meines Artikels .Western Scholasticism and 
a Theology of Prayer· in der Festschrift für P. Thomas Spidlik S. J. dar. 

331 



macht sSeın Angebot nicht realisieren, wenn WITr unNns nicht dafür eröffnen. Weil Gott [CAaA-
lisierend gibt und vergibt, kommt und sich schenkt, mul Gebet zZu tiefsten eın
Sicheröffnen SeIN. Es ist auch nicht eıne Suche nach Gottes Plan 1n einer Blaupause, SOM-
ern eın Sich-mit-Gott-auf-den-Weg-begeben. Dieses Gebet hat seine Schwierigkeiten,
nicht aber der Unzugänglichkeit Gottes, sondern uNseTrTeTr schuldigen
oder unschuldigen Verschlossenheit Gott gegenüber. Und die einzıge aber allumfas-
sende Frucht des Gebetes ıst das Kommen und die Präsenz Gottes selber, wodurch
sich uNseIeM Gott und uns selbst Quellen se1INeSs Heiles ändert.

332

macht sein Angebot nicht realisieren, wenn wir uns nicht dafür eröffnen. Weil Gott rea­
lisierend gibt und vergibt, kommt und sich schenkt, muß unser Gebet zum tiefsten ein 
Sicheröffnen sein. Es ist auch nicht eine Suche nach Gottes Plan in einer Blaupause, son­
dern ein Sich-mit-Gott-auf-den-Weg-begeben. Dieses Gebet hat seine Schwierigkeiten, 
nicht aber wegen der Unzugänglichkeit Gottes, sondern wegen unserer - schuldigen 
oder unschuldigen - Verschlossenheit Gott gegenüber. Und die einzige aber allumfas­
sende Frucht des Gebetes ist das Kommen und die Präsenz Gottes selber, wodurch er 
sich zu unserem Gott und uns selbst zu Quellen seines Heiles ändert. 

332 


