PIET SCHOONENBERG

Gott andert sich am andern
In freundlichem Gedenken an Karl Rahner

Der Artikel fithrt Ansitze Karl Rahners weiter. Die gewil3 nicht einfache Reflexion fithrt aber zu iiber-
aus praktischen Konsequenzen fiir eine Theologie des Gebetes. (Redaktion)

Nach dem Tod Karl Rahners habe ich mich gefragt, was ich von ihm gelernt habe. Das
Tiefste davon ist kaum mit Worten zu sagen: Es ist seine anbetende Haltung dem ,unver-
fligbaren Geheimnis” Gottes gegeniiber. Als ich kurz nach seinem Sterben (30. Mirz
1984) in einer Vorlesung an der Theologischen Fakultit Linz die SchluBsitze seines letz-
ten groBen Vortrages (Freiburg i. Br., Februar 1984)* verlas, entstand eine tiefe Stille.
Eine solche Stille liegt auch hinter Rahners vielen Worten tiber das ,eine Geheimnis, vor
das die christliche Offenbarung den Menschen stellt”: den transzendenten Gott ,als den
Gott einer absoluten Néhe der Selbstmitteilung”.!

Aus der glaubenden Sicht dieses Geheimnisses hat Rahner viele Gedanken hervorge-
bracht, diesich fiir die Theologie, die Aussage des Geheimnisses, als fruchtbar erweisen
werden. Einer davon wird im Titel dieses Aufsatzes genannt und soll ndher bedacht wer-
den: Gott, der in sich unveranderliche, dndert sich am andern. Ich werde versuchen,
diesen Satz zu analysieren, zu iibersetzen, zu begriinden und weiter zu entfalten.

Unveranderlichkeit und Veranderlichkeit Gottes

Rahner hat nicht nur etwas, das fiir die katholische Theologie zur Zeit neu war, ausge-
sagt, indem er vom Sich-dndern Gottes sprach. Er hat auch die alte Lehre der Unverin-
derlichkeit Gottes beibehalten. In einem Gesprich am Morgen nach seinem 80. Geburts-
tag, dem letzten, das ich mit ihm hatte, betonte er diese Unverinderlichkeit Gottes noch
einmal: ,Dasist Glaubenslehre”, sagte er. In zwei christologischen Aufsitzen, ,Probleme
der Christologie heute” (Schriften I, 169—222) und ,Zur Theologie der Menschwer-
dung” (Schriften IV, 137—155) macht Rahner seinen Gedanken klar. Im ersten Aufsatz
sagteer, ,dal3 Gott, ,insich’ unverinderlich bleibend, ,im andern’ werden kann und daf3
beide Aussagen wirklich und wahrhaft vom selben Gott als ihm selbst gemacht werden
miissen” (Schriften I, 202, Anm. 2). Aus dem zweiten Aufsatz hebe ich diesen Satz her-
vor: . . . dann miissen wir (weil Gott an sich unverinderlich ist), sagen, da3 der in sich
selbst unverinderliche Gott am andern sich andern kénne (eben Mensch werden kon-
ne)” (Schriften IV, 147, Anm. 3).

Der eben zitierte Satz geht weiter: ,. . . und man darf dieses ,sich am andern #ndern’
weder als Widerspruch zur Unveranderlichkeit Gottes in sich betrachten, noch es ein-
fachzurtickfallenlassen in die Aussage einer Verinderung des andern’’ Damit hebt Rah-
ner seine These von zwei Gegenpositionen ab. Die erste ist der ,Widerspruch zur Unver-
dnderlichkeit Gottes”. Er hat dabei vielleicht an Hegel gedacht; sagt er doch weiter: ,Das
kann man, das mufB3 man sagen, ohne darum ein Hegelianer zu sein” (ebenda). Eine glei-
che pauschale Stellungnahme dem Hegelianismus gegeniiber kann man auch in den

* Vgl. K. Rahner, Erfahrungen eines Theologen, in: HerKorr 38 (1984) 224—230, hier: 230.
! K. Rahner, Uber den Begriff des Geheimnisses in der katholischen Theologie, Schriften zur Theologie IV,
Einsiedeln 1960, 51—99, hier 51 und 84,

323



Aussagen des [. Vatikanums iiber Gottes Unverdnderlichkeit vermuten (DS 3001: sim-
plex omnino et incommutabilis substantia spiritualis; vgl. DS 3024). Im heutigen
philosophisch-theologischen Betrieb steht Rahners Bejahung der Unveridnderlichkeit
Gottes (wie die meinige) der englisch-amerikanischen Proze3- Theologie gegeniiber, in-
soweit diese Gott als ,wachsend” sieht, durch die (iibrigens aktive) Hinnahme alles des-
sen, was in der Welt als Wert verwirklicht wird.?

Auf der anderen Seite hebt sich Rahners These von der klassischen Sicht der Unverin-
derlichkeit Gottes ab, diesmal dadurch, dal3 er die Aussage einer Verinderlichkeit hin-
zufiigt. Dieklassische Sicht wird nicht verneint, sondern erweitert (und damit natiirlich
auch innerlich umgebildet, wie weiter zu sagen ist). Der aristotelische Begriff Gottes als
des ,unbewegten Bewegers” wird in seiner Verneinung des Bewegtwerdens von aufen
bestitigt, wihrend der Bewegung des Nichtgéttlichen eine Selbst-Bewegung Gottes (im
subjektiven und objektiven Sinn) hinzugefiigt wird. In gleicher Weise wird auch die
kirchliche Lehre der Unverdnderlichkeit Gottes sowohl bestétigt als auch erweitert.
Wire diese Erweiterung nur eine duf3erliche Addition, dann lage es auf der Hand, in
Gott eine Sphire der Verdnderlichkeit neben der Sphire wesentlicher Unverianderlich-
keit anzunehmen. Rahner betont aber, ,dal3 er in und trotz seiner Unverdnderlichkeit
wahrhaft etwas werden kann. Er selber, er in der Zeit” (Schriften IV, 147, Anm. 3). Die
beiden Sphiren fallen zusammen.? Das ist Rahners Ansicht, obwohl er nicht viel sagt,
um das Zusammenfallen auch einsichtig zu machen.

Nachdem die These Rahners nach zwei Seiten abgegrenzt worden ist, kénnen wir noch
versuchen, sie in andere Termini zu iibersetzen, um zu einem volleren Verstindnis zu
kommen. Das Wort ,Andern” kénnte auch Verschlechterung einschlieBen. Vielleicht ist
,Werden" positiver, was dann dem ,Sein” entgegengesetzt werden kann: Der in sich vol-
lig seiende Gott wird am andern. QOder, da Fiille des Seins und des Lebens Ewigkeit ist:
Der in sich ewige Gott wird am andern. Dieses Werden Gottes am andern, am Men-
schen, wird im Neuen Testament zusammengefal3t als das Kommen seines Reiches oder
seiner Herrschaft. Diese Herrschaft, aktiv verstanden, ist Gott selber als Herrschender.
So ist der in sich ewig seiende Gott auch kommend: ,Der da ist, der da war” ist zugleich
.der da kommt” (Offb 1,8; 4,8). Gott ist einerseits der ewig Lebende, andererseits der
in seiner Herrschaft Kommende und Werdende. Sein ewiges Leben besitzt Gott véllig
und zusammengeballt (vgl. die Ewigkeitsdefinition des Boethius: interminabilis vitae
totasimul et perfecta possessio), aber die Fiille seiner Herrschaft steht noch aus, ist noch
nicht. Derschépfungsmachtige Gott ist noch nicht der Pantokrator, der Allbeherrscher.
Einniederldndischer Theologe, H. Berkhof, wagt den Satz: ,Gottist noch nicht allméich-
tig.* Radikaler noch ist die Formulierung W. Pannenbergs: ,In einem beschrinkten,

2 Vgl. z. B. Schubert M. Ogden, The Reality of God and other essays, New York 1963, 57—70, wo eine Sicht
Gottes in Analogie mit der Sozialitit, Relationalitit und dem ,kreativen Proze3” im menschlichen Selbst
entwickelt wird. Auf die Form des hier wirksamen Analogiedenkens werde ich im folgenden noch zu spre-
chen kommen.

3 W. Pannenberg findet in Rahners Aussagen gerade ein Unberiihrtsein des inneren Wesens Gottes durch die
dulere Bewegung nahegelegt: Grundziige der Christologie, Giitersloh 1964, 331, Anm. 91. Ich meine, das
ablehnen zu miissen: P Schoonenberg, Zur Trinitétslehre Karl Rahners, in: Glaube im Proze3 (Rahner-
Festschrift), Freiburg i. Br. 1984, 471—491, hier 484, Anm. 18.

3 H. Berkhof, Christelijk Geloof, Nijkerk® 1979, 467. Ubri ens weigert Berkhof sich, von einer Ohnmacht
Gotteszusprechen. Vgl. seinen § 21 iiber Gottes ,wehrlose Ubermacht” (S. 145—184); darin S. 147 der Satz:
MWenn Gott einmal in seiner Liebesgemeinschaflt mit uns der Allmichtige sein wird, dann ist das nur mog-
lich, weil er schon in sich selber und von Ewigkeit der Allmichtige ist”.

324



aber realen Sinn ist Gott noch nicht.” Der in sich ewig Seiende ist noch nicht ,alles in
allem” (1Kor 15,28), das ,noch nicht” und das ,schon jetzt” der christlichen Heilssitua-
tion sind in Gott selbst eminenter real.

~Am andern”

Wie aus den oben zitierten Sitzen Rahners hervorgeht, sieht er das Sich-Andern oder
Werden Gottes ,im andern” oder ,am andern” verwirklicht, also in Gottes Prisenz in,
oder in Beziehung zu dem, was nicht Gott ist.

Ob wir mit Rahner Gott in solchen Relationen ein wirkliches Sich-indern zuschreiben
diirfen, hingt deshalb davon ab, ob wir diese Relationen selbst als wirklich sehen kén-
nen. Gerade hier gibt es aber eine Schwierigkeit.

Die patristische und scholastische Theologie (und vordem schon der jiidische Apologet
Philon von Alexandrien)® haben vom hellenistischen Denken nicht nur die These der
Unverdnderlichkeit Gottes ibernommen, sondern auch die seiner Unbezogenheit. Be-
schranken wir uns auf Thomas von Aquin. Im ersten Teil seiner Summa theologica han-
delt Thomas sowohl iiber die Unverdnderlichkeit als auch iiber die Unbezogenheit Got-
tes. Es fallt auf, dal3 er beide kurz und gewissermaBen unabhingig voneinander
bespricht. Dal3 Gott ,absolut unveridnderlich” (omnino immutabilis) ist, wird in quae-
stio 9, art. 1 aus drei Pramissen entwickelt: Er ist reiner Akt (actus purus) ohne irgend-
welche Potentialitit; er ist nicht zusammengesetzt; er bewegt, ohne bewegt zu werden
(mit Berufung auf quidam antiquorum). Bezogenheit oder Unbezogenheit Gottes wer-
den hier nicht genannt. Sie kommen aber zur Sprache, wo Thomas in quaestio 13 iiber
unser auf Gott hinzielendes Sprechen handelt (de nominibus Dei). Im 7. Artikel stellt
er die Frage: ,Werden die Namen, welche eine Beziehung zu den Geschdpfen einschlie-
Ben, von Gott mit zeitlicher Geltung ausgesagt?” Es werden zuerst einige Griinde ange-
fithrt, die eine negative Antwort nahelegen; sie beziehen sich hauptsichlich darauf, daf3
es'in Gott keine Zeitlichkeit, kein Gewordensein gibt. In Thomas' positiver Antwort
wird von einem Unterschied zwischen zwei Formen gegenseitiger Beziehung ausgegan-
gen. Diese konnen namlich in beiden Gliedern der Beziehung ,real” sein, oder nur in
einem Glied. Dieser zweite Fall wird wortwértlich so angedeutet:

Quandoque vero relatio in uno extremorum est res naturae, in altero est res rationis tantum. Et hoc contingit
quandocumgque duo extrema non sunt unius ordinis.

Diese Sitze werden in der deutschen Thomas-Ausgabe so iibersetzt:

Zuweilen aberist die Beziehung nur in dem einen ihrer Glieder etwas Natur-Wirkliches, in dem anderen dage-
gen ein bloBes Gedankending. Und das geschieht, wenn die zwei Glieder nicht einer Ordnung angehéren.
Nach einigen (diskutablen) Beispielen dieses asymmetrischen Verhaltnisses wird es auf
Gott angewendet:

Nun steht Gott auBerhalb der gesamten geschépflichen Ordnung und doch sind alle Geschépfe auf ihn hinge-
ordnet, nicht umgekehrt; daher haben die Geschdpfe offenbar eine natur-wirkliche Beziehung zu Gott. In

$ W. Pannenberg, Theology and the kingdom of God, Philadelphia 1969, 56: ,Thus it is necessary to say that,
in a restricted but important sense, God does not yet exist.” In der spiter erschienenen deutschen Ausgabe
ist dieser Satz abgeschwiicht: Theologie und Reich Gottes, Giitersloh 1971, 14: ,Das impliziert, daf3 im ge-
wissen Sinne Gott noch nicht ist.”

¢ Vgl. W. Maas, Unverdnderlichkeit Gottes. Zum Verhiltnis von griechisch-philosophischer und christlicher
Gotteslehre, Miinchen-Paderborn-Wien1974; im 3. Kapitel, S. 87—124. Ein Philon-Zitat auf S. 112 fzeigt,
daB der Alexandriner sogar die Aussage ,Ich bin dein Gott” als ,uneigentlich” (katachrestikos) versteht.
Gott als der Seiende gehért nach ihm nicht in den Bereich der Relation, weil er absolut unveranderlich und
unbediirftig ist.

325



Gott aber gibt es keine natur-wirkliche Beziehung zu den Geschépfen, sondern blof3 eine gedachte, insofern
die Geschépfe zu ihm eine Beziehung haben (in Deo non est aliqua realis relatio eius ad creaturas, sed secun-
dum rationem tantum inquantum creaturae referuntur ad ipsum).

Der unmittelbar folgende Satz enthélt Thomas' positive Antwort auf den Punkt, der
in Frage stand, und verbindet seine Ansicht mit der tiber die Unverdnderlichkeit Gottes:
So steht also nichts im Wege, dal3 solche Namen, die eine Beziehung zu den Geschépfen enthalten, von Gott
zeitlich ausgesagt werden, nicht als ob er sich dnderte, sondern weil die Geschépfe sich indern.”

Was sagt Thomas hier? Bis vor kurzem habe ich immer gemeint, er verneine einfach jede
reale Beziehung Gottes zur Welt. In dieser Interpretation stehe ich nicht allein. Soweit
ich sehe, wird in der Neuscholastik Thomas in dieser Weise verstanden und meistens
auch bejaht. Doch wird die Lehre von der Unbezogenheit Gottes da wenig betont und
sie ist sogar in manchen Handbiichern kaum zu finden. Sie kam wieder zum Leben —
oder zum Sterben — durch den Angriff des amerikanischen Proze3-Philosophen Char-
les Hartshorne in seinem Buch ,The Divine Relativity”.*

Neuerdings hat mein Kollege F. de Grijs, katholischer Dogmatiker an der Universitt
Utrecht, mich beziiglich meiner Thomas-Interpretation angegriffen. Nach ihm hat
Thomas nicht eine wirkliche, sondern nur eine dingliche Relation in Gott verneint, was
er aus dem Ausdruck ,res naturae” und Parallelstellen zu beweisen sucht. Obwohl er
mich von seiner Thomas-Interpretation (noch) nicht iiberzeugt hat, bin ich doch bereit
zu sagen, dal3, was Thomas z. B. iiber Gottes Erhalten und Verwalten der Welt, Gottes
Liebe, Gnadigkeit und Sorge sagt, eine wirkliche Beziehung Gottes zur Welt impliziert.
Allein Thomas hat diese Beziehung nicht mittels der Kategorie Relation benannt. Das
konnte er auch nicht, denn im scholastischen System gibt es entweder pridikamentale
Relationen, die ein Akzidens sind, oder transzendentale Relationen, die zwischen inne-
ren Seinsprinzipien, wie zwischen Akt und Potenz, existieren. Thomas konnte offenbar
diese begrenzten Begriffe nicht tibersteigen und Relation als reine Vollkommenheit Gott
zuschreiben (obwohl er es in seiner Trinititslehre dennoch tut!).

Ob nun Thomas eine wirkliche Relation Gottes zu den Geschépfen annimmt oder nicht,
auf jeden Fall, so meineich, gibt es eine solche, und in der Frage nach Gottes (Un)Veran-
derlichkeit mul sie eigens bedacht werden. Erstens ist die Relation zur Welt nicht ein
Akzidens, das in Gott inhiriert, sondern sie ist Gottes Wesen, was Thomas von den tri-
nitarischen Relationen sagt (Summa theol. I, q.28 a.2 und q.29, a.4). Nun dndern sich
Gottes Relationen zur Welt: Gott wird unser Erloser in Christus, das ewige Wort Gottes
wird Fleisch usw. Deshalb dndert sich Gott, wird er, was er zuvor nicht war, in seinem
eigenen Wesen. Das hebt die Unveridnderlichkeit Gottes kraft seiner uneingeschrankten
Vollkommenheit oder Seinsfiille jedoch nicht auf. Er sagt nur noch einmal, daB im sel-
ben Wesen Gottes Unveranderlichkeit und Veranderlichkeit, Sein und Werden zugleich
bestehen. Zweitens ist die Relation Gottes zur Welt eine rein géttliche Relation und des-
halb ohne Bediirfnis, Abhéngigkeit oder passive Rezeptivitit. Sie ist rein aktiv. Gott
wird nicht bezogen, er bezieht sich. Und deshalb wird er nicht bewegt (darin hat Aristo-

7 Deutsche Thomas-Ausgabel, Salzburg 1934, 204 f. — Die Position des Thomas wird ausfithrlicher in Sum-
ma contra Gentiles II, 11—14 dargelegt.
Ch. Hartshorne, The Divine Relativity. A Social Conception of God, New Haven® 1964, besonders im 2.
Kapitel. ,God as Absolute. Yet Related to All*, S. 60—115. Ich pflichte Hartshorne in diesem Protest bei,
obwohl ich dem ganzen Gottesbild der ProzeB3-Philosophie zuriickhaltend gegeniiberstehe. — In einem
philosophischen Kurs meines Mitbruders H. Geurtsen finde ich eine Reaktion auf Summa Theol. I, q. 13,
a. 7, inder er die Immanenz Gottes als eine reale Relation in Gott selbst darstellt, da das Wesen der Relation
nicht Abhingigkeitist, sondern Verbundenheit oder Einheit in Opposition: Theologia naturalis, Nijmegen
1954, 273—277 (Maschinenschrift).

@

326



teles recht), er bewegt sich. Wihrend unsere Relationen zueinander immer Abhingig-
keit einschlieBen und in unseren Relationen zu Gott diese Abhéngigkeit vorherrscht,
ist Gottes Relation zu uns ausschlieBlich im Schenken und Erschaffen gegriindet. Man
kénnte sogar sagen: In der Beziehung der Welt zu Gott ist die Relation von ihrem Termi-
nus (Gott) abhingig, aber in der Beziehung Gottes zur Welt hingt die Existenz selbst
des Terminus (Gesch&pf) von der Relation Gottes, von seinem aktiven Sich-beziehen ab.
Die Analogie zwischen den Relationen der Geschépfe und den Relationen Gottes
schlieBt eine Polaritat ein.

Analogie und Polaritat

Bevor wir weitergehen, mdchte ich diesen letzten Satz noch weiter ausfithren. Analogie ist bei Aristoteles und
Thomas ein Begriff aus der Sprachphilosophie oder Logik. Sie deutet ein Verhiltnis zwischen zwei (oder
mehr) Wértern an, die weder eine gleiche Bedeutung haben und so univok sind, noch auch beim gleichen
Klang ganz ungleich in der Bedeutung und so dquivok sind. Analoge Wérter und die durch sie angedeuteten
Begriffe haben deshalb einen teilweise gleichen und teilweise ungleichen Inhalt. Erst in der spiteren Scholastik
hat man die Analogielehre auch ontologisch angewendet. Suarez spricht von analogia entis, Analogie des
Seienden oder der Seiendheit in verschiedenen Seienden. Zwischen Gott und dem Geschépf waltet eine Ana-
logie der Seiendheit, die zugleich mit totaler Gleichheit eine ebenfalls totale Ungleichheit enthilt, denn weder
in Gott noch im Geschépf gibt es eine reale Grenze zwischen der Sphire, in der sie einander gleich, und jener,
inder sie einander ungleich sind. Am Anfang derscholastischen Analogielehre, als man sich noch hauptsich-
lich mit den Gott zugeschriebenen Namen befaBte und dabei dem Pseudo-Dionysius Areopagita folgte, wur-
de fast ausschlief3lich eine Analogie der Zuschreibung (analogia attributionis) anerkannt; weil Gott Ursache
des Seienden ist, kann er auch selbst seiend genannt werden (obwohl der Areopagit es bevorzugt, ihn ,iiber-
seiend” zu nennen). Als man sich aber spéter mehr mit der Analogie des Seins selbst befafte, beschrieb man
sieals Analogie dhnlicher Verhiltnisse (analogia proportionis oder proportionalitatis). Man vergleicht z. B.
das Verhiltnis Gottes zu seinem Sein (oder seiner Macht, Erkenntnis usw.) mit dem der Kreatur zu ihrem Sein.
Dabei nimmt man aber keineswegs eine vollstindige Gleichheit beider Verhiltnisse an, sonst wire Gott nicht
transzendent. Es gilt hier also nicht die mathematische Formel x:y = a:b. Vielmehr ist hier nur von einer Ahn-
lichkeit der Verhiltnisse die Rede, also x:y = a:b.

Sehen wir uns jetzt die Dimensionen der Ahnlichkeit genauer an. Diese besagt, daB die Verhiltnisse bis zu
einem gewissen Ausmal als Parallele vorgestellt werden kénnen. Stellt man sich das Verhiltnis Gottes zu sei-
nem Sein und das der Kreatur zu ihrem Sein einmal als zwei Linien vor, dann kann man auf den ersten Blick
behaupten, daB diese Linien ziemlich parallel verlaufen: Beide ,haben” das Sein, sind Subjekt des Seins, kon-
nen ihr Sein gestalten usw. Bei tieferer Sicht aber kommt gerade in derselben Ahnlichkeit die Ungleichheit
in den Blick und diese dringt zum graphischen Bild der Polaritét. Das Sein Gottes ist ganz Gott eigen und des-
halb der Kreatur gegeniiber erschaffend, wihrend das Sein der Kreatur, auch insoweit es eigen und kreativ
ist, doch letztlich ganz von Gott gegeben, partizipiert und so empfangen(d) ist. So ist in jeder Proportionali-
titsanalogie, zumal in der zwischen der Kreatur und Gott, immer sowohl ein Aspekt der Symmetrie als auch
einer der Polaritiit aufzuzeigen.® Dabei kann entweder der eine oder der andere Aspekt vorherrschend sein.
Wo es sich um die Relation Gottes zu den Geschépfen und die Veriinderung Gottes an thnen handelt, ist, wie
schon angedeutet, die Polaritit vorherrschend; dagegen tritt in der Analogie des Seins die Symmetrie mehr
in den Vordergrund.

Das fithrt uns zu dem in der Scholastik géingigen Unterschied zwischen reinen und gemischten Vollkommen-
heiten (perfectiones purae und perfectiones mixtae). Die ersteren schlieBen in ihrem Begriff keine Unvollkom-
menbheit ein, sie sind mit dem Sein identisch wie das Eins-, Wahr- und Gutsein, aber auch die Aktionen wie
BewuBtsein, Erkenntnis, Wollen, Lieben. Gemischte Vollkommenheiten sind z. B. Anderung, Werden, Ge-
meinschaft, die immer eine Unvollkommenheit, ein ,Noch nicht” oder eine Passivitit einschlieBen oder vor-
aussetzen. Diese zwei Klassen der Vollkommenheiten kénnen zwar im Begriff streng unterschieden werden,
jedoch nicht in der konkreten Realitit der Geschépfe. Dal3 die reinen Vollkommenheiten sich in unserer Welt
gemischt verwirklichen, wird allgemein anerkannt. Man mdge aber auch das Umgekehrte bedenken: Liegt
nicht jeder gemischten Vollkommenheit, eben weil sie doch eine Vollkommenheit, eine Form des Seins ist, eine

9 Esscheint mir ein grof3es Defizit der Proze3-Theologie zu sein, daf3 sie von Gott nur kraft einer symmetri-
schen Analogie spricht: Erist Hochstfall (Chief in exemplification) der in der Welt geltenden Gesetze. Siehe
z. B. die in Anm. 2 angedeutete Stelle bei Ogden.

327



reine Vollkommenheit zugrunde? Gerade unser Werden ist niemals rein passiv; es ereignet sich darin eine
Selbstverwirklichung, manchmal sogar zugleich eine Verwirklichung des andern, ein Schenkend-werden,
eine Selbstmitteilung. So gesehen stellt sich die strenge begriffliche Grenze zwischen reinen und gemischten
Vollkommenheiten in der konkreten geschépflichen Wirklichkeit als flieBend heraus. Es gibt eine Welt ge-
schépflichen Seins, in der das eine Mal die Vollkommenheit, das andere Mal die unvollkommene Verwirkli-
chung vorherrscht. Und so kénnen alle Vollkommenheiten in Gott gemif einer Verhiltnisanalogie anerkannt
werden, wobei diese einmal vorherrschend symmetrisch ist, das andere Mal vorherrschend polar.

Sein und Werden im Menschen

Bisher wurden Gottes Unverinderlichkeit und Verdnderlichkeit, Gottes Sein und Wer-
den ziemlich unverbunden bestitigt. Dennoch kénnen wir keine Teilung in Gott anneh-
men, wodurch die beiden entgegengesetzten Attribute oder ihre respektiven Griinde —
Gottes Insichsein und seine Relation — real voneinander unterschieden sind: Sie fallen
zusammen, aber wie ist das zu denken?

Eine erste Hilfeliegt wieder in der Analogie. Schon in den Geschépfen gibt esein Zusam-
menfallen von Sich-selbst-bleiben und Sich-&ndern. Unser Denken liebt es, beide auf
real unterschiedene Bereiche aufzuteilen: Die Substanz oder Essenz bleibt, die Akziden-
zien wechseln. Eine solche Vorstellung ist aber rein quantitativ oder rein logisch. Akzi-
denzien sind keine Anhingsel, sie sind Modifikationen, Seinsweisen der Substanz, so
daB sich diese selbst andert bei Anderung ihrer Akzidenzien. Konkret erfahren wir das
in uns selbst: In meinem Alter sehe ich zuriick auf eine Menge Ereignisse, die ich in mei-
ner Jugend nicht ahnen konnte — und doch: Ich bin derselbe wie in meinen jungen Jah-
ren. Sein und Werden sind nirgends getrennt oder trennbar, und der Mensch spiirt das
in sich selbst.

Wir kénnen weiter gehen: Sie sind aufeinander bezogen. Werden ist ,zum Sein kom-
men". Insoweit alles auf Erden der Materialitit unterworfen ist, dominiert schlieBlich
das Werden als Verdnderung: Das Vergehen des einen ist das Entstehen des anderen.
Aber im Menschen kommt dieses evolutive Werden zu sich selbst. In seinem Geist ist
der Mensch auf Sein, Sich-selbst-sein angelegt, und wir glauben, daB3 der Schépfer diese
Anlage auch iiber das Entwerden des Todes hinaus verwirklicht. Aber schon auf Erden
werden wir — im anstrebbaren Idealfall — immer mehr diejenigen, die wir sind. Um
es modern auszudriicken: Wir finden immer mehr unsere Identitit. Diese ist natiirlich
nicht ein von andern abgeschlossenes Selbst — das wire Entwerden —, sondern emp-
fangende und gebende Offenheit zu andern, zum Tiefsten, zu Gott.

Schauen wir auf diese Beziehungen, dann kann das Gesagte auch umgekehrt werden:
Unser Selbst-sein ist immer ein Werden, ein Ausgehen zu andern, ein Aufgehen zu Gott.
Die Meister des geistlichen Lebens betonen, dal3 es darin keinen Stillstand geben kann,
der nicht ein Riickfall wire. Ein klassisches Beispiel dieser Lehre finden wir bei einem
platonisch und zugleich sehr dynamisch denkenden Kirchenvater: Gregor von Nyssa.
In seiner groBen Moses-Allegorie deutet er den Fels, auf dem Moses stehen und Gott auf
den Riicken sehen soll (Ex 33,21-23) als einen Ort des festen Stehens und zugleich der
immerwihrenden Nachfolge:

Da dir, Moses, (spricht Gott) ein Verlangen eingesetzt ist, es fiir dich kein Stehenbleiben im Lauf und keine
Grenze des Guten gibt, dein Streben vielmehr auf immer GréBeres zielt, ist ,der Ort in meiner Nihe” derartig,
daB derjenige, der einmal dorthin versetzt ist, niemals vom Laufen abzulassen vermag. Der Lauf aber ist in

einem anderen Sinn ein Stehen. ER sagt namlich: ,Stelle dich auf den Felsen!” Das ist das Widerspriichlichste
von allem: wie Stehen und Bewegung dasselbe sein kénnen (to auto kai stasis esti kai kinesis).*®

10 Vita Moysi, PG 44, 405 BC. Deutsch: Gregor von Nyssa, Aufstieg des Moses, iibersetzt und eingeleitet
von Manfred Blum, Freiburg i. Br. 1963, 115.

328



Es ist auffallend, daB diese Identifikation innerhalb einer platonischen Gedankenwelt
ausgesprochen wird. Und in dieser Tradition verwundert es nicht, dal3 dasselbe manch-
mal auch vom ewigen Leben gesagt wird.

Sein und Werden in Gott

Bekanntlich haben in der rémisch-katholischen Kirche sowohl Theologie als auch Lehr-
amt einseitig die Unverinderlichkeit Gottes hervorgehoben. Das wird fast allgemein —
und gréBtenteils zurecht — dem Einfluf3 Platons zugeschrieben. Wilhelm Maas hat in
seinem Buch ,Unveridnderlichkeit Gottes” diese Lehre in der griechischen Philosophie,
bei Philon und an einigen Stellen der Patristik untersucht.!* Die statische Auffassung
des Seins hat bekanntlich in der Naturphilosophie des Parmenides ihren Ursprung. Bei
Platon wird sie auf alles, was ,seiendlich seiend” (ontos on) ist und zugleich als géttlich
qualifiziert wird, tibertragen: Die Ideen, die Idee des Guten oder des Schénen, die Ver-
nunft, die Seele usw. Die These der Unverédnderlichkeit des Seienden oder des Gottli-
chen wird am Ende des 2. Buches iiber den Staat anléBlich der praktischen Frage tiber
die Erziehung der Fiihrer des Staates ausgefiihrt. Sie sollen nur solche Mythen in sich
aufnehmen, die Wahres iiber die Gétter aussagen. Wahrist, was dem Géttlichen sowohl
Giite als auch Unverinderlichkeit zuschreibt. Die Gottheit wird nicht von auf3en her
verindert, denn sieist geistig und nicht zusammengesetzt. Sie verandert auch sich selbst
nicht, denn sie bedarf keiner Verinderung zum Guten und kann keine Verdnderung zum
Schlechten wollen (Politeia, 381—383; Maas, 45—48). Hier wird also sowohl Bewegung
vonauBenheralsauch Selbstbewegung von der Gottheit ausgeschlossen. Diese Ansicht
wird ganz von Aristoteles iibernommen, wenn er iiber den unbewegten ersten Beweger
spricht (sachlich: to proton kinoun akineton: Physik VIII, 6: 258 b 12). Philon und viele
Kirchenviter schépfen ihre Lehre der Unverinderlichkeit des biblischen Gottes aus
dieser eleatisch-platonisch-aristotelischen Quelle. In der arianischen Krise kann diese
Lehre als gemeinsame Voraussetzung beider Parteien gesehen werden: Nach den Aria-
nernist der Sohn verinderlich (verdienend, leidend) und deshalb nicht Gott, nach Nizia
ist derselbe Sohn Gott und deshalb nicht verinderlich (nicht treptos oder alloiot:
DS 126).

Dennoch liegt hier nicht der ganze Platonismus vor und schon gar nicht der ganze Platon. Darauf wurde u.
a. von Anton Ziegenaus in seiner Studie iiber Marius Victorinus hingewiesen.!? Hier bilden nicht die Dialoge
aus Platons mittlerer Phase (u. a. der Staat) den Ausgangspunkt, sondern die Spitdialoge, namentlich der
Parmenides. Darin werden zwei Hypothesen iiber das ,Eins®, das parmenidische All des Seienden reprasen-
tiert, mittels scharfsinniger Logik analysiert. Die erste Hypothese betrachtet das Eins nur fiir sich: Esist nichts
anderes als gerade Eins. So entbehrt es aller niheren Bestimmungen und auch jeder Art des Seins; es entzieht
sich deshalb auch jeder Erkenntnis. Die zweite Hypothese betrachtet das Eins, das ist, wobei Eins und Sein
zwei einander durchdringende Komponenten sind. So tritt eine Vielheit der Gegensitze auf den Plan: ,Das
seiende Eins ist also Eins und Vieles, Ganzes und Teile, begrenzte und unbegrenzte Menge . . . hat als Ganzes
Anfang, Mitte und Ende und somit eine Gestalt . . . das Eins muf3, da es immer sowohl in sich selbst als im
Anderen ist, auch immer sowohl sich bewegen als ruhen” (145a—146a; Ziegenaus, 79). Diese zweifache Auf-

11 |, Maas, Unverdnderlichkeit Gottes (siche Anm. 4). Es ist nicht zufallig, daf3 diese Studie von Heribert
Miihlen angeregt und begleitet wurde. Sie kann als eine Erginzung von dessen Studie ,Die Veranderlichkeit
Gottes als Horizont einer kiinftigen Theologie’, Miinster 1969, betrachtet werden, in der Miihlen einerseits
hellenistisches und andererseits biblisches und modernes Denken hauptsichlich gemiB der Opposition
kosmologisch-personal einander gegeniiberstellt.

12 A, Ziegenaus, Die trinitarische Ausprigung der gottlichen Seinsfiille nach Marius Victorinus, Miinchen
1972 (Miinchener Theol. Studien II, 41). In den Anmerkungen und im Literaturverzeichnis werden viele
Studien iiber die Entwicklung des mittleren und des Neuplatonismus erwihnt, u. a. die von Pierre Hadot.

329



fassung des Eins, die hier nicht weiter nachvollzogen wird, wurde im Neuplatonismus fruchtbar. Nach Plotin
ist das Eins (to hen) der ersten Hypothese das erste Prinzip aller Wirklichkeit, die erste seiner ,drei Hyposta-
sen”. Die zweite Hypostase ist dem seienden Eins der zweiten Hypothese dhnlich, wie auch dem aristotelischen
Urbeweger, insoweit dieser ,Denker des Gedankens” ist (noesis noeseos). Wie die erste, iiber alles Seiende er-
habene Hypostase die zweite, die voll immanenter Aktivitit ist, aus sich entlaBt, so die zweite eine dritte, die
(Welt-)Seele (psyche), welche mit der Materie den Kosmos bildet. Wahrscheinlich iiber die Seitenlinie des Por-
phyrius, iibernimmt der Rhetor Marius Victorinus dieses neuplatonische Gedankengut und verteidigt, nach-
dem erinseinem Alter Christ geworden war, mit dessen Hilfe die nizéinische Orthodoxie. Inseiner Darstellung
ist die erste géttliche Hypostase, der Vater, nicht nur vor-seiend (proon), und damit nicht-seiend (me on),
sondern auch wirklich seiend, mit einer Fiille des Seins, die Leben oder Bewegung und Erkenntnis einschlie-
Ben. Der wesenseine Sohn ist gleichseiend, aber der Unterschied besteht darin, daf3 im Vater das Sein vorher-
rschtundim Sohn Leben, Bewegung, Akt, wihrend im Heiligen Geist die Erkenntnis in den Vordergrund tritt.
Im Kontext unserer Studie ist nicht die — anregende! — Trinititslehre Viktorins das Wichtigste, sondern die
Tatsache, daf3 sowohl im auBerkirchlichen Neuplatonismus als auch in dem des Christen Viktorin eine Sicht
Gottes hervortritt, in der Gott sowohl Ruhe als auch Bewegung zugeschrieben wird. Der Vater ist die Ruhe,
die Bewegung in sich birgt, der Sohn die aus dieser Ruhe hervorgehende Bewegung.

Istdamit die Rahnersche These der auf das Geschépf hinzielenden Selbstbewegung Got-
tes eingeholt? Noch nicht! Denn die von Viktorin angedeutete Bewegung bleibt haupt-
séchlichimmanent in der Gottheit selbst. Das geht besonders aus seiner Darstellung des
Heiligen Geistes hervor. Dieser wird hauptsichlich als Erkenntnis charakterisiert, wo-
bei diese Erkenntnis eine Riickwendung zum (Sohn und zum) Vater ist. ,Da das Denken
nach antiker Auffassung sich nur dann in seiner Hochstform verwirklicht, wenn es sich
auf das héchste Objekt richtet, muB sich das wahrhafte Denken des Geistes auf das Sein
Gottes, d. h. auf sich selber zuriickwenden. Umschreibungen fiir diese Bewegungsrich-
tung sind: Riickkehr in die Identitit, retro mota motio, ascensio, reversio, conversio, re-
gressio” (Ziegenaus, 298). Nach Viktorin wird auch Augustinus dem Heiligen Geist die-
selbe zirkulidre Position in Gottes Trinitit zuschreiben, jetzt aber als die Vater und Sohn
einigende Liebe: utrumque coniungens, wozu dann noch nosque subiungens (de trin.
VII, 6; PL42, 438) hinzugefiigt wird. Wenn es im Neuplatonismus auch christlicher Pri-
gung eine Bewegung in Gott gibt, dann ist sie vor allem — und vielleicht ohnehin —
im gottlichen Wesen immanent. Fiir eine Bewegung nach auf3en, eine Anderung Gottes
am andern, miissen wir uns neueren Autoren zuwenden. Vielleicht kénnen sie uns hel-
fen, die Identitat dieser Bewegung mit Gottes Ruhe, das Zusammenfallen dieser Ande-
rung mit Gottes Unveridnderlichkeit, weiter zu bedenken.

Oben wurde schon auf das Denken von Proze3-Theologen und von W. Pannenberg hin-
gewiesen. Beide sind in Einklang, insoweit sie ein zwar beschrinktes, aber doch reales
Noch-nicht-sein Gottes annehmen. Es bleibt die Frage, ob dies bei beiden dieselbe Be-
deutung hat. Bei den ProzeB3-Denkern ist Gott nach dem empfangenden Aspekt seines
Wesens (nach seiner consequent nature) auf das Zu-sich-nehmen der in der Welt ver-
wirklichten Werte angelegt. Vom scholastischen Standpunkt aus ist man geneigt, das
als eine passive Potenz Gottes zu verstehen, die von den Geschépfen aktualisiert wird.
Esistaber auchméglich, das Zu-sich-nehmen von seiten Gottes nicht als Passivititunter
dem EinfluB auBBergottlicher Ursachen zu sehen, sondern als rein aktive Hinnahme. Die
letzte Interpretation liegt auf der Hand, da in der Philosophie Whiteheads alles das, was
scholastisch als Verursacht-werden gesehen wird, die aktive Hinnahme (prehension)
einer vorgegebenen Realitit, dasIntegrieren einer Vergangenheit ist. So kann die Potenz
Gottes in seiner consequent nature schlieBlich doch als aktive Potenz gesehen werden.
Deutlicher zeigt sich das bei Pannenberg. Eridentifiziert, wie schon gesagt, Gott mit sei-
ner Herrschaft und kann ihm deshalb ein beschrinktes Noch-nicht-sein zuschreiben.
Aber, wenn Gott véllig ist — ,alles in allem” —, dann stellt sich heraus, dal3 er so auch
immer war. Ein Versuch, dies zu iibersetzen, kann Gott als Potenz dessen sehen, was er

330



in der Vollendung seines Reiches sein wird. Aber diese Potenz ist dann aktive Potenz —
wieder einmal polar analog mit kreatiirlicher Potenz, welche zum tiefsten passiv emp-
fangt — und iiberdies ist sie Omnipotenz. Das bringt uns schlieBlich dazu, die Einheit
der Unverianderlichkeit und Verinderlichkeit, des Seins und Werdens Gottes in seiner
volligen Seinsmacht zu sehen. Gerade in dieser Macht ist Gott schon, was er sein wird.
Durch diese Seinsmacht kann Gott sich dndern, aber um mit sich selbst identisch zu
sein. So verwirklicht Gott sein Sein in seinem Werden, das nicht ein passives und bediir-
fendes Werden ist, sondern gerade die polare Analogie dazu, ein sich gebendes, sich pra-
sent stellendes Werden, ein Kommen. Es ist bedeutungsvoll, daf Eberhard Jiingel den
ehemaligen Buchtitel ,Gottes Sein ist im Werden"” spater durch den Satz ,Gottes Sein ist
im Kommen” ersetzt hat.*

Doch wie kénnen wir von Gottes Sein und Werden, Wesen und Macht sprechen, ohne
seine Liebe zu nennen? Der johanneische Satz Gott ist (die) Liebe” (1Joh 4,8.16) mahnt
uns, alle gottlichen Attribute im Licht der Liebe zu sehen. Es ist die Liebe, die Gott zu
unseren Gott, den Gott des Bundes und des Reiches, Gott der Vergebung im Gekreuzig-
ten und des Lebens in seinem Geist macht, und so wird Gott. Die Liebe 1403t Gott sich
indern, so dal3 er nicht nur die Initiative am Anfang ist, sondern auch bleibt, in der
schépferischen, vergebenden und vollendenden Antwort auf unsere Initiativen. Von
diesen letzten kann man sagen, daB sie Gott iiberraschen, aber er selbst tiberrascht uns
durch ein je gréBeres Angebot der Liebe. Seine Liebe ist unserer Verweigerung gegen-
iiber Ohnmacht, aber zugleich friedliche Ubermacht. In dieser Liebe ist er noch nicht
allmachtig, noch nicht Pantokrator, aber, wenn er das sein wird, dann nur aus Liebe.

Zu diesem Gott beten wir

Zum AbschluB der obigen Uberlegungen sei betont, daf3 der Gott, auf densiesich richte-
ten, der Gott unseres Gebetes ist.* Das ist kein angehingtes corrolarium pietatis. Viel-
mehr wird damit hoffentlich deutlich, daf3 Karl Rahner zu seinem Verstandnis des sich
am andern dndernden Gottes — und ich selbst zu meiner Paraphrase — aus der Gottes-
offenbarung in Israel und in Jesus Christus kamen. Zum Gott und Vater unseres Herrn
Jesus Christus beten wir schon deshalb, weil er an uns interessiert ist. Das ist in all den
Zeugnissen iiber Gottes Sorge, Erlésungsinitiative und Liebe vorausgesetzt. Die einseiti-
ge Betonung der Unverinderlichkeit Gottes aber macht, wenn streng weitergefiihrt, ein
solches Interesse unverstiandlich. Denn welchen Unterschied macht es fiir den unveran-
derlichen und nicht real bezogenen Gott, ob wir gliicklich oder ungliicklich, heilig oder
siindig sind, ja ob wir iiberhaupt da sind oder nicht? Uberdies setzt unser Gebet voraus,
daB Gott seine Gaben, seinen Bund, nicht nur einfachhin produziert, sondern sie auch
anbietet und so mit uns als antwortend in einen Dialog tritt. Wire Gott nur wirk-
ursichlich titig, dann wire Gebet iiberfliissig, entweder, weil Gottes Ratschliisse doch
,schon” ohne Relation zu unserem Beten gefal3t sind, oder weil alles Wirken Gottes aus
einer Liebe hervorgeht, die es nicht nétig hat, durch Bitten angeregt zu werden. In Wirk-
lichkeit haben wir selbst das Gebet vonnéten, denn Gott kann gerade kraft seiner Liebes-

13 E, Jiingel, Gottes Sein ist im Werden. Verantwortliche Rede vom Sein Gottes bei Karl Barth. Eine Paraphra-
se. Tiibingen® 1967. Den Ausdruck ,Gottes Sein ist im Kommen” findet man passim in Jiingels Buch: Gott
als Geheimnis der Welt. Zur Begriindung der Theologie des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und
Atheismus, Tiibingen® 1978.

14 Die folgenden Ausfithrungen stellen eine Zusammenfassung meines Artikels ,Western Scholasticism and
a Theology of Prayer” in der Festschrift fiir P. Thomas Spidlik S. J. dar.

331



macht sein Angebot nicht realisieren, wenn wir uns nicht dafiir eréffnen. Weil Gott rea-
lisierend gibt und vergibt, kommt und sich schenkt, muf3 unser Gebet zum tiefsten ein
Sicher&ffnen sein. Esist auch nicht eine Suche nach Gottes Plan in einer Blaupause, son-
dern ein Sich-mit-Gott-auf-den-Weg-begeben. Dieses Gebet hat seine Schwierigkeiten,
nicht aber wegen der Unzuginglichkeit Gottes, sondern wegen unserer — schuldigen
oder unschuldigen — Verschlossenheit Gott gegeniiber. Und die einzige aber allumfas-
sende Frucht des Gebetes ist das Kommen und die Prasenz Gottes selber, wodurch er
sich zu unserem Gott und uns selbst zu Quellen seines Heiles dndert.

332



