GERHARD B. WINKLER

Kirchenfiirst oder Seelsorger?

Vom Wandel des pipstlichen Selbstverstandnisses

Der Aufsatz macht deutlich, wie stark auch das héchste Amt in der katholischen Kirche dem Wandel
unterworfen ist. Das Abstreifen der Herrschaftsstrukturen unter dem Druck der Ereignisse ging Hand
in Hand mit einer Besinnung auf die Seelsorgerrolle, die wohl auch in den Pastoralreisen des gegenwir-
tigen Papstes einen nicht nur symbolischen Ausdruck findet. (Redaktion)

Nach katholischem Kirchenverstindnis ist das Amt des Bischofs von Rom ein Bestand-
teil der sakramentalen Ordnung der Kirche und der sakramentalen Struktur der Kirche
iiberhaupt. Daher ist es nicht verwunderlich, daf das Papsttum in dhnlicher Weise wie
die Kirche im ganzen, wie das kirchliche Amt, die sakramentale Praxis und die Lehre
einem geschichtlichen Wandel unterliegt. Dabei ist es, wie die gesamte christliche Tradi-
tion, den Gesetzen von Kontinuitit und Diskontinuitit unterworfen.

Die Diskontinuitit ergibt sich durch den Wandel der Zeiten, durch die individuelle
Eigenart der Amtsinhaber und auch durch den jeweiligen heilsgeschichtlichen ka1pég,
dem die Amtstriger zu entsprechen suchten. Die Kontinuitat ergibt sich, abgesehen von
dem Geist, der der Kirche verheiBenist, durch die Tatsache einer Schrifttradition, durch
die eine jeweilige Riickbesinnung, ,Re-Form” und Korrektur méglich ist.

Hier soll nicht von jenem Wandel des Papsttums die Rede sein, der sich sozusagen grup-
pendynamisch ergibt und daher keiner besonderen Erlauterung bedarf. Wenn auf einen
aristokratisch reservierten, asketisch autoritiren Charakter ein eher jovialer, kontakt-
freudiger Papst folgte, pflegten bekanntlich die Rémer kaltschnéuzig zu bemerken, dal3
es fiir die Abwechslung gut sei, wenn auf einen ,hundsképfigen” ein katzenkopfiger”
Pontifex folgte.

1. ,Der rechte Augenblick” der Geschichte und der Wandel der Papstgestalt

Zufall und Gruppendynamik erkliren die Tatsache nicht mehr, daf3 in bestimmten Epo-
chen, angesichts bestimmter Strémungen und Bewegungen, unter dem EinfluB neuer
Leitbilder und politischer Vorstellungen gewisse Eigenschaften der einzelnen Amtsinha-
ber so dominierend wurden, da3 man von Ménchen, Kanonisten, Verwaltungsleuten,
Fiskalisten, Finanzgenies, Diplomaten, Theologen, Philologen, Bibliophilen, Literaten,
Humanisten, Weltmannern und sogar Militars auf dem Stuhle Petri sprechen konnte.
Fiir Niccold Macchiavelli (1469—1527) wurde Papst Julius II. (1503—1513) zum Inbe-
griff einer sein militirisches Talent riicksichtslos einsetzenden Herrschergestalt im
geistlichen Gewand.! Dieser kriegerische Inhaber des Petrusamtes wurde andererseits
von Leuten wie Erasmus wegen seiner Kriegspolitik als Inbegriff der prinzipiellen Entar-
tung des geistlichen Amtes bewertet.? Von ultramontaner Geschichtsschreibung wur-
de ihm bis in dieses Jahrhundert Verstindnis entgegengebracht, sozusagen weil in sei-
nem Fall der Zweck das Mittel geheiligt habe.> Ubrigens konnte im Laufe der Ge-

1 E Meinecke (Hg.), Nicold Machiavelli, Der Fiirst, Berlin 1923, S. 81 ff: Von den geistigen Fiirstentiimern”.

2 P 5. Allen (Ed.), Op. Ep., L, p. 553: Leo X. als Friedenspapst gegeniiber dem ,Kriegspapst” Julius II. Die
Papstsatire ,Julius exculsus” (1513), d. h. Julius vor der verschlossenen Himmelstiir stammte wohl nicht
von ihm, wenn sie auch von seinem Geist war.

3 L. v. Pastor, Geschichte der Pipste im Zeitalter der Renaissance, Bd. III/2 (Pius I1I. und JuliusIIL.), Freiburg
1926.



schichte das Leitbild vom Guten Hirten (Joh 10, 10 ff) auch in extrem verweltlichten Zei-
ten nicht véllig in Vergessenheit geraten, noch dazu, wo sich die an sich archetypische
Aussage auch im Sinne des politischen ,Hirten der Vélker” umdeuten lief3. Trotzdem
entsprach es alten pastoralen Bestrebungen und seit der Reformation nicht mehr ver-
stummten Idealforderungen, als man nach dem Untergang des Kirchenstaates einen
Pius X. (1903—1914) liebevoll als ,Pfarrer auf dem Papstthron” apostrophierte. So ist
es immer verfehlt, einzelne Papstgestalten als die groen einsamen Beweger zu verste-
hen, die wie Melchisedech dastiinden ohne geistige Vorfahren und ohne Vorlidufer. So
stand der von manchen als revolutionar angesehene Gregor VII. (1073—1085) mit sei-
nemradikalen Kampf um die libertas ecclesiae durchaus in der Tradition von Cluny und
anderen Reformzentren. Dazu war er von religiosen Kréften getragen, die sich im toska-
nischen Eremitentum wie in bewegten Kreisen des italienischen Stadtbiirgertums reg-
ten. Als in Gratians Zeitalter das Kirchenrecht gleich der Theologie erstmals rationali-
siert und systematisch dargestellt wurde, waren Kanonisten wie Alexander III.
(1159—1181) kein Zufall, was dhnlich fiir Benedikt XIV. (1740-1758) gilt, in einer Zeit,
da das Staatskirchenrecht sikulare Umwilzungen vorzubereiten und zu bewiltigen
hatte. Der Avignonenser Clemens VI. (1342—1352), Nikolaus V. (1447—1455), der Be-
griinder der Vatikanischen Bibliothek, oder der Humanist Enea Silvio de Piccolomini,
als Papst Pius I1. (1458—1464), galten als Mézene von Literaten und Kiinstlern und als
Forderer einer hoheren Gelehrsamkeit. Darin kamen sie nicht blo3 einem modischen
Zeitgeist entgegen, vielmehr trug ihr geistiges Profil dazu bei, sich ihren Zeitgenossen
gegeniiber recht zu artikulieren. Es entsprach auch eher einer inneren Konsequenz, daf3
die Pipsteerst Ziel einer christlichen Weltwallfahrt, sozusagen zum ,Audienzpapsttum”
wurden, als die staatspolitische Bedeutung des Papsttums immer mehr zuriickging.
Hier kénnen infolge vergleichbarer Ursachen iiber Jahrhunderte hinweg erstaunlich
dhnliche Phanomene auftreten. Sowohl Bonifaz VIII. (1294—1303) am Ausgang des
Hohen Mittelalters wie Pius IX. (1846—1878) in jlingster Vergangenheit hatten gewis-
sermalen ihr weltliches regnum verloren. Doch zogen sie beide die Massen an, u. a.
durch die Einfithrung des heiligen Jahres (1300), durch Charisma und Papstkult.

2. Geschichtlich bedingte Unterschiede im Begriffsinhalt von pdpstlicher Jurisdiktion

Hier soll jedoch von einem grundsitzlichen Wandel die Rede sein, der u. a. von der
Amtstheologie des Mittelalters herrithrt und mit dem Wandel des Bischofsbildes insge-
samt zusammenhéngt.? Es geht einerseits um die Weihegewalt des Papstes und der Bi-
schofe; darunter fielen die Ordinierungsgewalt, die Sakramentenspendung, das Fiir-
bittgebet und vor allem die Lehre und die Predigt; andererseits geht es um die
Leitungsgewalt. Diese umfaBt die Gesetzgebung, die Rechtsprechung und die Verwal-
tung im geistlich-kirchlichen Bereich, wobei die Grenze zur politisch-stattlichen Juris-
diktionsausiibung schwimmend war. In der 6kumenischen Diskussion geriet seit dem
Ersten Vatikanum immer mehr der Streit um den Jurisdiktionsprimat des romischen Bi-
schofs in den Mittelpunkt der Auseinandersetzung.

Es scheint, daB sich die Kirchen in Ost und West, die Kirchen der Reformation und der
Aufklarungszeit leichter in der Eucharistiefrage als in dieser Verfassungsfrage einigen

4 P Fransen, Art. Weihen, Heilige, in: Sacramentum Mundi Bd. 4, Freiburgetc. 1969, Sp. 1271 ff: ,Episkopa-
le und presbyterale Tendenzen’, zur Unterscheidung von ,potestas in corpus mysticum” und ,corpus eucha-
risticum”.



werden. Dabei beinhaltete der Begriff Jurisdiktion schon unter Pius IX. etwas anderes
als unter den Pipsten vor dem Napoleonischen Zeitalter. Papstliche Jurisdiktion bedeu-
tete im 18. Jh., daB3 die rémischen Organe von Bologna bis an die Grenze Neapels Frei-
maurerlogen und andere staatsgefahrliche Geheimbiinde wie deutsche Duodezfiirsten
zu unterdriicken vermochten. Die beanspruchte potestas directa war dort zu Ende, wo
die Zensurbehérden der absoluten Staatskirchentiimer am Werk waren. So konnten
fromme Freimaurer wie Joseph Haydn und Wolfgang Amadeus Mozart inihrem Gewis-
sen durch papstliche Jurisdiktionsausiibung nicht behelligt werden. Nach 1870 &nder-
ten sich die Verhaltnisse per viam facti und damit auch der Begriffsinhalt von Jurisdik-
tion. Der Papst muBte in seiner angestammten Stadt in nichster Nachbarschaft eine
exkommunizierte Regierung dulden, andererseits war seit 1848 und dann nach Beendi-
gung des Kulturkampfes und vor allem nach 1918 die Ausiibung streng kirchlicher Juris-
diktion in der ganzen Welt leichter geworden. Noch nie war es dem Papst seit dem Dicta-
tus papae (1075), jener Sammlung von Leitséitzen papstlichen Fithrungsanspruches aus
der Kanzlei Gregors VII., so leicht gewesen, z. B. die Bischofsstiihle in der westlichen
Christenheit frei zu besetzen als jetzt. In der gegenwirtigen Diskussion wird wohl zu
wenig gesehen, daB das Papsttum, was den Jurisdiktionsbegriff und seinen Inhalt an-
langt, die gréBten Wandlungen seit dem Frithchristentum durchmacht. Die staatliche
Jurisdiktion des Papstes ist praktisch gleich null. Angesichts der modernen Gesell-
schaftsentwicklung wire essinnlos, so wie in vergangenen Jahrhunderten von einer um-
fassenden papstlichen Schliisselgewalt zu sprechen, der alle Kreatur mit Ausnahme der
Seelen im Fegefeuer unterworfen sei, einschlieBlich der Heiden, Juden und Haretiker.
Der Papst iibt zwar metropolitane Rechte iiber den Episkopat aus wie noch nie vorher
in der Geschichte (z. B. in einer minutiés organisierten Besetzungspolitik), aber er kann
nicht einmal verhindern, dafB einer seiner Priester zivil heiratet. Die allgemeine Sakula-
risation und Emanzipation des Rechtswesens hat, Gott sei’s gedankt, die alte potestas
coercitiva des Papstes weiterhin zu einem blofen Amt moralischer Autoritat gemacht.
Der Papst ist zum ,machtlosen” Glaubenszeugen und kraft seines weltweiten Amtes und
der damit gegebenen Organisation zum weltweiten Prediger geworden. Es scheint, da3
sich der Streit um den Jurisdiktionsprimat, der sich durch das Erste Vatikanum auch
dogmatisch verfestigt und vor allem auch den orthodoxen Kirchen die gré3ten Schwie-
rigkeiten bereitet hatte, von selbst erledigen wird. Wenigstens scheint die Entwicklung
der letzten Jahrhunderte in diese Richtung zu weisen.

3. Die geschichtlich bedingte Desintegration von Weihe- und Leitungsgewalt

Hier sollen beim Versuch, den geschichtlichen Wandel im pépstlichen Amt darzustel-
len, die verschiedenen Formen der Jurisduktion aufgezeigt werden. Dabei soll beson-
dersbeachtet werden, wie es zur teilweisen Desintegration von Weihe- (potestas ordinis)
und Leitungsgewalt (gubernatio) gekommen ist.

Dieser Vorgang von hichster Tragweite erfal3te das geistliche Amt in all seinen Réngen
und Weihestufen und diirfte in einer Wende von der personalrechtlichen Sicht des geist-
lichen Amteszursachrechtlichen begriindet sein. Etwaein Jahrhundert nach Chlodwigs
Bekehrung iibernehmen die frankischen GrofBen auch die zunachst von Galloromanen
innegehabten Bischofssitze, nachdem bereits um 500 im iroschottischen Bereich neben
die altrdmische Bischofsverfassung neue Formen des Eigenkirchenwesens treten. In
diesem System verwaltet ein gewdhnlich nicht mit der Weihegewalt ausgezeichneter Ju-
risdiktionstrager (Abt-Bischof) das dem Stamm gehérige Kloster- bzw. Bischofsvermd-

7



gen. Er halt sich fiir die geistlichen Obliegenheiten allerdings einen geweihten Ménch.
Daraus folgte, daB3 die gubernatio der Sachwerte (der géwere) als die primére Obliegen-
heit des frithmittelalterlichen Bischofs betrachtet wird, wihrend Weihehandlungen,
Predigt und Mission von Vikaren ausgeiibt wurden. Ein klassisches Beispiel fiir diese
Entwicklung war der hl. Virgil von Salzburg (ca. 700—784), ein Bischof irischer Ab-
stammung. Er sah seine ureigentliche bischéfliche Tétigkeit (zunschst ohne Bischofs-
weihe) inder Organisation eines Netzes bischoflicher Eigenkirchen. Fiir die Weihehand-
lungen hielt er sich den Weihbischof Dobdagrec. In die Kirntner Mission ging er nicht
selber, sondern schickte andere.® Diese Desintegration der Vollmachten hatte unab-
sehbare Folgen fiir die mittelalterliche und frithneuzeitliche Kirche. Am Vorabend der
Reformation klagte die ,Moria” (um 1510)’ bei Erasmus von Rotterdam, die Kirche lei-
de darunter, dafB3 die eigentlich geistlichen Angelegenheiten, ob in Pfarre, Klastern,
Kapiteln oder Di6zesen, nicht von den eigentlich Zustindigen, sondern von Vikaren,
ja Mietlingen ausgefiithrt wiirden.

Die Reformbestrebungen der Neuzeit bestanden darin, die obersten Amtstriger wieder
primér als die Prediger ihrer Herden zu sehen. Am deutlichsten wurde diese Problema-
tik in der Gestalt des deutschen Fiirstbischofs oder der westeuropiischen Ministerprila-
tensichtbar. Diese Staatsmianner sahen, hiufig auch ohne Priester- oder Bischofsweihe,
ihre Hauptaufgabe in der obrigkeitlichen Regierung. Auch wenn sie strengkatholische
ReligionsmaBnahmen setzten, taten sie dies als Landesherren und Minister, nicht ei-
gentlich als Bischofe oder Prilaten. Dieser Entwicklung lag eine Weihetheologie zu-
grunde, die das Sacramentum ordinis von der zweiten Weihestufe (d. h. vom Presbyte-
rat), nicht aber von der ersten (d. h. vom Episkopat) her konzipierte. Das Mittelalter
einschlieBlich der Reformatoren sah zum Unterschied von den Kirchenvitern im Bi-
schofsamt eine bloBe jurisdiktionelle Ausweitung des Presbyterats. Daf das Bischofs-
amt das eigentliche Sakrament ist, muBte erst beim Zweiten Vatikanum ausdriicklich
formuliert werden.®

Die Entwicklung in Italien und Rom war sicherlich nicht mit der nérdlich der Alpen
gleichzusetzen. Doch stellen wir auch in Rom die gleiche Desintegration der Gewalten
fest.

Die Pépste wagten es zwar nicht so leichthin wie ihre nordischen Amtsbriider, auf die
Weihen zu verzichten. Ja die Weihe wurde lange Zeit noch als Konstitutivum fiir die
Amtsiibernahme angesehen, als Weihe sozusagen fiir das konkrete Amt des rémischen
Bischofs. Zu Beginn des Saeculum obscurum wurde des z. B. dem Papst Formosus
(891—896) zum Vorwurf gemacht, daf3 er schon auf einem anderen Stuhl Bischof gewe-
sen war, denn ein guter Bischof sei nach Paulus ,eines Weibes Mann” (1 Tim 3,2).° Es
istauch nicht bekannt, daf ein rémischer Bischof die héheren Weihen nicht empfangen
habe, was dagegen bei Kardinilen bis ins 19. Jh. durchaus méglich war.

Das, was im Reich durch Jahrhunderte fast schon die Regel war, setzte sich in Italien of-

# I. W. Frank, Kirchengeschichte des Mittelalters, Diisseldorf 1984, S. 34.

¢ H. Wolfram (Hg.), Conversio Bagoariorum et Carantanorum, Wien etc. 1979, cap. 5.

? W. Schmidt-Dengler (Hg.), Lob der Torheit (= Studienausgabe, hg. Werner Welzig, Bd. 2), 5. 171 f: ,Die
Pipste, peinlich gewissenhaft beim Ernten des Geldes, tibertriigen jene allzu apostolische Arbeit den Bi-
schofen, die Bischéfe den Pfarrern, die Pfarrer den Vikaren, . . “

¢ .Docet autem Sancta Synodus episcopali consecratione plenitudinem conferri sacramenti Ordinis, quae
nimirum et liturgica Ecclesiae consuetudine et voce Sanctorum patrum summum sacerdotium, sacri mini-
stri summa nuncupatur”. Cons. Vat. II, Const. dogm. de Ecclesia, Lumen Gentium, Cap. 111, n. 21.

? B. Schimmelpfennig, Das Papsttum. Grundziige seiner Geschichte von der Antike bis zur Renaissance,
Darmstadt 1984, S. 121.



fensichtlich nicht durch. Beim Wormser Konkordat 1122 erreichte ja bekanntlich die
Kurie, daB auch den italienischen Reichsbischéfen ihr Amt unmittelbar durch die Wei-
he, nicht erst durch die Belehnung mit den Regalien iibertragen wird. Trotzdem setzte
sich auch beim Papsttum die Rechtstheorie durch, da3 auch prinzipiell ein Laie (d. h.
ein Ungeweihter) die plenitudo potestatis besitzen konne, ohne etwa in der Lage zu sein,
z. B. die Letzte Olung zu spenden oder ein Pontifikalamt zu halten. Die Jurisdiktions-
ausiibung trat so sehr in den Vordergrund des Amtsverstindnisses, daB auch in Rom
die klassischen Aufgaben des Summus Sacerdos, die Predigt, das 6ffentliche Fiirbittge-
bet, die Sakramentenspendung (vor allem die Ordinierungsgewalt) und die Sammlung
der Ekklesia zumindest zweitrangig wurden. Ausgerechnet Gregor VII. (1073—1085),
dessen Lossprechung des Kaisers in Canossa haufig als seelsorglicher Akt interpretiert
wurde, verstand sich in der mittelalterlichen Verfassungsgeschichte erstmals als die
Quelle des kanonischen Rechts. D. h., der Papst hatte das Recht nicht mehr blof3 aus
der Tradition zu ,schopfen’, sondern er konnte es positiv setzen. So war die antike Funk-
tion des Bischofs auch als die eines ,obersten hirtenamtlichen Richters” nicht gedacht
gewesen. Obwohl gerade in der Folge des Gregorianismus auf dem Weg tiber die Kano-
nikerbewegung auch Kurie und Papsttum von diesen ,regulierten” Bestrebungen und
ihren pastoralen Zielsetzungen beeinflul3t wurden, entsprach es einer inneren Logik der
Gregorianischen Reformen, daB der pastor iudex den pastor curans verdrangte. Ansich
bedeutete diese Entwicklung einen inneren Widerspruch. Denn die Papste fingen da-
mals wie manche Bischéfe an, sich wie Prépste der Augustiner -Chorherren zu betrach-
ten. Das weiB3e papstliche Gewand, das nun in Ubung kam, war ein symbolisches Be-
kenntnis zur Kanonikerbewegung, der die apostolische Predigt ein unverauf3erlicher
Bestandteil ihrer als vita apostolica konzipierten Erneuerungsbewegung war.

Dieser Entwicklung trug auch die Kanonistik des 13. Jh. Rechnung, die sich endlich
auch zur formellen Unterscheidung von potestas ordinis und potestas iurisdictionis
durchrang, nachdem sich schon seit dem 5. Jh. Amt und Weihe nicht nur bei den insula-
ren Iroschotten zu desintegrieren begonnen hatten.'® Noch im Jubeljahr 1300 war ein
Papst wie Bonifaz VIIIL. (1294—1303) als oberster Ponitentialrichter bei der Erteilung des
Jubelablasses vor den Massen der Pilger erschienen. Diese Weise pastoraler Prasenz dn-
derte sich erheblich durch den Aufenthalt der Pipste in Avignon (1305—1378). Der
Papst war nun pastoral nicht einmal mehr symbolisch fiir ,Klerus und Volk von Rom”
zustindig. Papstliche Liturgie und pépstliches Ritual wurden eine Angelegenheit der
Privatkapelle. Der Papst trat seelsorglich nicht mehr in Erscheinung. Das Konzil von
Basel muBte daherinseinen ReformmaBnahmenbeschlief3en, daB der Papst sich wenig-
stens zweimal pro Woche dem Volk zeigen und Audienzen halten miisse.

4. Der Papstkonig

Am Vorabend der Reformation war es véllig klar, dal} die Péapste (iibrigens schon seit
Martin V., 1417—1431, und Eugen IV., 1431—1447) hauptsichlich damit beschaftigt
‘waren, aus dem zerriitteten und herrschaftlich entfremdeten Patrimonium einen der
sog. cinque stati (Rom neben Venedig, Mailand, Florenz, Neapel) frithabsolutistischer

10 AL M. Pléchl, Geschichte des Kirchenrechts, Bd. 2, Wien? 1962, 197; ders. Bd. 1, Wien? 1960 fiihrt neben
der irischen Desintegration, 156, die damit zusammenhingende Einrichtung der Chorbischéfe, 332, die
wegen des kaiserlichen Bestiitigungsrechts oft hinausgeschobene Papstkonsekration, 138 und das Ublich-
werden der ,absoluten Ordination” im 5. Jh., 186, 451, an.

11 Mansi, 29, 116 BC (24. Mirz 1436), zit. ]. Gill, Konstanz und Basel-Florenz, Mainz 1967, S. 249 (= Gesch.
der 6kumenischen Konzilien, G. Dumeige/H. Bacht (Hg.), Bd. 9).



ArtinItalien zu schaffen. Es war der Beginn jener Periode, in der Reform und kirchliche
Arbeit, einschlieBlich der Weltmission, kaum au3erhalb des Rahmens staatlicher Agi-
de méglich waren. Sowohl der Asienmissionar Franz Xaver als auch Petrus Canisius,
der zweite Apostel Deutschlands, konnten nur im Rahmen klar definierter Katholisie-
rungskonzepte der katholischen Michte im Sinne der Kirche wirken. So war auch der
Papst in all seinen kirchlichen Bemiithungen ,Fiirst unter Fiirsten und Kénig unter Koni-
gen” geworden. In diesem Stadium der Entwicklung, das bis ins 19. Jh. anhielt, kam es
zu Ereignissen, die zeigten, dal} das oberste geistliche Amt der Christenheit sich gele-
gentlich schon widersprach. Des 6fteren diktierten die weltlichen Interessen des Kir-
chenstaates den Pipsten eine Politik, die ihren ureigensten kirchlichen Interessen und
ihrem kirchlichen Jurisdiktionsanspruch zuwiderliefen. Ein unverséhnlicher Interes-
senskonflikt mit Spanien und Habsburg war sicherlich mit schuld an den Erfolgen des
Protestantismus unter dem Medici-Papst Clemens VII. (1523—1534). Die Mitra des Bi-
schofs von Rom und die dreistufige Krone der papstlichen Tiara, vom Saeculum
obscurumbis zu Paul VI. (1963—1978) Symbol der weltlichen Jurisdiktion des Papstes,
waren zu zeitweise unvereinbaren Zeichen der verschiedenen Formen des pépstlichen
Amtsverstindnisses geworden.

Die Geschichte dieses papstlichen Herrschaftssymbols ist nicht nur ein Zeugnis fiir den
vielleicht entscheidendsten Wandel im Amtsverstindnis, sondern gleichzeitig der zeit-
weise geradezu hilflose Ausdruck, in einer chaotischen Zeit zu bestehen. In der soge-
nannten ,Konstantinischen Schenkung” des 8. Jh. beanspruchten kuriale Kreise eine Art
Ersatzkaisertum fiir den Westen, wo Byzanz vor allem gegeniiber den Langobarden
seine Ordnungsaufgabe nicht mehr wahrnehmen konnte. In dieser Zeit taucht in Papst-
bildnissen eine Haube auf, das camelaucum, spiter auch phrygium oder pileus phrygi-
cus genannt, das als Symbol der weltlichen Souverinititsanspriiche verstanden wurde.
Ausgerechnet im Saeculum obscurum wurde die Tiara von Sergius I1I. (911) und Bene-
dikt VII. (983) verwendet. Geradein dieser Zeit verlor das Papsttum zeitweise alle weltli-
che Jurisdiktion sogar iiber die Stadt Rom, den EinfluB iiber die Finanzen und das Mili-
tér. Die Pédpste wéren jetzt frei gewesen fiir rein geistliche Belange. Doch diese weltliche
Machtlosigkeit bedeutete damals keineswegs eine hohere geistliche Glaubwiirdigkeit
fiir das Papsttum. Noch brachten die Pépste auf ihrer Herrschaftshaube keine gezackte
Krone an. Sie findet sich erst im 13. Jh. Innozenz I11. (1198—1216) deutete sie in seinem
Sermo zum Fest des hl. Silvester erstmals als Konigskrone'?. Nach dem darin formu-
lierten Papstverstindnis sollte die libertas ecclesiae und damit die freie Jurisdiktions-
ausiibung des geistlichen Amtes gegeniiber den weltlichen Michten dadurch gewihrlei-
stet bleiben, daf der Papst als weltlicher Herrscher ein souveriner Kénig unter anderen
Fiirsten und Kénigen der Christenheit sein sollte, ohne auch nur die Obervogtei des Kai-
sers, z. B. bei der Papstwahl, anerkennen zu miissen. Nachdem das phrygium in einer
Zeit tiefster duBerer Bevormundung und innerer Schwiche den Charakter eines Herr-
schaftssymbols ausgedriickt hatte, fand sich demnach die erste gezackte Krone am Ho-
hepunkt des Kampfes um die libertas. Damals konnte das Papsttum bekanntlich, durch

12 PL217, 481—484: Sermo in festo D. Silvestri Pontificis Maximi. Kaiser Konstantin habe dem Papst ,Coro-
nam vero capitis sui” (481) {ibertragen wollen. Der Papst wollte aber aus Bescheidenheit das aurifrigium
circulare statt des kéniglichen Diadems beniitzen. Als Zeichen des imperium beniitze er jetzt die ,Krone”
(regnum), als Zeichen des pontificium die Mitra, die er z. U. von der Krone immer tragen diirfe. Dazu: B.
Sirch, Der Ursprung der bischéflichen Mitra und pipstlichen Tiara, St. Ottilien 1975.

10



eine Reihe gliicklicher Umstande begiinstigt, tatsichlich von England bis Sizilien und
von Aragon bis Ungarn schiedsrichterliche, z. T. auch feudale Jurisdiktion ausiiben.

Die weitere Geschichte der papstlichen Kronen gleicht eher einem Trauerspiel, wenn
nicht einer Tragikomédie. Bonifaz VIII. (1294—1303) lieB die zweite gezackte Krone an
der Tiara anbringen, um die uralte Theorie von den zwei Schwertern zu untermauern.
Doch seiner Intransigenz und seiner MaBlosigkeit war es schlieBlich zuzuschreiben,
daB die weltliche Herrschaft der Pipste in Italien iiber 100 Jahre fast zur Ganze erlosch.
Die dritte gezackte Krone finden wir erstmals in einer Abbildung des Zisterzienser-
papstes Benedikt XII. (1334—1342). Er war alles andere als ein Kénig, hochstens ein
,Kénig ohne Land”. Sein Nachfolger erwarb die Grafschaft Venaissin als Hinterland fiir
die Bischofsstadt Avignon, um sich ein wenig abzusichern an der Schnittstelle zwischen
Frankreich, Burgund und Reichsitalien. Demnach war das papstliche Selbstverstiandnis
eines rex inter reges oder sogar supra reges dem Ursprung nach eher ein Zeichen der
Hilflosigkeit und der Versuch, sich die geistliche Jurisdiktion auf diese Weise zu sichern.
Im19. Jh. wurde der fast 1300 Jahre alte Besitz des Patrimonium und der sich daran zeit-
weise kniipfende Kénigsanspruch durch den Syllabus (1864), jene bekannte Sammlung
von Zeitirrtiimern, die Pius IX. (1846—1878) verurteilte, als geradezu dogmatisch ver-
bindliche Wahrheit verstanden.’® Trotz der ganzen Problematik dieses Papstes und sei-
ner Zeit erreicht bei ihm eine wichtige neuere Entwicklung einen Hohepunkt: Nach der
ersten und zweiten Sakularisation des Kirchenstaates (1799, 1870) finden sich die Papste
immer mehr in die Rolle universaler Prediger und Lehrer, wie wir sie oben umschrieben
haben und wie sie die Papste der Kirchenviterzeit wie Leo d. Gr. (461—468) und Gregor
d. Gr. (590—604) auf ihre Art gespielt haben. Das war in der Reformationszeit von Bi-
schéfen und Pipsten mit Nachdruck gefordert worden. Der Bischof sollte wieder als
Volksprediger und Orator des 6ffentlichen Wohls auch die GroBkirche lenken. Mit Be-
ginn des technischen Zeitalters, mit seinen Méglichkeiten des Massenverkehrs und der
Massenverstindigung, fand das Papsttum der Gegenwart auf neue Weise die alte Ekkle-
siastenrolle wieder. Als Paul VI. (1963—1978) in unseren Tagen die Tiara ablegte, um
sie den Armen der Welt zu schenken, war das als symbolische Geste gedacht, durch die
eine neue Konzeption papstlichen Autorititsverstindnisses ausgedriickt werden sollte.

Schluf3

Wer iiber den Wandel des geistlichen Amtes, namentlich des héchsten Amtes der katho-
lischen Christenheit, nachsinnt, gesteht indirekt, daB er sich von einer Anderung auch
eine Besserung fiir die Kirche erwartet. So haben auch die Reformer aller Zeiten, wenig-
stens seit den Zeiten des Joachim von Fiore (1132—1202), von einem ,engelsgleichen
Papst” getraumt. Ketzerische Kreise des Mittelalters erkldrten sich das unbefriedigende
Erscheinungsbild des Papstamtes mit einem Siindenfall. Es war der verstandliche Ver-
such, die Probleme einer bestimmten Zeit dadurch hinwegzuerklaren, dal3 manihre Ur-
sachen in einer fast schon legendenhaften Friihzeit suchte. Man sagte, schon zur Zeit der
Konstantinischen Wende habe der Papst Silvester (314—335) den unheiligen Bund mit
dem Staat, und damit mit Macht, Reichtum und Weltlichkeit, geschlossen. Man traum-
te sogar von einer Reihe von ,geistlichen” armen Gegenpépsten einer Unterkirche der

13 Syllabus (1864), Denz. 2927: ,sacri Ecclesiae ministri Romanusque Pontifex ab omni rerum temporalium
cura ac dominio sunt omnino excludendi”.

11



Armen."Aber das alles waren bedenkliche, wenngleich verstandliche Utopien, die in
Wirklichkeit das Geschenk der Inkarnation nicht folgerichtig ernst nahmen. Eine Stu-
die iiber den Wandel des Papstbildes konnte uns zeigen, daf3 manches, was uns heute
als Fehlentwicklung erscheinen mag, zu seiner Zeit wegen der geschichtlichen Be-
schranktkeit einer bestimmten geschichtlichen Stunde durchaus sinnvoll war und dem
Missionsauftrag der Kirche entsprach. Uberlegungen dieser Art zeigen aber auch, wie
sich der Mensch (und auch die Papste waren Menschen), sehr rasch an die kontingenten
Strukturen der Kirche gewdhnt und sie allzu schnell fiir sakrosankt und unabénderlich
halt.

4 G. Schmitz-Valckenberg, Grundlehren katharischer Sekten des 13. Jahrhunderts, Miinchen etc. 1971,
50f.]. von Déllinger, Beitrage zur Sektengeschichte des Mittelalters Bd. 1, Miinchen 1890, Repr. Darmstadt
1968, 187.

HORORHER . m
%’W ﬂ/ﬁ{(l Herta Roither, DOMBROWSKI, Roman

320 Seiten, gebunden, Schutzumschlag, S 238.—, DM 34,80

Der vom Wiener Kardinal zu einem Predigtzyklus eingeladene Professor
Jan Dombrowski begegnet nach Jahren seiner ldngst totgeglaubten Toch-
ter. Die Wunden der Vergangenheit — die schrecklichen Erlebnisse wih-
rend der NS-Zeit in Polen und die Ermordung seiner Frau — brechen wie-
der auf, er scheint den Boden unter den FiBen zu verlieren. Dieses beein-
druckende Dokument menschlicher GréBe schlédgt jeden Leser in seinen
Bann.

| __NEU|

Arnulf FleiBner, WEN GOTT ANSPRICHT,
Vom Nationalsozialismus zum Glauben
192 Seiten, broschiert, S 198.—, DM 29,—

Nach jahrelanger vergeblicher Suche wird der damals Ungléubige unter
auBergewohnlichen Umstanden glaubig. Als Zeuge einer erschiitternden
Gotteserfahrung schildert der Autor mit beriihrender Aufrichtigkeit sein
Leben und Denken, seine Herkunft und den weiteren Weg vom National-

sozialismus zum Glauben.

VERTTAS

ARV L EER

12



