
GERHARD WINKLER

Kirchenfürst der Seelsorger?
Vom Wandel des päpstlichen Selbstverständnisses

Der Aufsatz macht deutlich, wie ctark uch das höchste Amlt In der katholischen Kirche dem Wandel
unterworten ist [Jas Abstreifen der Herrschaftsstrukturen unter dem ruck der Ereignisse ZINg and
In and mıit einer Besinnung auf die Seelsorgerrolle, die ;ohl] uch ın den Pastoralreisen des gegenwar-
ı1gen Papstes einen nicht Aur symbolischen Ausdruck tindet. (Redaktion)

ach katholischem Kirchenverständnis ıst das Amt des Bischofs VO Kom eın Bestand-
teil der sakramentalen Ordnung der Kirche un der sakramentalen truktur der Kirche
überhaupt. Daher 1st 5 nicht verwunderlich, da das Papsttum 1n ähnlicher Weise wıe
die Kirche 1 gHaNZEN, wıe das kirchliche Amt, die sakramentale DPraxis un die Lehre
einem geschichtlichen Wandel unterliegt.el ist e / wıe die gesamte christliche Tradi-
tıon, den (esetzen VO Kontinuität un: Diskontinuität unterworten.
Die Diskontinuität ergibt sich durch den Wandel der Zeiten, durch die individuelle
Eigenart der Amtsinhaber un auch durch den jeweiligen heilsgeschichtlichen KALPOC,
dem die Amtsträger entsprechen suchten. Die Kontinuität ergibt sich, abgesehen VOnNn

dem Geist, der der Kirche verheißen ist, durch die Tatsache einer Schrifttradition, durch
die eine jeweilige Rückbesinnung, „Re-Form” un Korrektur möglich ıst
Hier sol] nicht VO  — jenem Wandel des Papsttums die Rede se1n, der sich SOZUSASECEN SIu
pendynamisch ergibt un daher keiner besonderen Erläuterung bedart. Wenn auf einen
aristokratisch reservıerten, asketisch autoritären Charakter eın eher jovialer, kontakt-
freudiger aps folgte, pflegten bekanntlich die Kömer kaltschnäuzig bemerken, daß

für die Abwechslung gut sel, wenn auf einen „hundsköpfigen” eın „katzenköptiger”
Pontifex folgte.

„Der rechte Augenblick“ der Geschichte und der Wandel der Papstgestai t
Zufall un Gruppendynamik erklären die Tatsache nicht mehr, daß 1n bestimmten Epo-
chen, angesichts bestimmter Strömungen un ewegungen, unter dem Einfluß
Leitbilder und politischer Vorstellungen gewisse Eigenschaften der einzelnen Amtsinha-
ber dominierend wurden, da INnan VO Mönchen, Kanonisten, Verwaltungsleuten,
Fiskalisten, Finanzgenies, Diplomaten, Theologen, Philologen, Bibliophilen, Literaten,
Humanisten, Weltmännern un Militärs auf dem Stuhle DPetri sprechen konnte.
Für Niccolö Macchiavelli 9-—1 wurde aps Julius I{ (1503—1513) Zu Inbe-
griff eıner sSeın militärisches Talent rücksichtslos einsetzenden Herrschergestalt 1
geistlichen Gewand.! ] Dieser kriegerische Inhaber des Petrusamtes wurde andererseits
VonNn Leuten wI1ıe Erasmus seiner Kriegspolitik als Inbegriff der prinzipiellen Entar-
(ung des geistlichen Amtes bewertet.“ Von ultramontaner Geschichtsschreibung WUuI-

de ihm his In dieses Jahrhundert Verständnis entgegengebracht, OZUSageN weil 1ın SE1-
e Fall der 7Zweck das ittel geheiligt habe.* Übrigens konnte 1 Lautfe der (5e

Meinecke Hg.) Nicolö Machiavelli, l er Fürst, Berlin 1923, 81 F Von den geistigen Fürstentümern“.
Allen (Ed.) Op. Ep., 553 Leo als Friedenspapst gegenüber dem „Kriegspapst Julius [Die

Papstsatire „Julius exculsus“” Julius VorT der verschlossenen Himmelstür tammte ohl nicht
VO:!  - m, wenn sıiE uch VOo seinem Geist WAal.

3 Pastor, Geschichte der Päpste 1 Zeitalter der Kenaissance, (Pius 1884 und Julius 7, Freiburg
1926

GERHARD B. WINKLER 

Kirchenfürst oder Seelsorger? 

Vom Wandel des päpstlichen Selbstverständnisses 

Der Aufsatz macht deutlich, wie stark auch das höchste Amt in der katholischen Kirche dem Wandel 
unterworfen ist. Das Abstreifen der Herrschaftsstrukturen unter dem Druck der Ereignisse ging Hand 
in Hand mit einer Besinnung auf die Seelsorgerrolle, die wohl auch in den Pastoral reisen des gegenwär­
tigen Papstes einen nicht nur symbolischen Ausdruck findet. (Redaktion) 

Nach katholischem Kirchenverständnis ist das Amt des Bischofs von Rom ein Bestand­
teil der sakramentalen O rdnung der Kirche und der sakramentalen Struktur der Kirche 
überhaupt. Daher ist es nicht verwunderlich, daß das Papsttum in ähnlicher Weise wie 
die Kirche im ganzen, wie das kirchliche Amt, die sakramentale Praxis und die Lehre 
einem geschichtlichen Wandel unterliegt. Dabei ist es, wie die gesamte christliche Tradi­
tion, den Gesetzen von Kontinuität und Diskontinuität unterworfen. 
Die Diskontinuität ergibt sich durch den Wandel der Zeiten, durch die individuelle 
Eigenart der Amtsinhaber und auch durch den jeweiligen heilsgeschichtlichen Katp6<;, 
dem die Amtsträger zu entsprechen suchten. Die Kontinuität ergibt sich, abgesehen von 
dem Geist, der der Kirche verheißen ist, durch die Tatsache einer Schrifttradition, durch 
die eine jeweilige Rückbesinnung, ,,Re-Form" und Korrektur möglich ist. 
Hier soll nicht von jenem Wandel des Papsttums die Rede sein, der sich sozusagen grup­
pendynamisch ergibt und daher keiner besonderen Erläuterung bedarf. Wenn auf einen 
aristokratisch reservierten, asketisch autoritären Charakter ein eher jovialer, kontakt­
freudiger Papst folgte, pflegten bekanntlich die Römer kaltschnäuzig zu bemerken, daß 
es für die Abwechslung gut sei, wenn auf einen „hundsköpfigen" ein „katzenköpfiger" 
Pontifex folgte. 

1 .• Der rechte Augenblick" der Geschichte und der Wandel der Papstgestalt 

Zufall und Gruppendynamik erklären die Tatsache nicht mehr, daß in bestimmten Epo­
chen, angesichts bestimmter Strömungen und Bewegungen, unter dem Einfluß neuer 
Leitbilder und politischer Vorstellungen gewisse Eigenschaften der einzelnen Amtsinha­
ber so dominierend wurden, daß man von Mönchen, Kanonisten, Verwaltungsleuten, 
Fiskalisten, Finanzgenies, Diplomaten, Theologen, Philologen, Bibliophilen, Literaten, 
Humanisten, Weltmännern und sogar Militärs auf dem Stuhle Petri sprechen konnte. 
Für Niccolo Macchiavelli (1469- 1527) wurde Papst Julius II. (1503-1513) zum Inbe­
griff einer sein militärisches Talent rücksichtslos einsetzenden Herrschergestalt im 
geistlichen Gewand.1 Dieser kriegerische Inhaber des Petrusamtes wurde andererseits 
von Leuten wie Erasmus wegen seiner Kriegspolitik als Inbegriff der prinzipiellen Entar­
tung des geistlichen Amtes bewertet. 2 Von ultramontaner Geschichtsschreibung wur­
de ihm bis in dieses Jahrhundert Verständnis entgegengebracht, sozusagen weil in sei­
nem Fall der Zweck das Mittel geheiligt habe.3 Übrigens konnte im laufe der Ge-

1 F. Meinecke (Hg.), Nicolo Machiavelli, Der Fürst, Berlin 1923, S. 81 ff: .Von den geistigen Fürstentümern". 
2• P. S. Allen (Ed.), Op. Ep., 1., p. 553: Leo X. als Friedenspapst gegenüber dem . Kriegspapst• Julius II. Die 

Papstsatire .Julius exculsus· (1513), d. h. Julius vor der verschlossenen Himmelstür stammte wohl nicht 
von ihm, wenn sie auch von seinem Geist war. 

3 L. v. Pastor, Geschichte der Päpste im Zeitalter der Renaissance, Bd. Ill/ 2 (Pius III. und Julius II.), Freiburg 
1926. 

5 



schichte das Leitbild VO (juten Hirten (Joh 1 / ff) auch 1n extrem verweltlichten Zei-
ten nicht völlig ın Vergessenheit geraten, noch dazu, sich die sich archetypische
Aussage auch 1mM Sinne des politischen „Hirten der Völker“ umdeuten ieß Trotzdem
entsprach 5 alten pastoralen Bestrebungen un se1it der Reformation nicht mehr Vel-

sStummten Idealforderungen, als INa  > nach dem Untergang des Kirchenstaates einen
1US (1903—1914) liebevoll als „Pfarrer auf dem Papstthron“ apostrophierte. S0 ıst
e5 ımmer verfehlt, einzelne Papstgestalten als die großen einsamen Beweger verste-
hen, die wıe Melchisedech dastünden ohne geistige Vorfahren un ohne Vorläuter. SO
stand der Vo manchen als revolutionär angesehene Gregor VII (1073—1085) mıt sE1-
nem radikalen Kampf die libertas ecclesiae durchaus In der TIradition VO  3 Cluny un
anderen Retormzentren. Dazu War Vo  —x religiösen Krätten/die sich1 toska-
nischen Fremitentum wıe ın bewegten Kreisen des italienischen Stadtbürgertums K CM
ten Als In Gratians Zeitalter das Kirchenrecht gleich der Theologie erstmals rationali-
siert un systematisch dargestellt wurde, Kanonisten wıe Alexander I1
(1159—1181) eın Zufall, Was ähnlich für Benedikt XIV. (1740-1758) gilt, ın eıner Zeit,
da das Staatskirchenrecht säkulare Umwälzungen vorzubereiten und bewältigen
hatte Der Avignonenser Clemens VI (1342—1352), Nikolaus (1447—1455), der Be-
gründer der Vatikanischen Bibliothek, oder der Humanıist Enea Silvio de Piccolomini,
als aps 1US I1 (1458—1464), galten als Mäzene VO Literaten un Künstlern un! als
Förderer einer höheren Gelehrsamkeit. Darin kamen S1ie nicht bloß einem modischen
Zeitgeist ©  ge  / vielmehr trug ihr geistiges Profil azu bei, sich ihren Zeitgenossen
gegenüber recht artikulieren. Fs entsprach auch eher einer inneren Konsequenz, daß
die Päpste erst 7Ziel einer christlichen Weltwallfahrt S>OZUSagenNn ZUuU „Audienzpapsttum“
wurden, als die staatspolitische Bedeutung des Papsttums immer mehr zurückging.
Hier können infolge vergleichbarer Ursachen über Jahrhunderte hinweg erstaunlich
äahnliche Phänomene auftreten. Sowohl Bonitaz I1 (1294—1303) Ausgang des
Hohen Mittelalters wıe 1US (1846—1878) 1ın Jüngster Vergangenheit hatten ZeWIlS-
sermalien ihr weltliches VeESNUmM verloren. och S1e beide die Massen
durch die Einführung des heiligen Jahres (1300) durch Charisma und Papstkult

Geschichtlic bedingte Unterschiede ıIm Begriffsinhalt vOoO päpstlicher Jurisdiktion
Hier soll jedoch VoOoO  - einem grundsätzlichen Wandel die Rede se1ln, der VO  - der
Amtstheologie des Mittelalters herrührt un mıit dem Wandel des Bischofsbildes Insge-
samıt zusammenhängt.* Es geht einerseits die Weihegewalt des Papstes und der Bi-
schöfe:; darunter tielen die Ordinierungsgewalt, die Sakramentenspendung, das Für-
bittgebet und VOT allem die Lehre un die Predigt; andererseits geht es die
Leitungsgewalt. [Diese umfaßt die Gesetzgebung, die Rechtsprechung un die Verwal-
tung 1m geistlich-kirchlichen Bereich, wobei die Grenze ZUur politisch-stattlichen Juris-
diktionsausübung schwimmend WAarl. In der ökumenischen Diskussion geriet se1it dem
Ersten Vatikanum immer mehr der Streit den Jurisdiktionsprimat des römischen Bi-
schofs ıIn den Mittelpunkt der Auseinandersetzung.
Es scheint, daß sich die Kirchen In (Ost un West, die Kirchen der Reformation un der
Aufklärungszeit eichter ın der Eucharistiefrage als In dieser Verfassungsfrage einıgen

Fransen, Art ‚Weihen, Heilige“, ın Sacramentum Mundi 4, Freiburg etc. 1969, 5Sp. 1271 ff „Episkopa-
le un!| presbyterale Tendenzen“”, ZuUur Unterscheidung VvVon „potestas In mysticum' und „COTDUS eucha-
risthicum“”.

schichte das Leitbild vom Guten Hirten Ooh 10, 10 ff) auch in extrem verweltlichten Zei­
ten nicht völlig in Vergessenheit geraten, noch dazu, wo sich die an sich archetypische 
Aussage auch im Sinne des politischen .Hirten der Völker" umdeuten ließ. Trotzdem 
entsprach es alten pastoralen Bestrebungen und seit der Reformation n icht mehr ver­
stummten Idealforderungen, als man nach dem Untergang des Kirchenstaates einen 
Pius X. (1903-1914) liebevoll a ls .Pfarrer auf dem Papstthron" apostrophierte. So ist 
es immer verfehlt, einzelne Papstgestalten als die großen einsamen Beweger zu verste­
hen, die wie Melchisedech dastünden ohne geistige Vorfahren und ohne Vorläufer. So 
stand der von manchen als revolutionär angesehene Gregor VII. (1073-1085) mit sei­
nem radikalen Kampf um die libertas ecclesiae durchaus in der Tradition von Cluny und 
anderen Reformzentren. Dazu war er von religiösen Kräften getragen, die sich im toska­
nischen Eremitentum wie in bewegten Kreisen des italienischen Stadtbürgertums reg­
ten. Als in Gratians Zeitalter das Kirchenrecht gleich der Theologie erstmals rationali­
siert und systematisch dargestellt wurde, waren Kanonisten wie Alexander III. 
(1159-1181) kein Zufall, was ähnlich für Benedikt XIV. (1740-1758) gilt, in einer Zeit, 
da das Staatskirchenrecht säkulare Umwälzungen vorzubereiten und zu bewältigen 
hatte. Der Avignonenser Clemens VI. (1342-1352), Nikolaus V. (1447-1455), der Be­
gründer der Vatikanischen Bibliothek, oder der Humanist Enea Silvio de Piccolomini, 
als Papst Pius II. (1458- 1464), galten als Mäzene von Literaten und Künstlern und als 
Förderer einer höheren Gelehrsamkeit. Darin kamen sie nicht bloß einem modischen 
Zeitgeist entgegen, vielmehr trug ihr geistiges Profil dazu bei, sich ihren Zeitgenossen 

· gegenüber recht zu artikulieren. Es entsprach auch eher einer inneren Konsequenz, daß 
die Päpste erst Ziel einer christlichen Weltwallfahrt, sozusagen zum .Audienzpapsttum" 
wurden, a ls die staatspolitische Bedeutung des Papsttums immer mehr zurückging. 
Hier können infolge vergleichbarer Ursachen über Jahrhunderte hinweg erstaunlich 
ähnliche Phänomene auftreten. Sowohl Bonifaz VIII. (1294-1303) am Ausgang des 
Hohen Mittelalters wie Pius IX. (1846-1878) in jüngster Vergangenheit hatten gewis­
sermaßen ihr weltliches regnum verloren. Doch zogen sie beide die Massen an, u. a. 
durch die Einführung des heiligen Jahres (1300), durch Charisma und Papstkult. 

2. Geschichtlich bedingte Unterschiede im Begriffsinhalt von päpstlicher Jurisdiktion 

Hier soll jedoch von einem grundsätzlichen Wandel die Rede sein, der u. a. von der 
Amtstheologie des Mittelalters herrührt und mit dem Wandel des Bischofsbildes insge­
samt zusammenhängt.4 Es geht einerseits um die Weihegewalt des Papstes und der Bi­
schöfe; darunter fielen die Ordinierungsgewalt, d ie Sakramentenspendung, das Für­
bittgebet und vor allem die Lehre und die Predigt; andererseits geht es um die 
Leitungsgewalt. Diese umfaßt die Gesetzgebung, die Rechtsprechung und die Verwal­
tung im geistlich-kirchlichen Bereich, wobei die Grenze zur politisch-stattlichen J uris­
diktionsausübung schwimmend war. In der ökumenischen Diskussion geriet seit dem 
Ersten Vatikan um immer mehr der Streit um den J urisdiktionsprimat des römischen Bi­
schofs in den Mittelpunkt der Auseinandersetzung. 
Es scheint, daß sich die Kirchen in Ost und West, die Kirchen der Reformation und der 
Aufklärungszeit leichter in der Eucharistiefrage a ls in dieser Verfassungsfrage einigen 

• P. Fransen , Art. .Weihen , Heilige·, in: Sacramentum Mundi 6d. 4, Freiburgetc.1969, Sp.1271 ff: . Episkopa­
le und presbyterale Tendenzen·, zur Unterscheidung von .potestas in corpus mysticum· und .corpus eucha­
risticum·. 

6 



werden. Dabei beinhaltete der Begriff Jurisdiktion schon un 1US anderes
alsunden Päpsten VOTLT dem Napoleonischen Zeitalter. Päpstliche Jurisdiktion bedeu-
tete 1m 18 Jh daß die Öömischen UOrgane Vo Bologna bis die (Gsrenze Neapels Frei-
maurerlogen un andere staatsgefährliche Geheimbünde wWwIıe deutsche Duodezfürsten

unterdrücken vermochten. Die beanspruchte potestas directa WarTr ort Ende,
die Zensurbehörden der absoluten Staatskirchentümer Werk S0 konnten
tromme Freimaurer wI1ıe Joseph Haydn un Wolfgang Amadeus Mozart 1n ihrem Gewis-
sSeM1 durch päpstliche Jurisdiktionsausübung nicht behelligt werden. ach 1870 änder-
ten sich die Verhältnisse per DIam facti un: damit auch der Begriffsinhalt VO Jurisdik-
Hon Der aps mußlßte 1n seiner angestammten Stadt 1n nächster Nachbarschaft eine
exkommunizierte Kegierung dulden andererseits War cse1it 1848 un annn ach Beendi-
gunNng des Kulturkampfes und VOT allem ach 1918 die Ausübung streng kirchlicher Juris-
diktion In derganzen Welt eichter geworden. och n1ı€e WarTr 5 dem aps se1it dem Dicta-
F1S 1075 jener Sammlung VO Leitsätzen päpstlichen Führungsanspruches aus

der Kanzlei Gregors VIL., leicht SCWESEN, De die Bischofsstühle 1n der westlichen
Christenheit frei besetzen als jetz In der gegenwärtigen Diskussion wird ohl
wen1g gesehen, da das Papsttum, Was den Jurisdiktionsbegriff un: seinen Inhalt
angt, die größten Wandlungen se1t dem Frühchristentum durchmacht. [Die staatliche
Jurisdiktion des Papstes ist praktisch gleich null Angesichts der modernen Gesell-
schaftsentwicklung ware e5 sinnlos, wıe ın vergangeNen Jahrhunderten VO  m einer
fassenden päpstlichen Schlüsselgewalt sprechen, der alle Kreatur mıiıt Ausnahme der
Seelen 1mM Fegefeuer unterworten sel, einschließlich der Heiden, Juden un!: Häretiker.
[ Der aps übt ZWal metropolitane Rechte über den Episkopat aus wıe och nıe vorher
ın der Geschichte (z ıIn einer mınuhOos organıislıerten Besetzungspolitik), aber er annn
nicht einmal verhindern, dafß eiıner se1ner Priester zivil heiratet. [Die allgemeine Säkula-
risatıon un: Emanzipation des Rechtswesens hat, Gott se1Ss gedankt, die alte potestas
roercıt10a des Papstes weiterhin einem bloßen Amt moralischer Autorität emacht.
l Der aps istZ„machtlosen“ Glaubenszeugen un kraft se1INES weltweiten Amtes un:
der damit gegebenen UOrganisation zZuU weltweiten Prediger geworden. Es scheint, daß
sich der Streit den Jurisdiktionsprimat, der sich durch das Erste Vatikanum auch
dogmatisch verfestigt und VOT allem auch den orthodoxen Kirchen die größten Schwie-
rigkeiten bereitet hatte, VOoN selbst erledigen ird Wenigstens scheint die Entwicklung
der etzten Jahrhunderte 1n diese Richtung welsen.

Die geschichtlich bedingte Desintegration vDO Weihe- un Leitungsgewalt
Hier csollen beim Versuch, den geschichtlichen Wandel 1mM päpstlichen Amt darzustel-
len, die verschiedenen Formen der Jurisduktion aufgezeigt werden. Dabei soll beson-
ders beachtet werden, wıe ZUrTr teilweisen Desintegration VO Weihe- (potestas ordinis)
und Leitungsgewalt (gubernatio) gekommen ıst
[ Dieser Vorgang VO höchster Tragweite erftalite das geistliche Amt ıIn all seinen Rängen
un Weihestufen un! dürfte 1n einer Wende VO  - der personalrechtlichen Sicht des geist-
lichen Amltes ZUr sachrechtlichen begründet sSeIN. twa eın Jahrhundert nach Chlodwigs
Bekehrung übernehmen die fränkischen Großen auch die zunächst VO Galloromanen
innegehabten Bischofssitze, nachdem bereits 500 1 iroschottischen Bereich neben
die altrömische Bischofsverfassung MNEeUeE Formen des Eigenkirchenwesens treten In
diesem 5System verwaltet eın gewöhnlich nicht mit der Weihegewalt ausgezeichneter Ju-
risdiktionsträger (Abt-Bischof) das dem Stamm gehörige Kloster- bzw. Bischofsvermö-

werden. Dabei beinhaltete der Begriff Jurisdiktion schon unter Pius IX. etwas anderes 
als unter den Päpsten vor dem Napoleonischen Zeitalter. Päpstliche Jurisdiktion bedeu­
tete im 18. Jh., daß die römischen Organe von Bologna bis an die Grenze Neapels Frei­
maurerlogen und andere staatsgefährliche Geheimbünde wie deutsche Duodezfürsten 
zu unterdrücken vermochten. Die beanspruchte potestas directa war dort zu Ende, wo 
die Zensurbehörden der absoluten Staatskirchentümer am Werk waren. So konnten 
fromme Freimaurer wie Joseph Haydn und Wolfgang Amadeus Mozart in ihrem Gewis­
sen durch päpstliche Jurisdiktionsausübung nicht behelligt werden. Nach 1870 änder­
ten sich die Verhältnisse per v iam facti und damit auch der Begriffsinhalt von Jurisdik­
tion. Der Papst mußte in seiner angestammten Stadt in nächster Nachbarschaft eine 
exkommunizierte Regierung dulden, andererseits war seit 1848 und dann nach Beendi­
gung des Kulturkampfes und vor allem nach 1918 die Ausübung streng kirchlicher J uris­
diktion in der ganzen Welt leichter geworden. Noch nie war es dem Papst seit dem Dicta­
tus papae (1075), jener Sammlung von Leitsätzen päpstlichen Führungsanspruches aus 
der Kanzlei Gregors VII. , so leicht gewesen, z.B. die Bischofsstühle in der westlichen 
Christenheit frei zu besetzen als jetzt. In der gegenwärtigen Diskussion wird wohl zu 
wenig gesehen, daß das Papsttum, was den Jurisdiktionsbegriff und seinen Inhalt an­
langt, die größten Wandlungen seit dem Frühchristentum durchmacht. Die staatliche 
Jurisdiktion des Papstes ist p raktisch gleich null. Angesichts der modernen Gesell­
schaftsentwicklungwäre es sinnlos, so wie in vergangenen Jahrhunderten von einer um­
fassenden päpstlichen Schlüsselgewalt zu sprechen, der alle Kreatur mit Ausnahme der 
Seelen im Fegefeuer unterworfen sei, einschließlich der Heiden, Juden und Häretiker. 
Der Papst übt zwar metropolitane Rechte über den Episkopat aus wie noch nie vorher 
in der Geschichte (z.B. in einer minutiös organisierten Besetzungspolitik), aber er kann 
nicht einmal verhindern, daß einer seiner Priester zivil heiratet. Die a llgemeine Säkula­
risation und Emanzipation des Rechtswesens hat, Gott sei's gedankt, die alte potestas 
coercitiva des Papstes weiterhin zu einem bloßen Amt moralischer Autorität gemacht. 
Der Papst ist zum „machtlosen" Glaubenszeugen und kraft seines weltweiten Amtes und 
der damit gegebenen Organisation zum weltweiten Prediger geworden. Es scheint, daß 
sich der Streit um den Jurisdiktionsprimat, der sich durch das Erste Vatikanum auch 
dogmatisch verfestigt und vor allem auch den orthodoxen Kirchen die größten Schwie­
rigkeiten bereitet hatte, von selbst erledigen wird. Wenigstens scheint die Entwicklung 
der letzten Jahrhunderte in diese Richtung zu weisen. 

3. Die geschichtlich bedingte Desintegration von Weihe- und Leitungsgewalt 

Hier sollen beim Versuch, den geschichtlichen Wandel im päpstlichen Amt darzustel­
len, die verschiedenen Formen der Jurisduktion aufgezeigt werden . Dabei soll beson­
ders beachtet werden, wie es zur teilweisen Desintegration von Weihe- (potestas ordinis) 
und Leitungsgewalt (gubematio) gekommen ist. 
Dieser Vorgang von höchster Tragweite erfaßte das geistliche Amt in a ll seinen Rängen 
und Weihestufen und dürfte in einer Wende von der personal rechtlichen Sich t des geist­
lichen Amteszursachrechtlichen begründet sein. Etwa ein Jahrhundert nach Chlodwigs 
Bekehrung übernehmen die fränkischen Großen auch die zunächst von Galloromanen 
innegehabten Bischofssitze, nachdem bereits um 500 im iroschottischen Bereich neben 
die altrömische Bischofsverfassung neue Formen des Eigenkirchenwesens treten. In 
diesem System verwaltet ein gewöhnlich nicht mit der Weihegewalt ausgezeichneter Ju­
risdiktionsträger (Abt-Bischof) das dem Stamm gehörige Kloster- bzw. Bischofsvermö-

7 



SCHN Er hält sich für die geistlichen Obliegenheiten allerdings einen geweihten Mönch
Daraus folgte, daß die gubernatio der Sachwerte der gewere) als die prıimäre Obliegen-heit des frühmittelalterlichen Bischofs betrachtet wird, während Weihehandlungen,
Predigt un ission VoOo Vikaren ausgeübt wurden. kin klassisches Beispiel für diese
Entwicklung WarTr der Virgil VO Salzburg (ca 00—784), eın Bischof irischer Ab-
mmung. Er sah seıne ureigentliche bischöfliche Tätigkeit (zunächst ohne Bischofs-
weihe) 1n der Organisation e1ines Netzes bischöflicher kigenkirchen. Für die Weihehand-
lungen hielt sich den Weihbischof Dobdagrec. In die Kärntner ission g1ng nicht
selber, sondern schickte andere.® Diese Desintegration der Vollmachten hatte unab-
sehbare Folgen für die mittelalterliche un frühneuzeitliche Kirche. Am Vorabend der
Reformation klagte die „‚Moria” (um 1510)” bei Erasmus VO Rotterdam, die Kirche lei-
de darunter, da die eigentlich geistlichen Angelegenheiten, ob 1n Pfarre, Klöstern,
Kapiteln oder Diözesen, nicht VON den eigentlich Zuständigen, sondern VON Vikaren,
Ja Mietlingen ausgeführt würden.
Die Keformbestrebungen der Neuzeit bestanden darin, die obersten Amtsträger wieder
prımär als die Prediger ihrer Herden sehen. Am deutlichsten wurde diese Problema-
tik 1n der Gestalt des deutschen Fürstbischofs oder der westeuropäischen Ministerpräla-
ten sichtbar. [ Diese Staatsmänner sahen, häufig auch ohne Priester- oder Bischofsweihe,
hre Hauptaufgabe 1n der obrigkeitlichen Kegierung. uch wenn S1e strengkatholische
Religionsmaßnahmen setzten, aten S1e dies als Landesherren und Minister, nicht e1-
gentlich als Bischöfe oder Prälaten. Dieser Entwicklung lag eine Weihetheologie
grunde, die das 5acramentum Ordinis VON der zweıten Weihestufe VO Presbyte-
rat), nicht aber VO  - der ersten (d VO Episkopat) her konzipierte. Das Mittelalter
einschließlich der Reformatoren sah zu Unterschied VO  - den Kirchenvätern 1 Bi-
schofsamt eine bloße jurisdiktionelle Ausweitung des Presbyterats. Da das Bischofs-
amt das eigentliche Sakrament ist, mußlte erst beim /weiten Vatikanum ausdrücklich
formuliert werden.?
Die Entwicklung 1n Italien un Kom War sicherlich nicht mit der nördlich der Alpengleichzusetzen. Doch stellen WIr auch In Kom die gleiche Nesintegration der Gewalten
test.
Die Päpste wagten es ZWar nicht leichthin wWIıe hre nordischen Amtsbrüder, auf die
Weihen verzichten. Ja die Weihe wurde lange eıt noch als Konstitutivum tür die
Amtsübernahme angesehen, als Weihe SOZUSagen ür das konkrete Amt des römischen
Bischofs Zu Beginn des 5Saeculum obscurum wurde des dem aps Formosus
1—8ZVorwurt gemacht, daß br schon auf einem anderen Stuhl Bischoft BCWE-
SC WAarT, denn eın uter Bischof SE1 nach Paulus „eines Weibes Mann“ (1 Tim 3.2),? Es
ist auch nicht bekannt, daß eın römischer Bischof die Ööheren Weihen nicht empfangenhabe, Was dagegen bei Kardinälen bis 1NS Jh durchaus möglich Wa  —
Das, Was 1 Reich durch Jahrhunderte fast schon die ege WAäd[l, setzte sich 1n talien of-

5 Frank, Kirchengeschichte des Mittelalters, Düsseldorf 1984,
6  6 Wolfram Hg.) Conversio Bagoariorum (arantanorum, Wien etc. 1979,Schmidt-Dengler (Hg.) der Jorheit Studienausgabe, hg Werner Welzig, 171 „DiePäpste, peinlich gewissenhaft eım Ernten des Geldes, übertrügen jene allzu apostolische Arbeit den Bi-schöfen, die Bischöte den Pfarrern, die Pfarrer den Vikaren,

„Docet autem Sancta Synodus episcopali consecratione plenitudinem conferri sacramentı Urdinis, qUaECnımırum liturgica Ecclesiae consuetudine et Sanctorum patrum SUININUM sacerdotium, sacr'!ı mM1n1-
stri nuncupatur”. Cons Vat {L, Const dogm. de Ecclesia, Lumen Gentium, Cap. III 21

Schimmelpfennig, Das Papsttum. Grundzüge seiner Geschichte VO:!  —_ der Antike bis Zur Kenaissance,Darmstadt 1984, 121

gen. Er hält sich für die geistlichen Obliegenheiten allerdings einen geweihten Mönch. 
Daraus folgte, daß die gubernatio der Sachwerte (der gewere) als die primäre Obliegen­
heit des frühmittelalterlichen Bischofs betrachtet wird, während Weihehandlungen, 
Predigt und Mission von Vikaren ausgeübt wurden. Ein klassisches Beispiel für diese 
Entwicklung war der hl. Virgil von Salzburg (ca. 700-784), ein Bischof irischer Ab­
stammung. Er sah seine ureigentliche bischöfliche Tätigkeit (zunächst ohne Bischofs­
weihe) in der Organisation eines Netzes bischöflicher Eigenkirchen. Für die Weihehand­
lungen hielt er sich den Weihbischof Dobdagrec. In die Kärntner Mission ging er nicht 
selber, sondern schickte andere.6 Diese Desintegration der Vollmachten hatte unab­
sehbare Folgen für die mittelalterliche und frühneuzeitliche Kirche. Am Vorabend der 
Reformation klagte die „Moria" (um 1510)7 bei Erasmus von Rotterdam, die Kirche lei­
de darunter, daß die eigentlich geistlichen Angelegenheiten, ob in Pfarre, Klöstern, 
Kapiteln oder Diözesen, nicht von den eigentlich Zuständigen, sondern von Vikaren, 
ja Mietlingen ausgeführt würden. 
Die Reformbestrebungen der Neuzeit bestanden darin, die obersten Amtsträger wieder 
primär als die Prediger ihrer Herden zu sehen. Am deutlichsten wurde diese-Problema­
tik in der Gestalt des deutschen Fürstbischofs oder der westeuropäischen Ministerpräla­
ten sichtbar. Diese Staatsmänner sahen, häufig a uch ohne Priester-oder Bischofsweihe, 
ihre Hauptaufgabe in der obrigkeitlichen Regierung. Auch wenn sie strengkatholische 
Religionsmaßnahmen setzten, taten sie dies als Landesherren und Minister, nicht ei­
gentlich als Bischöfe oder Prälaten. Dieser Entwicklung lag eine Weihetheologie zu­
grunde, die das Sacramentum ordinis von der zweiten Weihestufe (d. h. vom Presbyte­
rat), nicht aber von der ersten (d. h. vom Episkopat) her konzipierte. Das Mittelal ter 
einschließlich der Reforma toren sah zum Unterschied von den Kirchenvätern im Bi­
schofsamt eine bloße jurisdiktionelle Ausweitung des Presbyterats. Daß das Bischofs­
amt das eigentliche Sakrament ist, mußte erst beim Zweiten Vatikanum ausdrücklich 
formuliert werden.8 

Die Entwicklung in Italien und Rom war sicherlich nicht mit der nördlich der A lpen 
gleichzusetzen . Doch stellen wir auch in Rom die gleiche Desintegration der Gewalten 
fest. 
Die Päpste wagten es zwar nicht so leichthin wie ihre nordischen Amtsbrüder, auf die 
Weihen zu verzichten. Ja die Weihe wurde lange Zeit noch als Konstitutivum für die 
A mtsübernahme angesehen, als Weihe sozusagen für das konkrete Amt des römischen 
Bischofs. Zu Beginn des Saeculum obscurum wurde des z. B. dem Papst Formosus 
(891-896) zum Vorwurf gemacht, daß er schon auf einem anderen Stuhl Bischof gewe­
sen war, denn ein guter Bischof sei nach Paulus „eines Weibes Mann" (1 Tim 3,2).9 Es 
ist auch nicht bekannt, daß ein römischer Bischof die höheren Weihen nicht empfangen 
habe, was dagegen bei Kardinälen bis ins 19. Jh. durchaus möglich war. 
Das, was im Reich durch Jahrhunderte fast schon die Regel war, setzte sich in Italien of-

5 
/. W. Frank, Kirchengeschichte des Mittelalters, Düsseldorf 1984, S. 34. 

6 H. Wolfram (Hg.), Conversio Bagoariorum et Carantanorum, Wien etc. 1979, cap. 5. 
7 W. Schmidt-Dengler (Hg.), Lob der Torheit ( = Studienausgabe, hg. Werner Welzig, Bd. 2), S. 171 f: . Die 

Päpste, peinlich gewissenhaft beim Ernten des Geldes, übertrügen jene a llzu apostolische Arbeit den Bi­
schöfen, die Bischöfe den Pfarrern, die Pfarrer den Vikaren, .. :. 

8 . Docet autem Sancta Synodus episcopali consecratione plenitudinem conferri sacramenti Ordinis, quae 
· nimirum et liturgica Ecclesiae consuetudine et voce Sanctorum patrum summ um sacerdotium, sacri min i­

stri summa nuncupatur". Cons. Vat. 11, Const. dogm. de Ecclesia, Lumen Centium, Cap. III, n . 21. 
9 B. Schimme/pfennig, Das Papsttum. Grundzüge seiner Geschichte von der Antike bis zur Renaissance, 

Darmstadt 1984, S. 121. 

8 



fensichtlich nicht durch e1m Ormser Konkordat 1122 erreichte bekanntlich die
Kurie, daß auch den italienischen Reichsbischöfen ihr Amt unmittelbar durch die Wei-
he nicht erst durch die Belehnung mıiıt den Regalien übertragen wird Trotzdem setzte
sich auch eım Papsttum die Rechtstheorie durch daß auch prinzipiell 1n alıle (d
eın Ungeweihter) die plenitudo potestatıs besitzen könne, ohne etwa der Lage eın

die Letzte ÖOlung spenden oder 11 Pontitikalamt halten Die Jurisdiktions-
ausübung trat sehr den Vordergrund des Amtsverständnisses, daß auch Kom
die klassischen Aufgaben des Summus Sacerdos die Predigt das Ööffentliche Fürbittge-
bet die Sakramentenspendung (vor allem die Ordinierungsgewalt) un die Sammlung
der Fkklesia zumindest s  zweıtr.  1g wurden Ausgerechnet Gregor VII (1073—1085)
dessen Lossprechung des Kaisers C’anossa häufig als seelsorglicher Akt interpretıiert
wurde, verstand sich der mittelalterlichen Verfassungsgeschichte erstmals als die
Quelle des kanonischen Rechts der aps hatte das Recht nicht mehr blo(3 aus

der Tradition schöpfen sondern konnte DOSIE1V setzen 50 War die antike Funk-
t107 des Bischofs auch als die obersten hirtenamtlichen Kichters nicht gedacht
SCWESECN Obwohl gerade der Folge des Gregorianismus auf dem Weg über die Kano-
nikerbewegung auch Kurie un Papsttum VO  - diesen „regulierten Bestrebungen un
ihren pastoralen Zielsetzungen beeinflußt wurden entsprach nNeTen Logik der
Gregorianischen Reformen da der pastor iudex den pastor CUTaNS verdrängte An sich
bedeutete diese Entwicklung ZNEeTIEMN Widerspruch Denn die Päpste fingen da-
mals WIe manche Bischöte sich WIe Pröpste der Augustiner -Chorherren betrach-
ten [)as weiße päpstliche Gewand das 1UMN Übung kam WarTr en symbolisches Be-
kenntnis ZUTr: Kanonikerbewegung, der die apostolische Predigt eın unveräußerlicher
Bestandteil ihrer als vıta apostolica konzipierten Erneuerungsbewegung WarTr

[ Dieser Entwicklung trug auch die Kanonistik des 13 Jh Rechnung, die sich endlich
auch ZUr formellen Unterscheidung VOnNn potestas Ordinis un potesta. iuriısdictionis
durchrang, nachdem sich schon seıit dem Ih Amlt undelnicht UTr bei den insula-
ren Iroschotten desintegrieren begonnen hatten och Jubeljahr 1300 WarTr eın

apsWIe Bonitaz11 (1294—1303) als oberster Pönitentialrichter bei der Erteilung des
Jubelablasses VOIL den Massen der Pilger erschienen [ Diese Weise pastoraler Präsenz
derte sich erheblich durch den Aufenthalt der Päpste Avignon (1305—1378) er
aps WaTlT 1U pastoral nicht einmal mehr symbolisch Für „Klerus un 'olk VOoO  - Kom
zuständig Päpstliche Liturgie un päpstliches Ritual wurden eiNe Angelegenheit der
Privatkapelle Der aps trat seelsorglich nicht mehr Erscheinung DET Konzil VO

Basel mulßßte daher se1NeN Reformmalinahmen beschließen da(% der Papst sich15
zweimal PTo OC dem 'olk ZC1IgCeN un Audienzen halten 11

er Papstkönig
Am Vorabend der eformation WarTr 05 völlig klar daß die Päpste (übrigens schon se1it
Martin P m ] un ugen 1431—1447) hauptsächlich damit beschäftigt
arell, AaQus dem zerrutteten un herrschaftlich entfremdeten Patrimonium der
SO CINGUE statı (RKom neben Venedig, Mailand lorenz Neapel) frühabsolutistischer

Plöchl, Geschichte des Kirchenrechts, E Wien? 1962, 197; ders I: Wien? 1960 tührt neben
der irischen Desintegration, 156, die damit zusammenhängende kinrichtung der Chorbischöfe, 332, die

werden der .‚absoluten Ordination“ ım 5 Jh 186, 451,
des kaiserlichen Bestätigungsrechts oft hinausgeschobene Papstkonsekration, 138 un: das UÜblich-

11 Mansı 116 März zıt ıll Konstanz un Basel Florenz Mainz 1967 249 ( Gesch
der ökumenischen Konzilien Dumeige/H Bacht (Hg.)

fensichtlich nicht durch . Beim Wormser Konkordat 1122 erreichte ja bekanntlich die 
Kurie, daß auch den italienischen Reichsbischöfen ihr Amt unmittelbar durch die Wei­
he, nicht erst durch die Belehnung mit den Regalien übertragen wird. Trotzdem setzte 
sich auch beim Papsttum die Rechtstheorie durch, daß auch prinzipiell ein Laie (d. h. 
ein Ungeweihter) die plenitudo potestatis besitzen könne, ohne etwa in der Lage zu sein, 
z.B. die Letzte Ölung zu spenden oder ein Pontifikalamt zu halten. Die Jurisdiktions­
ausübung trat so sehr in den Vordergrund des Amtsverständnisses, daß auch in Rom 
die klassischen Aufgaben des Summus Sacerdos, die Predigt, das öffentliche Fürbittge­
bet, die Sakramentenspendung (vor allem die Ordinierungsgewalt) und die Sammlung 
der Ekklesia zumindest zweitrangig wurden. Ausgerechnet Gregor VII. (1073-1085), 
dessen Lossprechung des Kaisers in Canossa häufig als seelsorglicher Akt interpretiert 
wurde, verstand sich in der mittelalterlichen Verfassungsgeschichte erstmals als die 
Quelle des kanonischen Rechts. D. h. , der Papst hatte das Recht nicht mehr bloß aus 
der Tradition zu „schöpfen", sondern er konnte es positiv setzen. So war die antike Funk­
tion des Bischofs auch als die eines „obersten hirtenamtlichen Richters" nicht gedacht 
gewesen. Obwohl gerade in der Folge des Gregorianismus auf dem Weg über die Kano­
nikerbewegung auch Kurie und Papsttum von diesen „regulierten" Bestrebungen und 
ihren pastoralen Zielsetzungen beeinfluß t wurden, entsprach es einer inneren Logik der 
Gregorianischen Reformen, daß der pastor iudex den pastor curans verdrängte. An sich 
bedeutete diese Entwicklung einen inneren Widerspruch. Denn die Päpste fingen da­
mals wie manche Bischöfe an, sich wie Pröpste der Augustiner -Chorherren zu betrach­
_ten. Das weiße päpstliche Gewand, das nun in Übung kam, war ein symbolisches Be­
kenntnis zur Kanonikerbewegung, der die apostolische Predigt ein unveräußerlicher 
Bestandteil ihrer als vita apostolica konzipierten Erneuerungsbewegung war. 
Dieser Entwicklung trug auch die Kanonistik des 13. Jh. Rechnung, die sich endlich 
auch zur formellen Unterscheidung von potestas ordinis und potestas iurisdictionis 
durchrang, nachdem sich schon seit dem 5. Jh. Amt und Weihe nicht nur bei den insula­
ren Iroschotten zu desintegrieren begonnen hatten.10 Noch im Jubeljahr 1300 war ein 
Papst wie Bonifaz VIII. (1294- 1303) als oberster Pönitentialrichter bei der Erteilung des 
Jubelablasses vor den Massen der Pilger erschienen. Diese Weise pastoraler Präsenz än­
derte sich erheblich durch den Aufenthalt der Päpste in Avignon (1305-1378). Der 
Papst war nun pastoral nicht einmal mehr symbolisch für „Klerus und Volk von Rom" 
zuständig. Päpstliche Liturgie und päpstliches Ritual wurden eine Angelegenheit der 
Privatkapelle. Der Papst trat seelsorglich nicht mehr in Erscheinung. Das Konzil von 
Basel mußte daher in seinen Reformmaßnahmen beschließen, daß der Papst sich wenig­
stens zweimal pro Woche dem Volk zeigen und Aud ienzen halten müsse. 11 

4. Der Papstkönig 

Am Vorabend der Reformation war es völlig kla r, daß die Päpste (übrigens schon seit 
Martin V., 1417-1431, und Eugen IV., 1431- 1447) hauptsächlich damit beschäftigt 
_waren, aus dem zerrütteten und herrschaftlich entfremdeten Patrimonium einen der 
sog. cinque stati (Rom neben Venedig, Mailand, Florenz, Neapel) frühabsolutistischer 

10 WM. Plöc/1/, Geschichte des Kirchenrechts, Bd. 2, Wien' 1962, 197; ders. Bd. 1, Wien' 1960 führt neben 
der irischen Desintegration, 156, die damit zusammenhängende Einrichtung der Chorbischöfe, 332, die 
wegen des kaiserlichen Bestätigungsrechts oft hinausgeschobene Papstkonsekration, 138 und das Üblich­
werden der .absoluten Ordination• im 5. Jh., 186, 451, an. 

11 Mansi, 29,116 BC (24 . März 1436), zit. /. Gi//, Konstanz und Basel-Florenz, Mainz 1967, S. 249 (= Gesch. 
der ökumenischen Konzilien, G. Du111eigel H. Bach l (Hg.), Bd. 9). 

9 



Art 1n talien schaften. Es WarTr der Beginn jener Periode, 1n der Keform und kirchliche
Arbeit, einschließlich der Weltmission, kaum außerhalb des Rahmens staatlicher Agi-
de möglich Sowohl der Asienmissionär Franz X aver als auch DPetrus Canisius,
der zweiıte Apostel Deutschlands, konnten Ur 1mM Kahmen klar definierter Katholisie-
rungskonzepte der katholischen Mächte 1 S5inne der Kirche wirken. S0 War auch der
aps 1n all seınen kirchlichen Bemühungen „Fürst Fürsten und König Köni-
gen geworden. In diesem tadium der Entwicklung, das bis 1NSs ] anhielt, kam 65

Ereignissen, die zeigten, daß das oberste geistliche Amt der Christenheit sich gele-
gentlich schon widersprach. Des öfteren diktierten die weltlichen Interessen des Kir-
chenstaates den Päpsten eıne Politik, die ihren ureigensten kirchlichen Interessen un:
ihrem kirchlichen Jurisdiktionsanspruch zuwiderliefen. kin unversöhnlicher nteres-
senskonflikt miıt Spanien un: Habsburg Wal sicherlich mıit schuld den Erfolgen des
Protestantismus unter dem Medici-Papst Clemens VII (1523—1534) Die Mitra des Bi-
schofs VO  - Kom un die dreistufige Krone der päpstlichen 11a7a,; VO Saeculum
obscurum bis Paul VI (1963—1978) 5Symbol der weltlichen Jurisdiktion des Papstes,

zeitweise unvereinbaren Zeichen der verschiedenen Formen des päpstlichen
Amtsverständnisses geworden.
Die Geschichte dieses päpstlichen Herrschaftssymbols 1st nicht 11UT eın Zeugnis für den
vielleicht entscheidendsten Wandel 1 Amtsverständnis, sondern gleichzeitig der zeıt-
we1lse geradezu hilflose Ausdruck, ın einer chaotischen eıt bestehen. In der SUOSC-
nannten „Konstantinischen Schenkung“ des Jh beanspruchten kuriale Kreise eıne Art
Ersatzkaisertum für den Westen, Byzanz VOT allem gegenüber den Langobarden
se1INne Ordnungsaufgabe nicht mehr wahrnehmen konnte. In dieser eıt taucht In apst-bildnissen eine Haube auf, das camelaucum, spater auch phryzium oder pileus phrygi-
CUS genannt, das als 5Symbol der weltlichen Souveränitätsansprüche verstanden wurde.
Ausgerechnet 1m Saeculum obscurum wurde die Tiara Vo Sergius I1 un ene-
diktVII 983) verwendet. Gerade In dieser Zeit verlor das Papsttum zeıtweise alle weltli-
che Jurisdiktion über die Stadt Rom, den Einfluß über die Finanzen un das Mili-
tar. Die Päpste waäaren jetzt frei ZeWeESECN für rein geistliche Belange. och diese weltliche
Machtlosigkeit bedeutete damals keineswegs eiıne höhere geistliche Glaubwürdigkeit
für das Papsttum. och brachten die Päpste auf ihrer Herrschaftshaube keine gezackte
Krone Sie tindet sich erst 1 13 Jh Innozenz 111 (1198—1216) deutete sS1e In seinem
Sermo zu Fest des Silvester erstmals als Königskrone?*. ach dem darin formu-
ierten Papstverständnis sollte die lihertas ecclesiae un: damit die treie Jurisdiktions-
ausübung des geistlichen Amtes gegenüber den weltlichen Maächten dadurch gewährlei-
stet bleiben, da der aps als weltlicher Herrscher eın SOUVeraner Königeranderen
Fürsten und Königen der Christenheit se1ın sollte, ohne auch UTr die Obervogtei des Kai-
SCIS, d bei der Papstwahl, anerkennen mussen. Nachdem das phryzium ın einer
eit tiefster außerer Bevormundung un: innerer Schwäche den Charakter eines Herr-
schaftssymbols ausgedrückt hatte, tand sich emnach die er‘ gezackte Krone H5ö-
hepunkt des Kampfes die libertas. Damals konnte das Papsttum bekanntlich, durch

ZEF: 481— 484 Sermo ın testo Silvestri Pontihcis Maximi. Kaiser Konstantin habe dem Papst ‚.Coro-
1 eIO capıtıs Su1l übertragen wollen. Der Papst wollte ber au>s> Bescheidenheit das aurifrigiumcirculare des königlichen Diadems benützen. Als Zeichen des imperiıum benütze jetz die „Krone“
(regnum), als Zeichen des pontificium die Mitra, die VONn der Krone immer tragen dürte Dazu:
5irch, Der Ursprung der bischöflichen Mitra un päpstlichen Tiara, Ottilien 1975

Art in Italien zu schaffen. Es war der Beginn jener Periode, in der Reform und kirchliche 
Arbeit, einschließlich der Weltmission, kaum außerhalb des Rahmens staatlicher Ägi­
de möglich waren. Sowohl der Asienmissionär Franz Xaver als auch Petrus Canisius, 
der zweite Apostel Deutschlands, konnten nur im Rahmen klar definierter Katholisie­
rungskonzepte der ka tholischen Mächte im Sinne der Kirche wirken. So war auch der 
Papst in all seinen kirchlichen Bemühungen „Fürst unter Fürsten und König unter Köni­
gen" geworden. In diesem Stadium der Entwicklung, das bis ins 19. Jh. anhielt, kam es 
zu Ereignissen, die zeigten, daß das oberste geistliche Amt der Christenheit sich gele­
gentlich schon widersprach. Des öfteren diktierten die weltlichen Interessen des Kir­
chenstaates den Päpsten eine Politik, die ihren ureigensten kirchlichen Interessen und 
ihrem kirchlichen Jurisdiktionsanspruch zuwiderliefen. Ein unversöhnlicher lnteres­
senskonflikt mit Spanien und Habsburg war sicherlich mit schuld an den Erfolgen des 
Protestantismus unter dem Medici-Papst Clemens VII. (1523- 1534). Die Mitra des Bi­
schofs von Rom und die dreistufige Krone der päpstlichen Tiara, vom Saeculum 
obscurum bis zu Paul VI. (1963-1978) Symbol der weltlichen Jurisdiktion des Papstes, 
waren zu zeitweise unvereinbaren Zeichen der verschiedenen Formen des päpstlichen 
Amtsverständnisses geworden. 
Die Geschichte dieses päpstlichen Herrschaftssymbols ist nicht nur ein Zeugnis für den 
vielleicht entscheidendsten Wandel im Amtsverständnis, sondern gleichzeitig der zeit­
weise geradezu hilflose Ausdruck, in einer chaotischen Zeit zu bestehen. In der soge­
nannten „Konstantinischen Schenkung" des 8. Jh. beanspruchten kuriale Kreise eine Art 
Ersatzkaisertum für den Westen, wo Byzanz vor allem gegenüber den Langobarden 
seine Ordnungsaufgabe nicht mehr wahrnehmen konnte. In dieser Zeit taucht in Papst­
bildnissen eine Haube auf, das camelaucum, später auch phrygium oder pi/eus phrygi­
cus genannt, das als Symbol der weltlichen Souveränitätsansprüche verstanden wurde. 
Ausgerechnet im Saeculum obscurum wurde die Tiara von Sergius III. (911) und Bene­
dikt VII. (983) verwendet. Gerade in dieser Zeit verlor das Papsttum zeitwei.se alle wel tli­
che Jurisdiktion sogar über die Stadt Rom, den Einfluß über die Finanzen und das Mili­
tär. Die Päpste wären jetzt frei gewesen für rein geistliche Belange. Doch diese weltliche 
Machtlosigkeit bedeutete damals keineswegs eine höhere geistliche Glaubwürdigkeit 
für das Papsttum. Noch brachten die Päpste auf ihrer Herrschaftshaube keine gezackte 
Krone an. Sie findet sich erst im 13. Jh. Innozenz III. (1198-1216) deutete sie in seinem 
Sermo zum Fest des hl. Silvester erstmals als Königskrone12• Nach dem darin formu­
lierten Papstverständnis sollte die libertas ecclesiae und damit die freie Jurisdiktions­
ausübung des geistlichen Amtes gegenüber den weltlichen Mächten dadurch gewährlei­
stet bleiben, daß der Papst als weltlicher Herrscher ein souveräner König unter anderen 
Fürsten und Königen der Christenheit sein sollte, ohne auch nur die Obervogtei des Kai­
sers, z. B. bei der Papstwahl, anerkennen zu müssen. Nachdem das phrygium in einer 
Zeit tiefster äußerer Bevormundung und innerer Schwäche den Charakter eines Herr­
schaftssymbols ausgedrückt hatte, fand sich demnach die erste gezackte Krone am Hö­
hepunkt des Kampfes um die libertas. Damals konnte das Papsttum bekanntlich, durch 

12 PL217, 481-484: Sermo in festo D. Silvestri Pontificis Maximi. Kaiser Konstantin habe dem Papst .Coro­
nam vero capitis sui" (481) übertragen wollen. Der Papst wollte aber aus Bescheidenheit das aurifrigium 
circulare statt des königlichen Diadems benützen. Als Zeichen des imperium benütze er jetzt die . Krone· 
(regnwn), a ls Zeichen des pontificium die Mitra, die erz. U. von der Krone immer tragen dürfe. Dazu: 8. 
Sirch, Der Ursprung der bischöflichen Mitra und päpstlichen Tiara, St. Ottilien 1975. 

10 



eine Reihe glücklicher Umstände begünstigt, tatsächlich VO England bhis Sizilien und
VOo  — Aragon bis Ungarn schiedsrichterliche, F auch eudale Jurisdiktion ausüben.
Die weitere Geschichte der päpstlichen Kronen gleicht eher einem Trauerspiel, WEeNnn

nicht einer Tragikomödie. Bonitaz VIII —13jeß die zweite gezackte Krone
der ]liara anbringen, die uralte Theorie VO  3 den zwel Schwertern nt  ern
och selıner Intransigenz un se1iner Malilosigkeit WarTr schließlich zuzuschreiben,
daß die weltliche Herrschaft der Päpste In talien ber 100 Jahre Fast ZUr (‚änze erlosch.
[ )ie dritte gezackte Krone finden WITr erstmals In einer Abbildung des /isterzienser-
papstes Benedikt XII 4—13 Fr WarTr alles andere als eın Öönig, höchstens eın
Öönig ohne Land Sein Nachfolger erwarb die Grafschaft Venaissin als Hinterland für
die Bischofsstadt Avignon, sich eın wenig abzusichern der Schnittstelle zwischen
Frankreich, Burgund un! Reichsitalien. Demnach WarTr das päpstliche Selbstverständnis
eines TexX ınter oder dem rsprung nach eher eın Zeichen der
Hilflosigkeit un der Versuch, sich die geistliche Jurisdiktion auf diese Weise sichern.
Im 19 Jh wurde der fast 1300 Jahre alte Besitz des Patrimonium und der sich daran ze1it-
welse knüpfende Königsanspruch durch den Syllabus jene bekannte Sammlung
VO  — Zeitirrtümern, Clie 1US (1846—1878) verurteilte, als geradezu dogmatisch Vel-

bindliche Wahrheit verstanden.!® Irotz der ZanzZeNn Problematik dieses Papstes un sSE1-
elr eıt erreicht bei ihm eıne wichtige nNeueTe Entwicklung einen Höhepunkt: ach der
ersten un: zweıten Säkularisation des Kirchenstaates tinden sich die Päpste
immer mehr ın die Rolle universaler Prediger un Lehrer wWwWıe WIr sS1e oben umschrieben
haben un!: wıe sS1e die Päpste der Kirchenväterzeit wıe Leo Gr. 461—468 un Gregor

Gr. (590—6' auf hre Art gespielt en DETS WarTr 1n der Reformationszeit VO  — Bi-
schöten un Päpsten mıiıt Nachdruck gefordert worden. [Der Bischof sollte wieder als
Volksprediger un! (Jrator des Ööffentlichen Wohls auch die Großkirche lenken. Mit Be-
g1inn des technischen Zeitalters, mıiıt seinen Möglichkeiten des Massenverkehrs un: der
Massenverständigung, and das Papsttum der Gegenwart auf NEeUe€e Weise die alte Ekkle-
siastenrolle wieder. Als Paul 3—1 1n unseTrTen agen die ]iara ablegte,
S1e den Armen der Welt schenken, WaTlT das als symbolische (Geste gedacht, durch die
eıne LEUEC Konzeption päpstlichen Autoritätsverständnisses ausgedrückt werden sollte.

Schluß
Wer ber den Wandel des geistlichen Amtes, namentlich des höchsten Amltes der katho-
ischen Christenheit, nachsinnt, gesteht indirekt, da er sich VO  » einer Anderung auch
eine Besserung für die Kirche erwartet S0 haben auch die Retformer aller Zeiten, Wen1g-
Stens seit den /eiten des Joachim VO  — Fiore (1132=1202), VO einem „engelsgleichen
apst  ‚ getraumt. Ketzerische Kreise des Mittelalters erklärten sich das unbefriedigende
Erscheinungsbild des Papstamtes miıt einem Sündentfall. FSs WarTr der verständliche Ver-
such, die Probleme einer estimmten eit dadurch hinwegzuerklären, da INa  - hre Ur-
sachen 1ın einer Fast schon legendenhaften Frühzeit suchte. ManS schonZeıt der
Konstantinischen Wende habe der aps Silvester 314—335 den unheiligen Bund mıiıt
dem Staat, un damit mıit Macht, Reichtum un: Weltlichkeit, geschlossen. Man Taum-
te VO einer Reihe VO  3 „geistlichen” Gegenpäpsten einer Unterkirche der

13 Syllabus (1864) Denz. 29727: „Ssacrı Ecclesiae miıinıstrı Romanusque Pontiftex ab IMNı temporalium
CU. dominio sunt OmMnNınO excludendi“.

11

eine Reihe glücklicher Umstände begünstigt, tatsächlich von England bis Sizilien und 
von Aragon bis Ungarn schiedsrichterliche, z. T. auch feudale Jurisdiktion ausüben. 
Die weitere Geschichte der päpstlichen Kronen gleicht eher einem Trauerspiel, wenn 
nicht einer Tragikomödie. Bonifaz VIII. (1294-1303) ließ die zweite gezackte Krone an 
der Tiara anbringen, um die uralte Theorie von den zwei Schwertern zu untermauern. 
Doch seiner Intransigenz und seiner Maßlosigkeit war es schließlich zuzuschreiben, 
daß die weltliche Herrschaft der Päpste in Italien über 100 Jahre fast zur Gänze erlosch. 
Die dritte gezackte Krone finden wir erstmals in einer Abbildung des Zisterzienser­
papstes Benedikt XII. (1334- 1342). Er war alles andere als ein König, höchstens ein 
„König ohne Land". Sein Nachfolger erwarb die Grafschaft Venaissin als Hinterland für 
die Bischofsstadt Avignon, um sich ein wenig abzusichern an der Schnittstelle zwischen 
Frankreich, Burgund und Reichsitalien. Demnach war das päpstliche Selbstverständnis 
eines rex inter reges oder sogar supra reges dem Ursprung nach eher ein Zeichen der 
Hilflosigkeit und der Versuch, sich die geistliche Jurisdiktion auf diese Weise zu sichern. 
Im 19. Jh. wurde der fast 1300 Jahre a lte Besitz des Patrimonium und der sich daran zeit­
weise knüpfende Königsanspruch durch den Syllabus (1864), jene bekannte Sammlung 
von Zeitirrtümern, die Pius IX. (1846-1878) verurteilte, als geradezu dogmatisch ver­
bindliche Wahrheit verstanden. 13 Trotz der ganzen Problematik dieses Papstes und sei­
ner Zeit erreicht bei ihm eine wichtige neuere Entwicklung einen Höhepunkt: Nach der 
ersten und zweiten Säkularisation des Kirchenstaates (1799, 1870) finden sich die Päpste 
immer mehr in die Rolle universaler Prediger und Lehrer, wie wir sie oben umschrieb_en 
haben und wie sie die Päpste der Kirchenväterzeit wie Leo d. Gr. (461-468) und Gregor 
d. Gr. (590-604) auf ihre Art gespielt haben. Das war in der Reformationszeit von Bi­
schöfen und Päpsten mit Nachdruck gefordert worden. Der Bischof sollte wieder als 
Volksprediger und Orator des öffentlichen Wohls auch die Großkirche lenken. Mit Be­
ginn des technischen Zeitalters, mit seinen Möglichkeiten des Massenverkehrs und der 
Massenverständigung, fand das Papsttum der Gegenwart auf neue Weise die alte Ekkle­
siastenrolle wieder. Als Paul VI. (1963-1978) in unseren Tagen die Tiara ablegte, um 
sie den Armen der Welt zu schenken, war das als symbolische Geste gedacht, durch die 
eine neue Konzeption päpstlichen Autoritätsverständnisses ausgedrückt werden sollte. 

Schluß 

Wer über den Wandel des geistlichen Amtes, namentlich des höchsten Amtes der katho­
lischen Christenheit, nachsinnt, gesteht indirekt, daß er sich von einer Änderung auch 
eine Besserung für die Kirche erwartet. So haben auch die Reformer aller Zeiten, wenig­
stens seit den Zeiten des Joachim von Fiore (1132-1202), von einem „engelsgleichen 
Papst" geträumt. Ketzerische Kreise des Mittelalters erklärten sich das unbefriedigende 
Erscheinungsbild des Papstamtes mit einem Sündenfall. Es war der verständliche Ver­
such, die Probleme einer bestimmten Zeit dadurch hinwegzuerklären, daß man ihre Ur­
sachen in einer fast schon legendenhaften Frühzeit suchte. Man sagte, schon zur Zeit der 
Konstantinischen Wende habe der Papst Silvester (314- 335) den unheiligen Bund mit 
dem Staat, und damit mit Macht, Reichtum und Weltlichkeit, geschlossen. Man träum­
te sogar von einer Reihe von „geistlichen" armen Gegenpäpsten einer Unterkirche der 

13 Syllabus (1864), Denz. 2927: . sacri Ecclesiae ministri Romanusque Pontifex ab omni rerum temporalium 
cura ac dominio sunt omnino excludendi•. 

11 



Armen.!tAber das alles bedenkliche, wenngleich verständliche Utopien, die 1n
Wirklichkeit das Geschenk der Inkarnation nicht folgerichtig ernst nahmen. Fine Stu-
die ber den Wandel des Papstbildes könnte uns zeigen, daß manches, Was uns heute
als Fehlentwicklung erscheinen INaB, seliner Zeit der geschichtlichen Be-
schränktkeit einer bestimmten geschichtlichen Stunde durchaus sinnvoll War und dem
Missionsauftrag der Kirche entsprach. Überlegungen dieser Art zeıgen aber auch, w1ıe
sich der Mensch und auch die Päpste Menschen), sehr rasch die kontingenten
Strukturen der Kirche ewöhnt und S1IE allzu schnell für sakrosankt und unabänderlich
hält

14 Schmitz-Valckenberg, Grundlehren katharischer Sekten des Jahrhunderts, München etc. 1971,
UÜO:  > Döllinger, BeiträgeZU[ Sektengeschichte des Mittelalters E: München 1890, Kepr. Darmstadt

1968, 187

. HON HER AImbn Herta Roither, DOMBROWSKI, oman
( M

39() Seiten, ebunden, Schutzumschlag, 238.—, 34,80
Der VO' Wiener Kardinal einem Predigtzyklus eingeladene Professor
Jan Dombrowski begegnet nach Jahren seINer ängst totgeglaubten JToch-
ter. Die Wunden der Vergangenheit die schrecklichen Friebnisse Wän-
rend der NS-Zeit In Polen und die Ermordung seiner rau rechen WIE-
der auf, e7T Ccheint den en unter den en verlieren. 1eses Deern-
druckende Okumen menschlicher robe schlägt jeden eser In seınen
annn

OO d OE
APDRAS FLEISSNER

Arnulf eißner, WEN GOTT ANSPRICHT,
Vom Nationalsozialismus zu Glauben. SE — VE —— OE © E . E
192 Seiten, broschiert, 198.—, 29 —
Nach jJahrelanger vergeblicher UC| Wwird der damals Ungläubige unter
außergewöhnlichen Umständen 1äaubig, Als euge einer erschutternden
Gotteserfahrung der mit Deruüuhrender Aufrichtigkeit sein
en und Denken, seInNe erkun und den weilteren Weg VO! 10nal-—  — S 7  *- — SOzialismus zu Glauben

n  VERITAS D]

Armen. 14Aber das alles waren bedenkliche, wenngleich verständliche Utopien, die in 
Wirklichkeit das Geschenk der Inkarnation nicht folgerichtig ernst nahmen. Eine Stu­
die über den Wandel des Papstbildes könnte uns zeigen, daß manches, was uns heute 
als Fehlentwicklung erscheinen mag, zu seiner Zeit wegen der geschichtlichen Be­
schränktkeit einer bestimmten geschichtlichen Stunde durchaus sinnvoll war und dem 
Missionsauftrag der Kirche entsprach. Überlegungen dieser Art zeigen aber auch, wie 
sich der Mensch (und auch die Päpste waren Menschen), sehr rasch an die kontingenten 
Strukturen der Kirche gewöhnt und sie allzu schnell für sakrosankt und unabänderlich 
hält. 

14 G. Schmitz-Valckenberg, Grundlehren katharischer Sekten des 13. Jahrhunderts, München etc. 1971, 
SOf. /. von Döllinger, Beiträge zur Sektengeschichte des Mittelalters Bd.1, München 1890, Repr. Darmstadt 
1968, 187. 

12 

11.11011 III I< 

ifvt,tq-rfWiki 
IIOHl'I 

r-- ;;..,-;;.;;.;-l 
1 WmGott 1 
11 -anspricht 1 
1 ~ ., 

l~l IE I 
1 

'1 1, 

====,,,,_-__ _J 
\Lllll.\."' 

all1I1!1 
Herta Roither, DOMBROWSKI, Roman 

320 Seiten, gebunden, Schutzumschlag, S 238.-, DM 34,80 

Der vom Wiener Kardinal zu einem Predigtzyklus eingeladene Professor 
Jan Dombrowski begegnet nach Jahren seiner längst totgeglaubten Toch­
ter. Die Wunden der Vergangenheit - die schrecklichen Erlebnisse wäh­
rend der NS-Zeit in Polen und die Ermordung seiner Frau - brechen wie­
der auf, er scheint den Boden unter den Füßen zu verlieren. Dieses beein­
druckende Dokument menschlicher Größe schlägt jeden Leser in seinen 
Bann. 

all1I1!1 
Arnulf Fleißner, WEN GOTT ANSPRICHT, 
Vom Nationalsozialismus zum Glauben 
192 Seiten. broschiert, S 198.-, DM 29,-

Nach jahrelanger vergeblicher Suche wird der damals Ungläubige unter 
außergewöhnlichen Umständen gläubig. Als Zeuge einer erschütternden 
Gotteserfahrung schildert der Autor mit berührender Aufrichtigkeit sein 
l eben und Denken, seine Herkunft und den weiteren Weg vom National­
sozialismus zum Glauben. 

VERITAS 


