RUDOLF ZINNHOBLER

Petrusamt und Okumene
Zum gegenwartigen Stand der Diskussion

Seit Papst Paul V1. vor dem ,Sekretariat zur Férderung der Einheit der Christen” (rémisches Einheits-
sekretariat) am 28. 4. 1967 gesagt hat: ,Wir sind uns vollkommen bewuBt, daB der Papst das gréfte
Hindernis auf dem Weg zum Okumenismusist” (AAS 59, 1967, 418), sind diese Worte nicht nurimmer
wieder zitiert worden; sie haben sich auch als Herausforderung erwiesen. MuB3 das Papstamt ein Hin-
dernis, kann es nicht vielmehr auch ein Dienst fiir die Einheit sein? Zahlreiche gemischtkonfessionelle
Kommissionen und Gesprichsgruppen haben sich mit dieser Frage beschiftigt. Was 146t sich nun
heute zum Stand der Diskussion sagen? (Redaktion)

Die Zielsetzung dieses Beitrages ist recht bescheiden. Er mdchte anhand neuerer Litera-
tur darlegen, wie die Rolle des Papsttums unter kumenischem Aspekt von den grof3en
christlichen Konfessionen heute gesehen wird. Dabei soll vor allem von den Referaten
einer in Miinchen abgehaltenen Tagung der Katholischen Akademie in Bayern und der
Evangelischen Akademiein Tutzing (5.—6.Mai1984), dieinzwischen im Druck erschie-
nen sind,! ausgegangen werden. Da und dort gestatten wir uns eigene Anfragen und
Bemerkungen.

1. Bibel und Petrusamt

Die heutige, im katholischen Raum vielfach iibliche Bezeichnung ,Petrusamt” oder
Petrusdienst” fiir das Papstamt ist ein hoffnungsfrohes Zeichen fiir die Bereitschaft, den
Papst an der Petrusgestalt zu messen, sich also um ein evangeliumsgeméaBes Papsttum
" zu bemithen. DaB die Exegese iiber die Konfessionsgrenzen hinweg dem hl. Petrus eine
Vorrangstellung im Jiingerkreis und in der Urkirche einrdumt, ist zumindest ein Ansatz
fiir eine mogliche Anniherung. Das von einer Unterkommission der lutherisch-katho-
lischen Dialoggruppe in den USA erstellte, 1976 in deutscher Ubersetzung erschienene
,Grundlagenpapier”> kommt zum Ergebnis: Der historische Petrus hatte warend des
Wirkens Jesu und in der frithen Kirche eine hervorgehobene Position als erster Christus-
bekenner, als Auferstehungszeuge, als Sprecher der Zwélf, als Missionar, als Schliissel-
figur bei Entscheidungen, die den Kurs der Kirche betrafen. Ferner ist im Neuen Testa-
ment die Entwicklung verschiedener Petrusbilder festzustellen (Fischer, Hirte,
Presbyter, Bekenner, Empfinger besonderer Offenbarungen, Fels, Wachter des wahren
Glaubens gegen die Irrlehren), die ihn in einer vorbildhaften (typologischen) Rolle er-
kennen lassen.?
Bei der erwahnten Tagung in Miinchen hat Josef Blank den biblischen Befund der Frage
nach dem Petrusamt zu erheben versucht.? Er hilt an der heute allgemein anerkannten
Vorrangstellung des Petrus im Kreis der Jiinger fest, wobei ihm die Namensgebung
durch Jesus (Joh 1,42: ,Du bist Simon, der Sohn des Johannes. Du sollst Kephas hei3en,

1 ARISTI VASILIOS u. a., Das Papstamt. Dienst oder Hindernis fir die Okumene (184.) Verlag Friedrich
Pustet, Regensburg 1985. Brosch. DM 26,80. Sehr einschlagig ist auch SCHUTTEHEINZ, Ziel: Kirchenge-
meinschaft. Zur 6kumenischen Orientierung (206.) Bonifatius Verlag, Paderborn 1985. Brosch. DM
19,80.

2 R. Brown, K. P. Donfried, ]. Reumann (Hg.), Der Petrus der Bibel. Eine 6kumenische Untersuchung. Deut-
sche Ubersetzung Stuttgart 1976. .

3 Ebd., 142.

i Aristi u. a., a. a. Q.,, 9—41.

13



das heil3t Fels) besonders wichtig ist, weil es sich dabei ja eindeutig um die Verleihung
eines Symbolnamens handelt. Nun wird diese Namensgebung zwar nur von Johannes
tiberliefert, sie wird aber von allen anderen Traditionen vorausgesetzt, da auch nach
ihnen Jesus den Simon mit ,Kephas” oder ,Pétros” anredet. Was die eigentliche Primats-
stelle (Mt 16,17—19) betrifft, so meint Blank, dieser Text sei kein direktes Jesuswort,
sondern eine ,Interpretation” des Petrus-Namens durch den Evangelisten Matthius fiir
seine judenchristlich gepragte Gemeinde. Wihrend aber das Wort von der Felsenfunk-
tion nur einmal vorkommt und nur Petrus zugesprochen wird, wird das Wort vom Bin-
den und Lésen zweimal verwendet; es wird in der Primatsstelle auf Petrus bezogen, bei
Mt 18,18 aber auf die ganze Gemeinde. Blank hilt Mt 18,18 fiir die fritheste und authen-
tische Interpretation von Mt 16,19. Daraus zieht er den SchluB: Die (noch nicht juri-
stisch eingeengte) Binde- und Losegewalt (Schliisselgewalt) ist iibertragbar, die
Fundament- und Felsenfunktion dagegen nicht. Es gibt also eine ,Petrus-Nachfolge,
aber zunéchst in der Form der Gemeinde, der die Schliisselgewalt zugesprochen wird,
allerdings wird auch dies auf Jesus selbst zuriickgefiihrt*s

An dieser Stelle sei dem Historiker eine grundsitzliche Uberlegung gestattet. Doublet-
ten bedeuten normalerweise, daB3 ein historisches Faktum zweifach iiberliefert ist, wenn
auch nicht jedes Mal im richtigen Kontext. Demnach wire also anzunehmen, daB3 das
Wort vom Binden und Lésen wirklich von Jesus gesprochen wurde, wie dies ja auch
beide Stellen {ibereinstimmend berichten. Offen bliebe, ob Christus das Wort zu Petrus
oder aber zu allen gesprochen hat. Die Wahrscheinlichkeit spricht m. E. fiir ein Wort
an Petrus, an den sich auch das Felsenwort richtet. Wenn die Binde- und Lsegewalt
dann schon so frith auch auf die Gemeinde bezogen werden konnte, setzt das, was ja
auch Blank festhlt, ein BewuBtsein von der Ubertragbarkeit der damit gemeinten
Funktion voraus.

Zusammenfassend meint Blank, daB3 das Neue Testament mit Petrus einen Typ heraus-
arbeitet, der richtungweisend ist. Er hat Symbolcharakter fiir die Zukunft. Man sah in
ihm ein Amt prafiguriert, eben das ,Petrus-Amt’, als dessen Inhaber sich spiter auch
die Péapste sahen. Diese Sicht sei annehmbar, ,vorausgesetzt, da3 man sich dessen be-
wuBt bleibt, wie wenig festgelegt dieses Amt in den ersten drei Jahrhunderten war”.é
Die Linie von Petrus {iber Rom zum Papsttum hat J. Blank nicht fortgefiihrt. Dafiir sei
z. B. auf einen Beitrag von Norbert Brox” verwiesen. An dieser Stelle ist es auch nicht
so wichtig, den komplizierten Weg, der zur Ausbildung des Papsttums gefiihrt hat,
nachzuzeichnen, geht esunsdoch viel mehrum die Frage, wieweit heute den christlichen
Kirchen ein Primat (ein/das Papstamt) als Amt im Dienste der Kircheneinheit fiir an-
nehmbar, ja vielleicht sogar fiir unabdingbar gilt.

2. In orthodoxer Sicht

Bei der erwdhnten Miinchner Tagung hielt Anastasios Kallis einen Vortrag mit dem Ti-
tel: ,Petrus der Fels — der Stein des AnstoBes?” Dabei stellte er das rémisch-katholische
dem orthodoxen Kirchenverstiandnis scharf gegeniiber: Der katholische Westen hilt an
einer ,universalen Ekklesiologie’, dieim Jurisdiktionsprimat des Papstes fiir die Gesamt-

5 Ebd., 24.

¢ Ebd., 36.

7 N. Brox, Das Papsttum in den ersten drei Jahrhunderten, in: M. Greschat (Hg.) Das Papsttum I, Stuttgart
1985, S. 25—42. Ausfiihrliche Besprechung des Werkes folgt in dieser Zeitschrift.

14



kirche ihren pointierten Ausdruck findet, fest; der Osten geht dagegen von der
JCommunio-Struktur” der Kirche aus.

.In den Mittelpunkt einer solchen ekklesiologischen Vorstellung riickt die Lokalkirche, die nicht als ein Teil
der Gesamtkirche zu verstehen ist, sondern als die Kirche Gottes in ihrer Fiille — unabhiingig von ihren juridi-
schen Bindungen zu den anderen Lokalkirchen bzw. zu der universalen Kirche, zu der sie gehort und die sie
zugleich reprisentiert”.?

Kallis spricht auch von einer ,eucharistischen Ekklesiologie’, d. h., daB jede Ortskirche
mit ihrem Bischof als eucharistische Gemeinschaft ,die eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche” reprisentiert. Die 6kumenische Einheit der Kirche sei demnach
.weder eine gegenseitige Ergdnzung von Teilen noch eine demokratische, d. h. durch
Mehrheitsbeschliisse zustande kommende Einheit, sondern ein Zusammenfallen pluri-
former bzw. unterschiedlicher Gemeinschaften in Christus, durch seine Vergegenwirti-
gung in der gemeinsamen Eucharistie”.!° Dieser Ekklesiologie entsprechen in der Praxis
das Prinzip der Autokephalie (eigenstandige Ortskirchen) und das Prinzip der Synoda-
litat (Konsens der Bischoéfe in 6kumenischen Konzilien).

In diesem Zusammenhang stellt der Autor die Frage, ob nicht die vom II. Vatikanum
vertretene ,Kollegialitit der Bischéfe” dieser Sicht entgegenkomme. Er verneint das,
weil auch nach Ansicht des Konzils die Ortskirchen nur Teile der Gesamtkirche seien,
wihrend die Ostkirche in jeder einzelnen Ortskirche ,die Kirche Gottes in ihrer Fiille”
erblickt. Somit bedeute das Kollegialititsprinzip eine ,immanente Unterhéhlung der
Fiille des Bischofsamtes und der Ortskirche”, zumal ja nach rémischer Auffassung das
Kollegium der Bischofe nur Autoritit habe unter ihrem Haupt, namlich dem Bischof
von Rom."

Einen De-facto-Vorrang einer Ortskirche iiber die anderen Kirchen lehnt Kallis jedoch
nicht grundsitzlich ab. Dieser Vorrang konne aber nur, wie Ignatius von Antiochien es
von der Kirche Roms sagte, ein Vorrang in der Liebe sein. Die Rolle des Bischofs von
Rom sei nicht absolut, sondern relativ:

LErverkérpert nicht die Autoritit mit einer gottlichen Rechtsgewalt, die iiber die der anderen Bischéfe hinaus-
geht, sondern er ist vielmehr der Behiiter der kirchlichen Einheit mit einer Gewalt nicht iiber die Kirche, son-
dern innerhalb der kirchlichen Gemeinschaft; einer Gemeinschaft, die durch das Band der Liebe im Heiligen
Geist hergestellt wird und nicht durch die Legitimitit einer monarchischen Autoritit, die auf dem Besitz eines
kirchlichen Amtes griindet”!?

Immerhin gesteht Kallis zu, da} durch die Betonung des Kollegialitatsprinzips in der
katholischen Kirche die ortskirchliche Struktur (Bischofsamt) wieder erkennbar ge-
worden sei, wenn auch weiterhin die Auffassung einer Gesamtkirche (Primat und Bi-
schofskollegium) vorherrsche.’

Der Vorschlag Joseph Ratzingers, daf3 der Osten die westliche Entwicklung des zweiten
Jahrtausends nicht als hiretisch verurteilen miif3te und sich der Westen mit dem Pri-
matsverstindnis des Ostens wihrend des ersten Jahrtausends zufriedengeben
kénnte!, bringt nach Kallis in 6kumenischer Hinsicht nichts, da auch in diesem ersten

8 Aristiu. a., a. a. O, 43—64,

¢ Ebd., 46.

10 Ebd., 47.

11 Ebd., 49; vgl. LG 22.

12 Ebd., 51.

1B Ebd., 53.

1 ]. Ratzinger, Theologische Prinzipienlehre, Miinchen 1982, S. 209.

15



Jahrtausend die Stellung des Bischofs von Rom in den beiden Kirchen verschieden gese-
hen worden sei.®

Auchdie vom Westenimmer wieder monierte Schiedsrichterfunktion halt Kallis fiir den
‘Osten als unannehmbar (,. . . unvorstellbar, daf eines Tages der Moskauer Patriarch
oder der Erzbischof von Athen mit ihren Bischéfen sich nach Rom begeben miif3ten, um
Losungen fiir Probleme ihrer Kirche zu finden”).2¢

Kallis wirft Rom vor, daB es im Verlauf der Geschichte den ,Vorrang der Autoritit im
Zeugnis der Liebe” umfunktioniert habe in einen ,Primat der Machtbefugnis iiber die
universale Kirche".'” Demgegeniiber meint er: ,Das Zeugnis der ersten (Ortskirche) im
Liebesbund der Kirchen darf kein Urteilsspruch sein, der juridische Kraft besitzt, dem-
zufolge er fiir alle anderen Kirchen zwingend wire. Die Annahme eines solchen Zeug-
nissesmuf3 ein freier Akt der Lokalkirchen sein, die das Zeugnis einer (Ortskirche) unter
ihnen wegen der gréBeren Autoritét frei annehmen”.” DaB3 das keine unpraktikable
und unrealistische Sicht sei, bekréftigt Kallis'® mit einer Feststellung von Nicolas
Afanassieff, der gesagt hat: ,Wenn es in der Kirchengeschichte jemals eine Zeit gegeben
hat, in welcher das Sprichwort ,Roma locuta, causa finita’ den Tatsachen entsprochen
hat, dann war es die Zeit, als die rémische Kirche noch keinerlei jurisdiktionelle Macht
besal3".??

Nach Auffassung von Kallis konne das Papsttum in seiner gegenwirtigen Gestalt, die
das Ergebnis einer Umgestaltung von geistiger Autoritit in einen Machtapparat sei, ,sei-
nen Dienst an der Einheit nicht erfiillen”** AbschlieBend verleiht er jedoch der Hoff-
nung Ausdruck, daf3 der orthodox-katholische Dialog dazu fiihre, ,da3 man katholi-
scherseits aufthort, die Zeugnisse der Geschichte mit juridischen Machtbegriffen
iiberzuinterpretieren, und orthodoxerseits mehr Verstindnis zeigt fiir den Vorrang
Roms als mpoxabnuévn tiig dydnng 2

3. In protestantischer Sicht

Wie sehen die Protestanten die Rolle des Papstes in der Okumene der Kirchen? Eine ver-
bindliche Antwort gibt es zwar nicht. Immerhin haben die lutherisch-katholischen Dia-
loge ergeben, daf auch nach protestantischer Auffassung ,ein Dienst an der Einheit der
Gesamtkirche . . . dem Willen des Herrn” entspricht.?

Harding Meyer hat in seinem bei der eingangs genannten Tagung in Miinchen gehalte-
nen Vortrag iiber ,Ein evangeliumsgemiBes Papsttum*® zunichst auf eine vor etwa 10
Jahren durchgefiihrte Erhebung verwiesen, nach der immer noch 93 % der Katholiken
und 99 % der Protestanten im Papsttum den Hauptunterschied der Konfessionen sehen.
Dagegen hitten, so betont Meyer, sowohl Luther als auch Melanchthon das Papsttum
nur bedingt abgelehnt, d. h. insoferne sie es fiir ,evangeliumswidrig” hielten. Bei aller

5 Aristiu. a., a. a. O., 55.

16 Ebd., 55f.

17 Ebd., 58.

18 Ebd., 59.

* N. Afanassieff, Das Hirtenamt der Kirche: in der Liebe der Gemeinde vorstehen, in: B. Bobrinskoy u. a.
(Hg.), Der Primat des Petrus in der orthodoxen Sicht, Ziirich 1961, S. 55.

2 Aristiu. a., a. a. O, 60.

2 Ebd., 62.

2 Nach der Erklirung ,Wege zur Gemeinschaft” der ,Gemeinsamen rémisch-katholisch/evangelisch-
lutherischen Kommission” von 1980. Text in: H. Meyer u. a. (Hg.), Dokumente wachsender Ubereinstim-
mung, Paderborn-Frankfurt a. M. 1983, S. 296—322, hier 302.

2 Aristiu. a., 65—111.

16



Scharfe ihrer Kritik sei es keine solche am Papsttum als solchem gewesen. Selbst der
Antichrist-Vorwurf Luthers sei nur eine ,biblische Abbreviatur einer ebenso fundamen-
talen wie prizisen theologischen Kritik, die er gegen das Papsttum seiner Zeit erhob”.*
Hiefiir drei Luther-Zitate:
In den ,Schmalkaldischen Artikeln” (1536/37), die zwar an Heftigkeit nichts zu wiin-
schen iibrig lassen, wird z. B. gesagt, ,es kénne zu einer Einigung unter dem Papst kom-
men, vorausgesetzt, der Papst verstehe sein Amt nicht als ein Amt géttlichen Rechts”.
Noch in der scharfen Kampfschrift Wider das Papsttum zu Rom vom Teufel gestiftet”
(1545) hilt der Reformator eine ,Superattendentz” des Papstes ,auff die Lere und Ketze-
rey in den Kirchen” grundsitzlich fiir méglich. Die bekannteste positive AuBerung fin-
det sich jedoch im groBen Galaterkommentar (1531/35), wo es heil3t: ,Wenn wir das
erlangen, daB3 anerkannt wird, Gott allein aus lauter Gnad rechtfertigt durch Christus,
dann wollen wir den Papst nicht nur auf Hinden tragen, sondern ihm auch die FiiBe
kiissen” Noch prononcierter duBert sich Melanchthon, der den Schmalkaldener Arti-
keln Luthers zwar zustimmt, bei dieser Gelegenheit aber seine Sicht des Papsttums zum
Ausdruck bringt: ,. . . vom Bapst aber halt ich, so er das Evangelium (= Rechtferti-
gungslehre) wollt zulassen, daB ihm umb Friedens und gemeiner Einigkeit willen derje-
nigen Christen, so auch unter ihm sind und kunftig sein méchten, sein Superioritét uber
die Bischofe, die er hat jure humano, auch von uns zuzulassen (und zu geben) sei”.”
Auch in der Folgezeit habe es, wenn auch nur vereinzelt, protestantische Stimmen fiir
_eine grundsitzliche Anerkennung des Primats ,als einer Institution kirchlichen Rechts”
gegeben; Leibniz (1 1716) wollte ihm sogar ,ein gewisses gottliches Recht” zubilligen.
Es sei also die ganze Zeit hindurch die Tiir einen Spalt offengeblieben, bis sie nach Auf-
fassung von P. Brunner durch das Erste Vatikanische Konzil ,ins Schlof fiel".*
Nun vertritt Meyer zwar die Auffassung, daf3 sich durch das Zweite Vatikanum an der
Situation grundsitzlich nichts geandert habe, auch nicht durch das dort vertretene Kol-
legialitatsprinzip, das ja trotzdem die 1870 definierte Primatslehre voll iibernommen
habe. Verbessert habe sich jedoch das Gesprichsklima, wodurch sich fiir die Zukunft
neue Perspektiven abzuzeichnen begannen. Evangelischerseits sei man wieder auf dem
Stand zur Reformationszeit, d. h. die Tiir sei wieder einen Spalt breit offen. Zwar er-
schienen den Protestanten ein ,notwendiger” Primat (g6ttlichen Rechtes) und ein ,nicht-
hinterfragbares Magisterium” als unannehmbar, doch sei es denkbar, daf3 das Papstamt
anerkannt werden kénne bei einer gleichzeitig verbleibenden , Interpretationsdifferenz”
zwischen katholischer und evangelischer Auffassung. Es sei vorstellbar, daB3 man evan-
gelischerseits einem universalen Primat in der Form eines Dienstes oder eines Amtes der
Einheit , fiir die Gesamtkirche” zustimme, welches man als ,einheits-konstitutiv” begrei-
fe, aber nicht unbedingt als ,kirchen-konstitutiv”. D. h., daB es fiir den Dienst an der
Einheit der Kirche ein Amt geben miisse; dieses sei zwar nicht unbedingt mit dem pépst-
lichen Primat gleichzusetzen, kénne aber, so wird man Meyer interpretieren diirfen,
auch vom Papst wahrgenommen werden.
Was die papstliche Unfehlbarkeit” betreffe, so lege sogar die Definition des Ersten Vati-
kanischen Konzilsnahe, daB sie ,als eine Teilhabe an der der ganzen Kirche zukommen-
den Unfehlbarkeit“?” zu verstehen sei; der Papst habe ,aufgrund des gottlichen Beistan-

24 Ebd., 70f.

% Ebd., 72.

26 P Brunner, Reform-Reformation, Einst-Heute, in: Kerygma und Dogma 1967, S. 182.
¥ Aristi u. a., a. a. O,, 93.

17



des jene Unfehlbarkeit, mit der der géttliche Erléser seine Kirche . . . ausgeriistet habe”
. Damit aber sei eine gewisse Basis ,fiir eine zukiinftige evangelisch/katholische Verstan-
digung in der Unfehlbarkeitsfrage” gegeben®, weil ja pépstliche LehrauBerungen
durch die Schrift und den Glauben der Gesamtkirche abgedeckt sein miiBten, wodurch
sie ,evangeliumsgemal” wiren. Meyer zitiert in diesem Zusammenhang Joseph Ratzin-
ger, der sich einmal wie folgt gedufBert hat:
# « . Kritik an papstlichen AuBerungen (wird) in dem Maf3 méglich und nétig sein, in dem ihnen die Deckung
inSchriftund Credo bzw. Glauben der Gesamtkirche fehlt. Wo weder Einmiitigkeit der Gesamtkirche vorliegt

noch ein klares Zeugnis der Quellen gegeben ist, da ist auch eine verbindliche Entscheidung nicht méglich;

wiirde sie formal gefallt, so fehlten ihre Bedingungen, und damit miite die Frage nach ihrer Legitimitit erho-

ben werden”, %’

Dazu meint Meyer: ,Von hieraus erschiene auch im Bereich der Frage nach der ,Hinter-
fragbarkeit’ oder ,Nichthinterfragbarkeit’ des papstlichen Magisteriums das, was man
aus evangelischer Sicht als Grundvoraussetzung der ,EvangeliumsgemiBheit’ des
Papsttums fordert, im Prinzip gewihrleistet”

4. In anglikanischer Sicht

Ein neues Stadium in den Beziehungen zwischen anglikanischer und katholischer Kir-
che scheint durch das Windsor-Dokument von 1981 erreicht zu sein. Dieses ist das Er-
gebnis der langen Arbeit (seit 1969) der anglikanisch-katholischen Dialogkommission
(Anglican-Roman Catholic International Commission) und wurde 1982 verdffent-
licht.* Freilich hat die rémische Glaubenskongregation die erzielten Konvergenzen als
firr noch nicht geniigend erachtet.

Das Hauptergebnis der genannten Dialogkommission war, daf3 ein Primat des Bischofs
von Rom dem Neuen Testament nicht widerspreche und ,als Teil des Planes Gottes fiir
die universale koinonia” (Einheit und Katholizitat der Kirche) verstanden werden kén-
ne, jadal er in ,einer wiedervereinigten Kirche erforderlich sein wird und angemesse-
nerweise der Primat des Bischofs von Rom sein sollte”.* Selbst ,die Redeweise vom
gottlichen Recht” des Primats miisse nach Ansicht der Kommission ,nicht mehr als ein
Grund zur Meinungsverschiedenheit” erachtet werden, wenn man eben darunter die
Absicht Gottes fiir seine Kirche verstehe.?* Wértlich heif3t es: ,Ius divinum braucht in
diesem Zusammenhang nicht unbedingt in dem Sinn verstanden zu werden, daf3 der
universale Primat von Jesus wihrend seines irdischen Lebens direkt als eine bleibende
Institution gestiftet worden sei. 3 :

Hierzu meinte die Glaubenskongregation, da3 damit der Bedeutung des Wortes ,Ein-
setzung” im Sinne des Konzils noch nicht geniigend Rechnung getragen sei. Doch wird
‘man dazu vielleicht sagen diirfen, ,daB das Konzil damit nicht unbedingt den irdischen
Jesus vor Augen hat. Denn in der apostolischen Kirche wirkt der Herr weiter."*

Hiélt die Kommission, wie man gesagt hat, den Primat nur fiir angemessen und nicht

2 Ebd., 96. -

2 ]. Ratzinger, Das neue Volk Gottes, 2. Auflage 1970, S. 144.

3 Aristiu. a., a. a. O., 96.

3 Text bei Meyer u. a. (wie Anm. 22), 177—190.

32 HK 36 (1982), S. 288—293.

33 Meyer u. a. (wie Anm. 22), 180 Nr. 9.

4 Ebd., 181f. Nr. 15.

35 Ebd., 180 Nr. 11. ;

¢.S. Athappilly, Anerkennen die Anglikaner den Papst?, in ThPQ 132 (1984), S. 282—293, hier 289.

w

w

18



fiir einen konstitutiven Teil des Wesens der Kirche? Dazu meint Sebastian Athappilly:
Die Sicht des Primats ,als Teil des Planes Gottes fiir die universale koinonia” bedeute
ja Unverzichtbarkeit’, da man auf Gottes Plan eben nicht verzichten diirfe.”” Insofern
sei der Primat aber ,géttlichen Rechtes”,

Weniger weit scheint man hinsichtlich der Verstindigung iiber die Unfehlbarkeit ge-
kommen zu sein, da die Kommission nur die , Indefektibilitat” der Kirche feststellt. Vom
Heiligen Geist geleitet sei sie ,als ganze Zeugin, Lehrerin und Hiiterin der Wahrheit”, in
der sie erhalten bleibe.? Dazu meint Heinz Schiitte: , . . . dies entspricht noch nicht
der Lehre von der ,Infallibilitat.*

Insgesamt aber ist das Dokument ein Zeichen der Hoffnung. Auch die Glaubenskongre-
gation wertet es ,als ein bedeutames Ereignis in den Beziehungen zwischen den Kir-
chen”.* Entscheidend wird auch die Art und Weise sein, wie der Primat in der katholi-
schen Kirche in Hinkunft ausgeiibt werde: ,nicht zentralistisch, sondern in kollegialer
Verbundenheit mit den Bischéfen”, ohne Gefahrdung der ,Freiheit des Gewissens, des
Denkens und Handelns” und unter Respektierung der ,Vielfalt der theologischen,
liturgischen und sonstigen Traditionen.*!

Die Frage, ob die Windsor-Erklarung auch tatsichlich die Meinung der anglikanischen
Kirche wiedergebe, kann mit einem vorsichtigen Ja beantwortet werden. Bei der angli-
kanischen Generalsynode, die Anfang 1985 in London stattgefunden hat, haben sich
niamlich 228 Stimmen (bei 38-Nein-Stimmen und 25 Stimmenthaltungen) dafiir ausge-
sprochen, daB die Anglikaner im Fall einer Einigung der Kirchen den Papst als Ober-
haupt anzuerkennen bereit sind.*

5. In katholischer Sicht

Da die beiden Papstdogmen des Ersten Vatikanischen Konzils (Jurisdiktionsprimat und
Unfehlbarkeit) den harten Kern des katholischen Verstandnisses vom Petrusdienst bil-
den, ging Walter Kasper in seinem bei der Miinchner Tagung gehaltenen Referat (,Das
Petrusamt als Dienst der Einheit“)®® davon aus, gab aber sofort zu bedenken, daB3 so-
wohl das Papsttum als auch die Papstdogmen eine Geschichte haben. Das ist fiir das
rechte Verstindnis zu beriicksichtigen. Das Papsttum des 19. Jahrhundertsist u. a. auch
als Ergebnis einer Reaktion gegen die Polemik der Reformatoren, die im Papst den
Antichrist sahen, und gegen nationalkirchliche Tendenzen im Gallikanismus, Febronia-
nismus und Josephinismus zu verstehen. ,Das fithrte mit zur Konzeption einer htchsten
unfehlbaren Autoritat”.

Auch ist zu beachten, daf} das Erste Vatikanische Konzil selbst bei der Definition der
Unfehlbarkeit wichtige Eingrenzungen vorgenommen hat. Vor allem fallt auf, da3 das
Konzil nicht von der Unfehlbarkeit des Papstes, sondern von der seines Lehramtes
spricht, also nicht von einer person-, sondern von einer funktionsbezogenen Unfehlbar-
keit. Die gewi3 miBverstindliche Formel der Giiltigkeit papstlicher Definitionen
,ex sese non autem ex consensu ecclesiae” besagt keine Unabhingigkeit vom Glauben

37 Ebd., 290.

3 Meyer u. a. (wie Anm. 22), 184 Nr. 23.

39 Schiitte, a. a. O., 169.

0 HK 36 (1982), S. 291.

M1 Meyer u. a. (wie Anm. 22), 182—184 Nr. 18, 19, 22.
42 Schiitte, a. a. O., 170.

43 Aristi u. a., a. a. 0., 113—138.

# Ebd., 116.

19



derKirche, sondern nur die Giiltigkeit der Definitionen auch ohne nachtrigliche Ratifi-
kation der Ortskirchen. Der vorhandene Konsens ist aber die notwendige Vorausset-
zung fiir eine Dogmenverkiindigung.
‘Das Zweite Vatikanische Konzil hat die Dogmen von 1870 nicht in Frage gestellt, jedoch
beziiglich des Lehramtes erklirt, es stiinde nicht iiber dem Wort Gottes, sondern habe
diesem zu dienen.* Kasper folgert daraus: ,Diese Aussage ist fiir unseren Zusammen-
hang wichtig. Sie sagt nimlich, daf3 die Vollmacht des Papstes in keiner Weise absolut
und unbegrenzt ist. Sie ist bedingt und begrenzt durch die Offenbarung, durch deren
Bezeugung in Schrift und Tradition . . /%
War die Entwicklung des Papsttums bis zum Ersten Vatikanischen Konzil bestimmt
durch den Ubergang von der altkirchlichen communio-Ekklesiologie zu einer Einheits-
_Ekklesiologie unter dem Primat des Papstes”,"” wofiir zur Zeit Gregors VII. die ent-
scheidenden Weichen gestellt wurden, so erblickt Kasper in der Betonung der ,Kollegia-
litat” der Bischofe durch das Zweite Vatikanum gewissermafen eine Riickkehr zur Sicht
der frithen Kirche®; nach ihr stellte sich die Einheit der Kirche dar ,als eine wechselsei-
tige Gemeinschaft von Ortskirchen bzw. Patriarchatsverbinden, die in der gemeinsa-
men Treue zur apostolischen Tradition und in der Gemeinschaft der Sakramente, beson-
ders der Eucharistie, miteinander verbunden waren”.*’ Daf3 die gleichzeitig vom Konzil
vertretene Primatslehre eine andere Ekklesiologie repriasentiert, wie dies auch H. Meyer
festgestellt hat, gibt Kasper zu® und erklart den Ausgleich zwischen diesen beiden Ek-
klesiologien als eine Aufgabe fiir die Zukunft.’® Nach der Mehrzahl der Dogmatiker
sei aber die oberste Leitungsvollmacht immer kollegial zu verstehen; der Papst iibe sie
-entweder durch formelle kollegiale Akte aus (Befragung, Konzil, Synode) oder, wenn
schon ,allein” (was nicht bedeutet ,separat” oder ,isoliert), so doch als Haupt des Kolle-
giums.* Der ,Haken" dieser Theorie bestiinde darin, da3 das Konzil die ,Kollegialitat
des Papstes” nicht nur nicht formuliert habe, sondern daf3 die ,Nota explicativa praevia“
zum ,Lumen Gentium” sogar festgestellt habe, der Papst kénne als hochster Hirte der
Kirche ,seine Vollmacht jederzeit nach Gutdiinken” ausiiben.?? ,Der einzige Ausweg,
den heute viele sehen’, besteht nach Kasper ,in einer freiwilligen Selbstbegrenzung des
Papstes, etwa der Art, dal3 er verbindlich zusagt, bestimmte universalkirchlich wichtige
Entscheidungen nicht ohne vorhergehende Zustimmung des Bischofskollegiums zu
“treffen”.%
Fiir die Okumene erblickt Kasper eine Hoffnung in der erzielten Anniherung in der Fra-
gederbiblischen Grundlagen des Papsttums (Vorrang des Petrus). Dies werde zwar von
den Protestanten nicht so verstanden, daf3 sich daraus ein fortdauerndes Petrusamt ab-
leiten lasse. Immerhin aber werde daraus, wie ich es mit eigenen Worten sagen mochte,
die Sinnhaftigkeit eines Petrusamtes fiir die Kirche erkennbar.* Der neu in Verwen-
dung gekommene Terminus ,Petrusamt” statt ,Papsttum” weckt die Hoffnung zur Be-
reitschaft, eine ,relecture der geschichtlich gewordenen Ausgestaltungen des Papsttums
und der Papstdogmen” im Lichte des Ursprungs vorzunehmen (Bemiihung um ein bibel-
gemiBes Petrusamt), wobei auch die Kritik der nicht-katholischen Kirchen am Papst-
tum beriicksichigt werden sollte.*® Umgekehrt kénnte fiir die nicht-katholischen Kir-
chen das Petrusamt der katholischen Kirche schon jetzt ,einheitsstiftende Funktion

i DV, 10. 4 Ebd., 114. 53 Ebd., 128.

4 Aristiu. a., a. a. Q,, 124f. 50 Ebd., 126. 54 Vegl. ebd., 129.
47 Ebd., 115. 51 Ebd., 126f. 55 Ebd., 131f.
8 Ebd., 125f. 52 Ebd., 127.

20



haben, wenn es fiir sie zur Herausforderung wird, ihr Defizit an Einheit zu erkennen und
sich um eine konkrete und verbindliche Einheit zu bemiihen”.*® Eine Hoffnung fiir die
Okumene kénne sich schlieBlich auch daraus ergeben, da3 man viel deutlicher als bis-
her zwischen den Rechten des Papstes als ,Primas der lateinischen Kirche” und jenen als
JInhaber des Petrusamtes fiir die Gesamtkirche” unterscheide.* Freilich, die Zukunft
kénnten nicht wir machen und planen; ,sie wird uns vielmehr vom Herrn der Kirche
und seinem Geist geschenkt und bleibt uns deshalb letztlich unverfiigbar”.*®

6. Versuch einer Bilanz

In den vorausgehenden Darlegungen war wiederholt von ,Hoffnung” die Rede. Den-
noch mag die Lektiire recht erniichternd gewirkt haben. Reden die Konfessionen an den
eigentlichen Problemen nur héflich vorbei? Mangelt die Bereitschaft, die einheitsstif-
tende Kraft eines Petrusamtes (Papstamtes) in der Kirche wirklich zu sehen? Wird nicht
durch schone Erklarungen letztlich immer wieder alles auf die lange Bank geschoben?
Fiir die Ostkirche hat A. Kallis die Annahme eines ,Jurisdiktionsprimats” geradezu
schroff abgelehnt. Nach seiner Auffassung sei nur ein Ehrenvorrang bzw. ein ,Primat
in der Liebe” denkbar. Fiir eine Briicke nach Rom bestehen in der Sicht der Orthodoxen
vor allem aufgrund einer véllig anderen Konzeption der Kirche nahezu uniiberwindba-
re Schwierigkeiten. Die Protestanten kénnen sich (nach den Ausfithrungen H. Meyers)
immerhin einen Primat liirchlichen Rechtes (orientiert an der Rolle des Petrus im Neuen
Testament) sowie dessen Hiiterfunktion iiber die Wahrheit (bei Riickbindung des Pri-
matstrigers an den Glauben der Kirche und an die Schrift) vorstellen. Die Anglikaner
gehen noch einen Schritt weiter und lehnen nicht einmal eine , divina institutio” des Pri-
mats ganz ab, wenn damit gemeint sei, dal3 dieser im Heilsplan Gottes liegen kénne.
Das alles scheint recht wenig zu sein. Bedenkt man aber den seit den Kirchenspaltungen
zuriickgelegten Weg, so ist das bis heute erzielte Ergebnis keineswegs entmutigend. Vor-
 bei sind die Zeiten, in denen der Papst von Protestanten und Anglikanern als der Anti-
christ angesehen wurde. Auch nicht-katholische christliche Konfessionen sind jetzt so
weit, daB sie eine Form des Petrusamtes (Papstamtes) als wichtig (notwendig) fir die
Kirche ansehen, obwohl fiir sie dessen Struktur noch nicht klar erkennbar ist. Sie geben
sogar zu, daB fiir ein solches Amt eine biblische Fundierung vorhanden ist, auch wenn
sie das gegenwirtige Papsttum nicht fiir die geradlinige Fortsetzung des urkirchlichen
Petrusdienstes halten.
Daf} gewisse Annédherungen erzielt werden konnten, daB3 mit dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil das Prinzip der Kollegialitit, obzwar es noch nicht klar ausdefiniert ist,
wieder in Sicht gekommen ist, daB3 die ins BewuBtsein geriickte Geschichtlichkeit des
Papstamtes®® auch fiir die Zukunft einen Wandel nicht ausschlief3t und ein zunehmend
stirkeres MaBnehmen am Neuen Testament zuld3t, kann uns ebenso Hoffnung geben
wie die heute weithin feststellbare Sehnsucht nach Einheit.%

% Ebd., 136.

57 Ebd., 133.

% Ebd., 132.

Vgl. die Ausfithrungen von G. Winkler in diesem Heft.

Bei der Generalaudienz am 26. 6. 1985 betonte Papst Johannes Paul II. vor mehr als 10.000 Gliubigen aus
aller Welt: ,Mit umso gréBerer Freude stellen die Christen heute fest, daB3 in jiingster Zeit die gespaltene
Christenheit von einer groBen Sehnsucht nach Einheit ergriffen worden ist. Eine sich ausbreitende 6kume-
nische Bewegung zur Wiederherstellung der Einheit aller Christen ist entstanden. Wir alle sind aufgerufen,
diese weltweiten 6kumenischen Bemiithungen mit unserem Gebet und Opfer zu unterstiitzen”. (Kathpress
27.6.1985, S. 5.)

23

21



