GUNTER LANCZKOWSKI

Jenseitsvorstellungen in aul3erchristlichen Religionen

Weder der Glaube an ein Fortleben nach dem Tod noch der an ein Gericht ist auf das Christentum be-
schrinkt. Der Verfasser, Professor fiir Religionswissenschaft an der Universitit Heidelberg und aner-
kannter Autor zahlreicher einschligiger Publikationen, bietet einen informativen Uberblick zum
Thema. — Weitere Beitrige des vorliegenden Heftes befassen sich mit Wesen und Eigenart des christli-
chen Glaubens an das ewige Leben. (Redaktion)

Das buddhistische Nirvana

In der Religionsgeschichte ist der Glaube an einen oder mehrere jenseitige Bereiche, die
den irdischen Menschen im allgemeinen, von wenigen Ausnahmen abgesehen, verbor-
gen bleiben und erst nach ihrem Tode erreichbar sind, auBerordentlich weit
verbreitet'. Eine Ausnahme unter den grof3en Religionen bildet allein der friihe Bud-
dhismus, der mit seinem Heilsziel des Nirvana einen radikalen Impersonalismus der
Erlésung und eine bewuB3te Negation jenseitiger Vorstellungen verbindet. Bezeichnend
hierfiir ist der folgende Ausspruch des Buddha %:

Schwer einzusehen ist die Lehre vom Nicht-Ich, denn die Wahrheit ist nicht leicht zu
begreifen. Besiegt ist die Gier in dem Wissenden. Fiir den Schauenden aber gibt es
nichts.”

Dieses restlose Erléschen der menschlichen Personlichkeit ist ein religionsgeschichtli-
cher Sonderfall der individualeschatologischen Vorstellungen, die sonst in ganz iiber-
wiegendem Maf3e vom Glauben an eine postmortale Existenz in jenseitigen Bereichen
bestimmt sind. Betrichtliche Unterschiede bestehen jedoch hinsichtlich der Lokalisie-
rung des Jenseits, ferner in bezug auf seine Qualititen, die Zugangsmdéglichkeit zu ihm
und die Voraussetzungen, die das Jenseitsgeschick der Menschen bestimmen.

Das Jenseits in der Unterwelt

Bereits frithe prahistorische Erdbestattungen verweisen mit ihren lebensnotwendigen
Beigaben von Speise und Trank, zu denen 6fters auch Schmuck und Waffen hinzukom-
men, auf die Vorstellung von einem unterirdischen Lebensbereich, und sie deuten, wenn
es sich um Familiengriber handelt, auch auf den Glauben an eine Fortsetzung mensch-
licher Gemeinschaften nach Analogie irdischer Verhiltnisse, die die Lebensbedingun-
gen in einem Jenseits qualifizieren, das in der Unterwelt lokalisiert wird?®.

Den positiven Aspekten, die diese vorgeschichtlichen Zeugnisse fiir eine unterirdische
Existenz der Verstorbenen ganz offensichtlich erkennen lassen, steht in der Religionsge-
schichte eine negative Wertung gegeniiber, und im Rahmen dieser ambivalenten Ein-
schiatzung iiberwiegt die Vorstellung von der Unterwelt als einem Ort der Strafe und
Qual, der, mit einem von der germanischen Unterweltsgéttin Hel und ihrem gleichna-
migen Reich abgeleiteten Begriff, als Holle bezeichnet wird.

1 Vgl. u. a. C. Clemen, Das Leben nach dem Tode im Glauben der Menschheit, Leipzig/Berlin 1920. — J.
Witte, Das Jenseits im Glauben der Vélker, Leipzig 1929. — E Heiler, Unsterblichkeitsglaube und Jenseits-
hoffnung in der Geschichte der Religionen, Miinchen/Basel 1950. — H. J. Klimkeit (Hg.), Tod und Jenseits
im Glauben der Vélker, Wiesbaden1978. H. Wifimann, Die Auferstehung im Lichte der Religionsgeschich-
te, in: W. B6hme (Hg.), Auferstehung — Wirklichkeit oder Illusion? (Herrenalber Texte 34), Karlsruhe
1981, 9—31.

2 Udana 8; M. Winternitz, Der altere Buddhismus (RGL 11), Tiibingen 1929, 108.

3 Beste Darstellung prihistorischer Religionen bei Edwin Oliver James, Religionen der Vorzeit, Kéln 1960.

107



Das griechische Schattenreich des Hades ist bekannt fiir diese pessimistische Jenseitser-
wartung. In noch ausgeprigterem Mafe war sie bezeichnend fiir die ganz auf das Dies-
seits bezogene Religion des alten Mesopotamien, die als Aufenthaltsort der Verstorbe-
nen nur ein schreckenvolles, trostloses Unterweltsreich kannte, das schon die Sumerer,
die Schépfer der altesten Kultur des Zweistromlandes, in hoffnungsloser Weise mit Kur-
nu-gi, ,Land ohne Heimkehr’, bezeichneten®.

Paradiesesvorstellungen

Neben dieser restlosen Verschlechterung irdischer Verhiltnisse, fiir die das unterirdi-
sche Jenseitsin iiberwiegendem Maf3e charakteristisch ist, bezeugt jedoch die Religions-
geschichte den duferst weit verbreiteten Glauben an eine schlechthinnige Verbesse-
rung, an eine Verklarung des Diesseits in einem paradiesischen Bereich.

Uber die Vorstellungen, die sich mit dem Paradies verbinden, gibt die urspriingliche Be-
deutung dieses Begriffes eine erste und bereits sehr wesentliche Auskunft. Das kirchen-
lateinische Wort paradisus, das mit geringen Abweichungen Eingang fand in die moder-
nen Sprachen, ist vom griechischen napddeicog und hebraischen pardes abzuleiten
und geht letztlich zuriick auf einen Begriff des Awestischen. In dieser altiranischen Spra-
che bezeichnet pairi-dagza einen ,umfriedeten Garten”,

Diese Grundbedeutung steht vollig im Einklang mit der alttestamentlichen Paradieses-
erzihlung, die in Genesis 2,8 berichtet: ,Gott der Herr pflanzte einen Garten in Eden,
fernim Osten®. Zum Verstandnis dieser Textstelle ist lediglich zu bemerken, dal der Be-
griff ,Eden’, der spiter diesem von Gott gepflanzten Garten und damit dem Paradies
gleichgesetzt wurde, hier ganz offensichtlich noch in seiner urspriinglichen Bedeutung
zu fassen ist, auf die das babylonische Etymon edinu, das ,Steppe” bedeutet, ebenso ver-
weist wie die Lokalisierung im Osten. Gemeint ist also ein von der trostlosen Weite des
Odlandes scharf abgegrenzter Garten, und damit ist das uralte Nomadenideal der Oase
bezeichnet.

Unsere im Fruchtland angelegten Garten vermitteln keine Vorstellung von dem Kontrast
zwischen Wiiste und Oase und tragen damit nur wenig bei zum Verstandnis fiir die Be-
deutung und fiir den Gefiihlswert, den dort, wo Wasser — lebendiges Wasser — seine
Anlage erméglicht, ein orientalischer Garten mit seiner Farbenpracht und Fiille des
vegetativen Lebens fiir den Wiistenbewohner besitzt. Der Anblick dieses Reichtums
eines sich standig erneuernden, schier unendlichen Lebens, das anderes, menschliches
Leben erméglicht, weist hin auf ein immerwiéhrendes Leben, das jenseits aller irdischen
Bedingungen liegt und diese iibersteigert, und es ist in dieser Hinsicht ein wesentliches
Charakteristikum nicht allein fiir die alttestamentliche, sondern generell fiir eine reli-
gionsgeschichtliche Anschauung vom Paradies.

Die Inseln der Seligen

Allerdings ist damit die Vielfalt religionsgeschichtlicher Paradiesesvorstellungen nur
allgemein umschrieben. Als Stitten, diein paradiesischer Weise durch iippigste Vegeta-
tion und angenehmstes Klima ausgezeichnet sind und deren menschlichen Bewohnern
in vollkommener Gliickseligkeit ein ewiges Leben beschieden ist, sind zunachst die ,In-
seln der Seligen” zu nennen. Der Begriff der pakdpwv vijcol, der Seligen Inseln”, ent-
stammt zwar dem Griechischen, aber die damit bezeichnete Vorstellung ist nicht auf das

4 Friedrich Delitzsch, Das Land ohne Heimkehr, Stuttgart 1911.

108



Griechentum begrenzt, sondern weltweit verbreitet und zu unterschiedlichen Zeiten
nachweisbar.

Die Insel des Utnapischtim

Eine sehr frithe Bezeugung findet sich im éltesten der gro3en Epen der Weltliteratur, im
Gilgamesch-Epos. Die Sagenbildung um Gilgamesch, der wahrscheinlich eine histori-
sche Gestalt war und um 2000 v. Chr. in der mesopotamischen Stadt Uruk geherrscht
haben soll, setzte offenbar bald nach seiner Regierungszeit ein. Sie hatte verschiedene
kampferische Abenteuerihres Helden zum Inhalt, vor allem aber dessen Suche nach der
Unsterblichkeit, die ihn, wenn auch vergeblich, zu seinem Ahnherrn Utnapischtim
fithrte, dem die Gétter Unsterblichkeit verliehen und ihn auf eine ferne Insel versetzten,
nachdem dieser mesopotamische Noah in einer Arche die Sintflut tiberlebt hatte.
Als Ort unsterblichen Lebens findet sich die Vorstellung von einer entlegenen Insel be-
reits in einer frithen sumerischen Fassung des Sintflutberichtes, die noch nicht zum Sa-
genkreis um Gilgamesch gehort. Der Held dieser sumerischen Sintfluterzihlung ist
Ziusudra. Auch ihm schenkten die Gétter, nachdem er die Flut in einer Arche iiberstan-
den hatte, ewiges Leben, und sie versetzten auch ihn auf eine Insel, deren Namen mit
Tilmun angegeben wird.

Ebenso wie fiir die Insel des Utnapischtim, die, wie es im Gilgamesch-Epos heif3t, ,an
der Strome ferner Miindung” gelegen sein soll, ist auch mit diesem Namen keine genaue
topographische Angabe intendiert. Vielmehr handelt es sich in beiden Fillen um einen
weit entfernten, durch gefahrvolle Gewisser von der Lebenswelt sterblicher Menschen
getrennten, nur selten und dulBerst beschwerlich erreichbaren Ort, um eine Insel, deren
wesentliches Charakteristikum darin besteht, daf3 sie der Wohnort unsterblicher Men-
schen ist.

Griechische Uberlieferungen

Die griechische Uberlieferung bezeugt mehrfach Vorstellungen von Inseln der Seligen.
Sie betreffen zundchst und in erster Linie das Elysion, unter dem im allgemeinen eine
Insel verstanden wurde, die im dul3ersten Westen am Rande des Okeanos, des Weltmee-
res, als eine Statte angenehmsten Klimas, iippigster Vegetation und jeglichen Uberflus-
ses gesucht wurde und auf der auserwihlte Menschen in vollkommener Gliickseligkeit
ein ewiges Leben genieBen sollten, nachdem sie mit Kérper und Seele dorthin entriickt
wurden.

Doch beschrinkten sich die griechischen Vorstellungen von einer in irdischen Bereichen
befindlichen Wunderinsel paradiesischen Charakters nicht auf das Elysion. Sie betrafen
vielmehr auch Scheria, die Insel des reichen und gliicklichen Seefahrervolkes der Phia-
ken und ihres Kénigs Alkinoos. Dessen Girten beschreibt die Odyssee in einer Weise,
die sich aufs engste an die elysischen Gefilde anschlieB3t°.

Der Garten der Hesperiden mit seinem wundersamen, goldene Apfel tragenden Baum
ist vielleicht urspriinglich ebenfalls als eine Insel angesehen worden. Spiter allerdings
wurde er in der Gegend des Atlas vermutet, wobei umstritten blieb, ob das Gebirge im
Nordwesten Afrikas oder ein gleichnamiger Berg Arkadiens gemeint sei.

Bei dem durch den moralischen Verfall seiner Bewohner untergegangenen Inselreich At-

3 Odyssee VII, 112—133.
¢ Vgl. den Uberblick bei G. Gadow, Der Atlantis-Streit, Frankfurt/M, 1973,

109



lantis ist es bis heute umstritten, ob es sich um einen alten Mythos, um eine historische
Erscheinung oder um die Utopie eines unvollkommenen Staates gehandelt hat®

Chinesische Inseln der Seligen

Auch die Chinesen kannten Inseln der Seligen, auf denen Menschen wohnen sollten,
die durch den Genuf3 eines Lebenselixiers die eigene Unsterblichkeit bewahrten. Vor-
nehmlich unter dem Namen P'eng-lai sind diese Inseln bekannt geworden’. Der chine-
sische Kaiser Shih Huang-ti (221—206 v. Chr.), der groB3e Einiger Chinas, hat mehrere
erfolglose Expeditionen ins Ostmeer entsandt, um diese Inseln zu suchen, und gleiches
wird von Wu-ti (141—86 v. Chr.), dem groBten Kaiser der Han-Dynastie, tiberliefert.

Keltische Imrama

Eine bemerkenswert groBBe Rolle hat der Glaube an eine Insel der Seligen in den religic-
sen Vorstellungen der Inselkelten gespielt. Literarisches Zeugnis hierfiir sind die soge-
nannten Imrama, die ,Reisen”, Berichte iiber wundersame Seefahrten. Diese Texte stehen
am Ubergang von heidnischer Sage zur christlichen Legende; diese hat dann in der ,See-
reise Brandans®, der ,Navigatio Brandini’, im Mittelalter eine sehr weite Verbreitung
gefunden?®. In ihr wird die wundersame Insel, zu der der hl. Brandan gelangt, in christ-
licher Weise als ,Land der VerheiBung fiir die Heiligen”, als ,terra repromissionis sancto-
rum’, angesprochen.

Ein vorchristlicher, in das 7. oder 8. Jahrhundert zu datierender Bericht ist ,Irnram
Brain" ,die Reise Brans®. Der Text ist wichtig angesichts der Tatsache, daf3 er eine be-
sonders ausfiihrliche Schilderung des hier mit Emain bezeichneten Inselparadieses bie-
tet, dasalsein Land der Frauen, und dasheif3t der Feen, dargestellt wird. Aulerdem wird
in dieser Erzahlung das Zeitproblem deutlich, der Unterschied ndmlich zwischen dem
irdischen Ablauf der Zeit und der Zeitlosigkeit auf der Insel der Seligen.

Bran schitzt die Zeit, die er und seine Genossen auf der Insel verbringen, auf ein Jahr.
Doch, so erklirt der Text, ,in Wirklichkeit waren es viele Jahre”. Denn auf der Insel wird
die Zeit anders oder iiberhaupt nicht gemessen. Offensichtlich herrscht dort die Zeit-
losigkeit der Ewigkeit.

Dieses Zeitproblem, das fiir die wesensmiBige Erfassung einer Insel der Seligen bedeu-
tungsvoll ist, wird bei der Schilderung der Riickkehr Brans nach Irland noch einmal,
und zwar in doppelter Weise, sehr deutlich angesprochen. Die Menschenansammlung,
die sich am Ufer bildet, als Bran sich der Kiiste naht, erkennt ihn nicht, und als er seinen
Namen nennt, erwidert man ihm: ,Wir haben seine — Brans — Bekanntschaft noch
nicht gemacht, nur daB3 wir die ,Reise Brans’ in unseren alten Sagen haben.” Offensicht-
lich besteht nur noch eine ferne Erinnerung an die Abreise Brans, die sich vor vielen
Menschenaltern ereignet haben mul3.

Noch eine zweite Szene veranschaulicht die Dauer der inzwischen verflossenen Zeit.
Wihrend Bran, nachdem er seine Abenteuer berichtet und sie in Ogom, der altirischen

7 W. Bauer, China und die Hoffnung auf Gliick. Paradiese, Utopien, Idealvorstellungen in der Geistesge-
schichte Chinas, Taschenbuchausgabe Miinchen 1974, 144 {f.

8 R. Benz, St. Brandans Meerfahrt, Jena 1927.

9 K. Meyer, The Voyage of Bran Son of Febal to the Land of die Living. An old Irish Saga now first edited,
with translation, notes and glossary, Bd. 1, London 1895.

110



Schrift, niedergelegt hat, auf See den Augen der Sterblichen entschwindet, packt Nech-
tan Mac Collbrain, einen seiner Genossen, das Heimweh und er geht trotz erhaltener
Warnungen an Land: ,Sobald er aber den Boden Irlands beriihte, war er ein Aschen-
hiuflein, so als hitte er schon Jahrhunderte hindurch in der Erde gelegen.”

Die Inseln der Seligen, deren Abstand von geographisch bekannten Raumen durch das
Meer bedingt ist, unterscheiden sich insofern nicht von der weitverbreiteten Vorstellung
eines auf dem Festland gelegenen irdischen Paradieses, als auch dieses, wie der ,fern im
Osten” gelegene Garten der Genesis, in einer unbestimmten Entfernung zu mensch-
lichen Wohngebieten gesehen wird. Dies bedeutet, da3 sowohl die Inseln der Seligen
als auch das irdische Paradies zwar im natiirlichen Raum lokalisiert werden, aber doch
stets aus menschlicher Sicht ein Jenseits darstellen,

Der Zugang zum Jenseits

Trotzdem besteht zwischen beiden Jenseitsbereichen ein wesentlicher Unterschied. Er
betrifft die Zugangsmaoglichkeit fiir den Menschen. Die Inseln der Seligen sind fiir den
irdischen Menschen unmittelbar aus seinem diesseitigen Leben heraus erreichbar. Ent-
weder kann er auf beschwerlicher, gefahrvoller Seefahrt dorthin gelangen, oder es sind
die Gotter, dieihn auf diese Inseln entriicken, wie dies Proteus, derin die Zukunft schau-
ende Meeresgott, dem spartanischen Kénig Menelaos in der Odyssee als kiinftiges Ge-
schick voraussagt'®.

Das damit angesprochene Entriickungsmotiv findet sich in einigen Ausnahmefillen
auch dort, wo nicht selige Inseln, sondern andere paradiesische Stitten der Zielort sind.
Dies gilt fiir die Entriickung Henochs" und fiir diejenige des Propheten Elia'? ebenso
wie fiir die Sage vom Ende des Romulus, die Livius iiberliefert hat®, Als der Griinder
Roms eines Tages auf dem Marsfeld Heerschau hielt, erhob sich plotzlich ein Sturm. Ein
schweres Gewitter ging hernieder, und eine schwarze Wetterwolke verhiillte des Kénigs
Gestalt und entzog sie den Blicken des Volkes. Als es wieder hell wurde, war der kénigli-
che Stuhl leer, und Romulus war hinfort auf Erden verschwunden.

Doch derartige Berichte betreffen seltene Ausnahmefille. Im allgemeinen gilt, im Unter-
schied zum Erreichen der Inseln der Seligen, daB3 die Aufnahme in das Paradies ein
menschliches Todesgeschick voraussetzt,

Diese allgemeine und unabweisliche Bedingung qualifiziert jedoch noch nicht die Stel-
lung des einzelnen im Paradies. Fiir die hierbei in Frage stehende Bestimmung des Jen-
seitsgeschicks kennt die Religionsgeschichte mehrere, voneinander sehr verschiedene
Voraussetzungen.

Fortsetzung sozialer Verhiiltnisse

Da ist einmal die Ansicht, daB3 die paradiesische Existenz das irdische Leben im wesent-
lichen in gleicher, wenn auch durch seine ewige Dauer gesteigerter Form fortsetze. Diese
Kontinuitat betrifft insbesondere die soziale Stellung, die der Tote wihrend seines Er-
denlebens einnahm und die er im Jenseits in unverinderter Weise beibehlt.

10 Odyssee IV, 561—569.

11 Gen 5, 24,

12 2 Kén 2, 11.

13 Livius, Ab urbe condita I, 16.

111



Aufder Grundlage dieser durch irdische Verhaltnisse bestimmten sozialen Ordnung des
Paradieses ist es verstindlich, daf3 in archaischen Kulturen oft der Sicherung des Jen-
seitsgeschicks des Konigs als des sozial Hochststehenden besondere Fiirsorge zuteil
wird. Vornehmstes Zeugnis hierfiir bieten die dltesten Auferstehungstexte der Religions-
geschichte, die altigyptischen Pyramidentexte, die zuerst Kénig Unas, der letzte Herr-
scher der fiinften Dynastie, und nach ihm die Kénige der sechsten, das Alte Reich be-
schlieBenden Dynastie (2423—2263 v. Chr.) in der Sargkammer und den zu ihr
fithrenden Gingen und Raumen ihrer Pyramiden in Hieroglyphen einmeiBeln lieBen.
Wahrscheinlich bildeten diese Texte das Formular einer Liturgie, die bei der Bestattung
des Konigs verlesen wurde, um sein Jenseitsgeschick sicherzustellen.

Bestimmung durch die Todesart

Von dieser in die Ewigkeit des Paradieses versetzten irdischen Stellung ist zunéchst eine
zweite, vollig andere Bestimmung des Jenseitsgeschickes zu unterscheiden, diesich nach
der Todesart richtet. Es handelt sich um einen Glauben, der vor allem in kriegerischen
Gemeinschaften verbreitet ist. So wird den im Kampfe gefallenen Germanen die Auf-
nahme in Walhall verheiBen, und Mohammed prophezeite den Martyrern, die im
Dschihad, dem heiligen Krieg, getotet wurden, den unmittelbaren Eintritt ins Paradies
mit den in den Koran eingegangenen Worten'®: Wihnet nicht die in Allahs Weg Gefal-
lenen fiir tot; nein, lebend bei ihrem Herrn werden sie versorgt, freudig iiber das, was
Allah von seiner Huld ihnen gab.”

Der Glaube an eine Bestimmung des Jenseitsgeschicks durch die Todesart fand sich in
ausfiihrlichster Differenzierung bei den indianischen Azteken des alten Mexiko®. Sie
kannten drei Jenseitsreiche: einmal ein schauervolles Unterweltsreich, das alle gewhn-
lichen Sterblichen zu erwarten hatten, und sodann zwei mit auBerst positiven Aspekten
versehene Paradiese, die auf Grund besonderer Todesarten erreicht wurden. Das eine
dieser Paradiese war Tlalocan, das Reich des Regengottes Tlaloc, das auf den Gipfeln
wolkenverhangener Berge lokalisiert wurde. Hierhin gelangten Ertrunkene und vom
Blitz Erschlagene, Aussitzige, Gichtkranke und an ansteckenden Krankheiten Verstor-
bene. Der dritte, am positivsten eingeschitzte Jenseitsort der Azteken war ein himmli-
sches Paradies, das sie ,Haus der Sonne am Himmel” (ichan tonatiuh ilhuicac) nannten.
Es stand den im Kampfe gefallenen sowie den in Gefangenschaft geratenen und dann
sakral getoteten Kriegern offen, auBBerdem den im Kindbett verstorbenen Frauen und
schlieBlich den weitreisenden Kaufleuten, sofern diese auf ihren karawanenihnlichen
Ziigen in der Fremde verstorben waren.

Moralische Qualifikationen und postmortales Gericht

Eine weitere Zugangsmdaglichkeit zum Paradies kann durch die moralische Qualifika-
tion bestimmt sein, die im irdischen Leben erworben wurde. Diejenigen Religionen, die
einem antithetischen Dualismus des Ethischen eine eschatologische Bedeutung beimes-
sen, rechnen dann mit einem Gerichtsakt, der die Guten von den Bésen scheidet und

14 Vgl. ]. Spiegel, Das Werden der altigyptischen Hochkultur, Heidelberg 1955, 156 u. &.
15 Koran 3, 163—164.
16 Vgl. G. Lanczkowski, Gétter und Menschen im alten Mexiko, Olten/Freiburg i. Br. 1984, 66ff.

112



sie einerseits auf das Paradies verteilt, andererseits auf eine negative Gegenwelt, auf
einen Ort der Strafe und héllischer Qualen.

Innerhalb der auBBerchristlichen Religionen sind die jenseitigen Konsequenzen aus einer
uniiberbriickbaren Kluft zwischen der Welt des Guten und der des Bésen am entschie-
densten von dem iranischen Priesterpropheten Zarathustra gezogen worden, dem Stif-
ter des Parsismus. Zarathustra prophezeite ein endzeitliches Gericht, als er sich an
AhuraMazda, denvonihm als,Weisen Herrn” verkiindeten Gott, wandte und zu diesem
sprach’’: Von der Priifung, die du, um Schuld und Verdienst zu erkennen, durch dein
rotes Feuer, o Weiser, anstellen wirst, um durch geschmolzenes Metall den Gewissen ein
Zeichen aufzudriicken zum Schaden der Falschgliubigen, zum Vorteil der Recht-
glaubigen.”

Auch der Islam kennt diese eschatologische Zweiteilung der Menschheit, wobei er unter
den ,Frommen” natiirlich die Muslime und unter den ,Frevlern” die Ungliubigen ver-
steht. Im Rahmen einer apokalyptischen Schilderung des Gerichtstages, die zu den frii-
hesten Offenbarungen Mohammeds z3hlt, verkiindete der Prophet?®:

,Den Frommen des Paradieses Grund!

Die Frevler schmachten im Héllenschlund!
Dort brennen sie am gro3en Gericht

und entkommen ihm ewig nicht”

Magische Jenseitsgestaltung

Besondere Aufmerksamkeit verdient noch das altagyptische Totenbuch, das dem Ver-
storbenen den Zugang zum Jenseits 6ffnen sollte. Unter seinen Texten sind vor allem die
negativen Konfessionen von Bedeutung, mit denen sich der Verstorbene von einem
moralischen Fehlverhalten distanzierte, wenn er vor Osiris als Totenrichter
bekannte!?:

.Ich habe nicht gegen Menschen gesiindigt.

Ich habe niemanden bei seinem Vorgesetzten schlecht gemacht.
Ich habe nicht hungern lassen.

Ich habe nicht krank gemacht,

Ich habe niemanden weinen gemacht.

Ich habe nicht gemordet.

Ich habe nicht zu morden befohlen.

Ich habe niemandem Leiden verursacht.”

Obwohl diese negativen Konfessionen indirekt ethische Maximen erkennen lassen, so
darf man sich doch iiber ihre spezifisch religitse Bedeutung nicht tiuschen. Denn sie
bringen nicht Selbsterkenntnis und Reue zum Ausdruck, sondern es sind Lippenbe-
kenntnisse, denen man eine Kraft der Realisation zutraut, die in magischer Weise den
EinganginsJenseits bewirkt. Deshalb nimlich werden sie jedem Verstorbenen in nahezu
iibereinstimmender Formulierung und ohne Riicksicht darauf mitgegeben, wie das tat-
sachliche sittliche Verhalten im irdischen Leben verlief. Damit ist im Rahmen der Reli-
gionsgeschichte noch eine weitere Bestimmung des Jenseitsgeschicks verzeichnet, nim-
lich diejenige mit Hilfe von Mitteln der Magie.

7 Yasna 51, 9; K. E Geldner, Die zoroastrische Religion (Das Avesta) (RGL 1), Tiibingen 1926, 9.
18 Koran 82, 13—16.
¥ Totenbuch, Kap. 125.

113



Paradiesische Zustinde

Der Zustand des Paradieses gleicht weithin demjenigen auf den Inseln der Seligen. In
beiden Fillen handelt es sich um eine Befreiung aus der zeitlichen Begrenzung des irdi-
schen Daseins und um eine schlechthinnige Erhdhung der diesseitigen Existenz, die
durch die Verfiigung iiber eine unerschopfliche Fiille aller irdischen Giiter gekennzeich-
net ist.

Variationen dieses Vorstellungsinhaltes ergeben sich aus den unterschiedlichen Voraus-
setzungen irdischer Lebensriaume. Es wire daher sinnlos, beispielsweise in den beiden
Paradiesen der Eskimos, einem himmlischen und einem unterirdischen, eine fiir tropi-
sche Gegenden charakteristische Fiille pflanzlicher Nahrungsmittel zu erwarten, die in
arktischen Gebieten unbekannt sind. Demgegeniiber erhofft sich der Eskimo uner-
schopfliche Jagdgriinde.

Unter den Paradiesesvorstellungen der grofSen Weltreligionen verdienen diejenigen des
Buddhismus und des Islam besondere Beachtung.

Das Land Sukhavati

Da der Buddhismus es verstanden hat, unterschiedliche und héchst widerspruchsvolle
Anschauungen seinem System zu integrieren, verwundert es nicht, daB er in einem be-
merkenswerten Gegensatz zu seiner urspriinglichen Lehre vom Nirvana spéter in seinen
nordlichen und éstlichen Verbreitungsgebieten, also in der Schulrichtung des
Mahayana-Buddhismus, von dem ,Giicksland” Sukhavati, einem im fernsten Westen
lokalisierten Paradies, Ansichten vertrat, die dann sogar nachtriglich dem Buddha als
Lehrunterweisung seines Lieblingsjiingers Ananda in den Mund gelegt wurden. Wie
meist im Bereich des Buddhismus, so sind auch diese Texte iiber Sukhavati, das Para-
dies des Westens, von betrichtlicher Weitschweifigkeit, so daB3 ihr wesentlicher Inhalt
durch auszugsweise Zitate charakterisiert werden kann®:

_Die Welt Sukhavatr, o Ananda, die ist reich und blithend, behaglich, fruchtbar und angefiillt mit vielen
Géttern und Menschen. Und in jener Welt, Ananda, da gibt es keine Hollen, keine Tiergeburten®!, keine
Gespenster, keine Dimonen und iiberhaupt keine unheilvollen Wiedergeburten. Und in dieser unserer Welt
erscheinen nicht solche Edelsteine, wie sie in der Welt Sukhavatr existieren.

Und jene Welt Sukhavatr, Ananda, laBt viele kostliche Diifte ausstromen, sie ist reich
an einer groBen Vielzahl von Baumen und Friichten, geschmiickt mit Juwelenbiumen, die aufgesucht werden
von Scharen verschiedenster Végel mit siiBen Stimmen . . .

Und nirgendwo in dieser Welt Sukhavatt hért man etwas Schandliches . . . Und deshalb, o Ananda, wird
diese Welt Sukhavat1, ,das Gliicksland; genannt . . . Ein Weltzeitalter mdchte wohl zu Ende gehen, wihrend
die Griinde zum Gliick in der Welt Sukhavatr verkiindet werden, und doch wiirde man nicht alle Griinde
fiir das Gliick nennen kénnen.”

Das Paradies des Islam

Im Unterschied zu dieser buddhistischen Darstellung, die erst nachtréglich als Verkiin-
digung des Stifters ausgegeben wurde, geht die islamische Paradiesesvorstellung unmit-
telbar auf Mohammed zuriick. In der 56. Sure des Koran verhei3t der Prophet, daB die
Rechtgldubigen ins Paradies gelangen und dort leben werden:

20 Sukhavativytha 15ff.; M. Eliade, Geschichte der religisen Ideen. Quellentexte, iibers. u. hg. von
G. Lanczkowski, Freiburg i. Br. 1981, 301 £f.
21 Wiedergeburten von Menschen in tierischer Gestalt.

114



« - . . auf geflochtene Kissen sich stiitzend,
einander gegeniiber sitzend.

Es bedienen sie ewig junge Knaben,

die aus Kriigen, Kannen und Bechern sie laben,
ohne daB sie davon Rausch und Kopfweh haben,
ihnen Obst reichen, wie sie’s begehren,

und Gefliigel, welches sie gern verzehren,

auch die groBiugigen Midchen wie Perlen, in der Muschel verborgen,
als Lohn fiir ihr Streben und Sorgen.

Dort werden sie nicht verspottet noch beschuldigt;
mit dem Friedensgrul3 wird ihnen gehuldigt.’

Diese sehr weltliche Sicht, die ein hiufiges Argument anti-islamischer Polemik bildete,
ist jedoch nicht die einzige Aussage, die Mohammed iiber das Paradies getroffen hat.
An anderer Stelle des Korans, ndmlich Sure 13, 22, verkiindete der Prophet, daf} die
hochste Seligkeit, die dem Menschen beschert werden kénne, darin bestiinde, Gott
schauen zu diirfen.

Es diirfte sicher sein, daf} Mohammed an ein und dasselbe Paradies gedacht hat, als er
eseinerseitsin weltlichen Bildern und andererseits in einer vergeistigten Schau charakte-
risierte. Diese Tatsache verweist auf die religionsgeschichtlich wichtige Beobachtung,
daB fiir die Wesenserfassung des Paradieses seine Lokalisierung von untergeordneter Be-
deutung ist, dal} also nicht die an sich verlockende These aufgestellt werden kann, eine
Vergeistigung der Vorstellungen vom Paradies sei mit seiner Verpflanzung aus irdischen
in himmlische Bereiche verbunden.

Die Topographie des Paradieses

Tatsichlich ist eine Topographie des Paradieses, wenn sie {iberhaupt versucht wird, viel
weniger eine Angelegenheit der religiésen Aussage als eine solche der Entdeckungsge-
schichte. Das geht eindeutig daraus hervor, dal3 noch im Zeitalter der Entdeckungen die
Mannschaften der grofen Seefahrer geglaubt haben, die Vorhéfe des Paradieses errei-
chen zu kénnen, und dafB erst gegen Ende des 15. Jahrhunderts das Paradies als geogra-
phische Ortlichkeit auf den Weltkarten zusammen mit den vorher wei3en Flecken uner-
forschter Gebiete verschwand®.

Das Paradies als totaliter aliter

Diese Beobachtung besteht unabhingig von der Tatsache, daf3 daneben und schon frii-
her das Jenseits in vergeistigter Sicht als ein fotaliter aliter verstanden worden ist, das
sich jeder rdumlichen Erfassung entzieht. So wird in den Upanishaden, religions-
philosophischen Texten Altindiens, das Brahman, die dem Paradies vergleichbare
Sphire des Absoluten, in die die Seelen der Verstorbenen Eingang finden, in folgender
Weise mit formenschénen Worten beschrieben®:

.Dort leuchtet nicht die Sonne, nicht Mond und Sterne

noch diese Blitze, geschweige irdisches Feuer. —

Ihm, dem Glinzenden, glinzt alles nach,
von seinem Glanze erglinzt diese ganze Welt.”

22 A. Rein, Die europiische Ausbreitungiiber die Erde, Potsdam 1931, 99. — Lars-fvar Ringbom, Graltempel
und Paradies, Stockholm 1951, 270.

5 Kathaka-Upanishad, 15; P. Deussen, Sechzig Upanishad’s des Veda, Darmstadt %1963, 284; Ders.,
Elemente der Metaphysik, Leipzig 1907, 271.

115



Das universale Eschaton

Jedoch sind auch mit diesem Text die religionsgeschichtlichen Jenseitsvorstellungen
nicht erschépfend erfaB3t. Denn neben der Schau eines kontemporiren Jenseits, wie sie
hier vorliegt, steht die universal-eschatologische Sicht, die Erwartung nimlich der end-
zeitlichen Verwandlung der Welt in einen paradiesischen Zustand. Sie beruht auf einer
irreversiblen, teleologischen Geschichtsschau, die einen einmaligen Ablauf irdischen
Geschehens zwischen Schépfung und Weltende beinhaltet.

Zarathustra ist unter den auBerbiblischen Propheten der erste gewesen, der diese escha-
tologische Verkldarung der gesamten Erde in einen Zustand verkiindet hat, in dem sie
vollkommen sein wird, ,nicht alternd noch sterbend, nicht verwesend noch verfaulend,
ewig lebend, ewig gedeihend"*.

24 Yasht 19, 89; Geldner, a. a. O. (Anm. 17), 45.

116



