
GÜNTER LA NLE Z LEA S K

Jenseitsvorstellungen 1n außerchristlichen Religionen
Weder der Glaube eın Fortleben ach dem Tod och der eın Gericht ist auf das Christentum be-
schränkt. Der Verfasser, Professor für Religionswissenschaft der Universität Heidelberg un! NeT-

kannter Autor zahlreicher einschlägiger Publikationen, bietet einen informativen Überblick Zzu

TIThema eitere Beiträge des vorliegenden Hefttes befassen sich mit Wesen unEigenart des christli-
chen Glaubens das ewige Leben (Redaktion)

Das buddhistische Nirväna
In der Religionsgeschichte ist der Glaube einen oder mehrere jenseitige Bereiche, die
den irdischen Menschen 1allgemeinen, VO weniıgen Ausnahmen abgesehen, verbor-
gen bleiben urn erst ach ihrem Tode erreichbar sind, außerordentlich weit
verbreitet!. ıne Ausnahme un den großen Religionen bildet allein der frühe Bud-
dhismus, der mıiıt seinem Heilsziel des Nirvana eiınen radikalen Impersonalismus der
Erlösung un: eine bewußlte Negation jenseitiger Vorstellungen verbindet. Bezeichnend
hierfür ist der folgende Ausspruch des Buddcha
Schwer einzusehen ist die Lehre VO Nicht-Ich, denn die Wahrheit ist nicht leicht
begreifen. Besiegt ist die Gier 1n dem Wissenden. Für den Schauenden aber gibt es

nichts.“
Dieses restlose Erlöschen der menschlichen Persönlichkeit ist eın religionsgeschichtli-
cher Sondertall der individualeschatologischen Vorstellungen, die SONS 1n ZaNZz über-
wiegendem Maße VO Glauben eine postmortale Existenz 1n jenseitigen Bereichen
bestimmt sind. Beträchtliche Unterschiede bestehen jedoch hinsichtlich der Lokalisie-
IunNnzg des Jenseits, ferner 1n bezug auf se1ıne Qualitäten, die Zugangsmöglichkeit ihm
un die Voraussetzungen, die das Jenseitsgeschick der Menschen bestimmen.

)as Jenseits In der Unterwelt
Bereits trühe prähistorische Erdbestattungen verweilisen miıt ihren lebensnotwendigen
Beigaben VO  » Speise und TIrank denen Ööfters auch chmuck und Waffen hinzukom-
MMen, auf die Vorstellung Von einem unterirdischen Lebensbereich, un: sS1e deuten, wWenn

e sich Familiengräber handelt, auch auf den G:lauben eiıne Fortsetzung mensch-
licher Gemeinschaften nach Analogie irdischer Verhältnisse, die die Lebensbedingun-
gemNMN 1n einem Jenseits qualifizieren, das In der Unterwelt lokalisiert wird®.
Den positiven Aspekten, die diese vorgeschichtlichen Zeugnisse für eine unterirdische
Existenz der Verstorbenen ZaAanzZ offensichtlich erkennen lassen, steht 1n der Religionsge-
schichte e1ine negatıve Wertung gegenüber, und 1Im Rahmen dieser ambivalenten Fin-
schätzung überwiegt die Vorstellung VO  — der Unterwelt als einem (Irt der Strafe un
Qual, der, mıiıt einem VO der germanischen Unterweltsgöttin Hel un ihrem gleichna-
mıgen Reich abgeleiteten Begriff, als Hölle bezeichnet wird.

Vgl Clemen, Das Leben ach dem ode ım Glaében der Menschheit, Leipzig/Berlin 1920
Witte Das Jenseits 1Im Glauben der Völker, Leipzig 1929 Heiler, Unsterblichkeitsglaube un Jenseits-
hoffnung In der Geschichte der Keligionen, München/Basel 1950 Klimkeit Hg.) Tod und Jenseits
1Im CGlauben der Völhker, Wiesbaden 1978 Wißmann, Die Auferstehung 1Im Lichte der Keligionsgeschich-
te, IN: Böhme (Hg.) Auferstehung Wirklichkeit der Ilusion? (Herrenalber Jexte 34), Karlsruhe
1981, Ua &1
dana 8; Winternitz, Der äaltere Budchismus RGL 11) Tübingen 1929, 108
este Darstellung prähistorischer Religionen bei Edıvin (OQliver James, Religionen der Vorzeit, öln 1960

107

GÜNTER LANCZKOWSKI 

Jenseitsvorstellungen in außerchristlichen Religionen 
Weder der Glaube an ein Fortleben nach dem Tod noch der an ein Gericht ist auf das Christentum be­
schränkt. Der Verfasser, Professor für Religionswissenschaft an der Universität Heidelberg und aner­
kannter Autor zahlreicher einschlägiger Publikationen, bietet einen informativen Überblick zum 
Thema. - Weitere Beiträge des vorliegenden Heftes befassen sich mit Wesen und Eigenart des christli­
chen Glaubens an das ewige Leben. (Redaktion) 

Das buddhistische Nirvl1na 

In der Religionsgeschichte ist der Glaube an einen oder mehrere jenseitige Bereiche, die 
den irdischen Menschen im allgemeinen, von wenigen Ausnahmen abgesehen, verbor­
gen bleiben und erst nach ihrem Tode erreichbar sind, außerordentlich weit 
verbreitet1

. Eine Ausnahme unter den großen Religionen bildet a llein der frühe Bud­
dhismus, der mit seinem Heilsziel des Nirvana einen radikalen lmpersonalismus der 
Erlösung und eine bewußte Negation jenseitiger Vorstellungen verbindet. Bezeichnend 
hierfür ist der folgende Ausspruch des Buddha 2 : 

„Schwer einzusehen ist die Lehre vom Nicht-Ich, denn die Wahrheit ist nicht leicht zu 
begreifen. Besiegt ist die Gier in dem Wissenden. Für den Schauenden aber gibt es 
nichts." 
Dieses restlose Erlöschen der menschlichen Persönlichkeit ist ein religionsgeschichtli­
cher Sonderfall der individualeschatologischen Vorstellungen, die sonst in ganz über­
wiegendem Maße vom Glauben an eine postmortale Existenz in jenseitigen Bereichen 
bestimmt sind. Beträchtliche Unterschiede bestehen jedoch hinsichtlich der Lokalisie­
rung des Jenseits, ferner in bezug auf seine Qualitäten, die Zugangsmöglichkeit zu ihm 
und die Voraussetzungen, die das Jenseitsgeschick der Menschen bestimmen. 

Das Jenseits in der Unterwelt 

Bereits frühe prähistorische Erdbestattungen verweisen mit ihren lebensnotwendigen 
Beigaben von Speise und Trank, zu denen öfters auch Schmuck und Waffen hinzukom­
men, auf die Vorstellung von einem unterirdischen Lebensbereich, und sie deuten, wenn 
es sich um Familiengräber handelt, auch auf den Glauben an eine Fortsetzung mensch­
licher Gemeinschaften nach Analogie irdischer Verhältnisse, die die Lebensbedingun­
gen in einem Jenseits qualifizieren, das in der Unterwelt lokalisiert wird3 • 

Den positiven Aspekten, die diese vorgeschichtlichen Zeugnisse für eine unterirdische 
Existenz der Verstorbenen ganz offensichtlich erkennen lassen, steht in der Religionsge­
schichte eine negative Wertung gegenüber, und im Rahmen dieser ambivalenten Ein­
schätzung überwiegt die Vorstellung von der Unterwelt als einem Ort der Strafe und 
Qual, der, mit einem von der germanischen Unterweltsgöttin Hel und ihrem gleichna­
migen Reich abgeleiteten Begriff, als Hö//e bezeichnet wird. 

1 Vgl. u. a. C. C/emen, Das Leben nach dem Tode im Glauben der Menschheit, Leipzig/ Berlin 1920. - ]. 
Witte, Das Jenseits im Glauben der Völker, Leipzig 1929. - F. Heiler, Unsterblichkeitsglaube und Jenseits­
hoffnung in der Geschichte der Religionen, München/ Basel 1950. - H. ]. Klimkeit (Hg.), Tod und Jenseits 
im Glaubender Völker, Wiesbaden 1978. H. Wißmann, Die Auferstehung im Lichte der Religionsgeschich­
te, in: W Böhme (Hg.), Auferstehung - Wirklichkeit oder Illusion? (Herrenalber Texte 34), Karlsruhe 
1981, 9-31. 

2 Udana 8; M. Wintemitz, Der ältere Buddhismus (RGL 11), Tübingen 1929, 108. 
3 Beste Darstellung prähistorischer Religionen bei Edwin Oliver James, Religionen der Vorzeit, Köln 1960. 

107 



asgriechische Schattenreich des Hades ist bekannt für diese pessimistische Jenseitser-
wartung In noch ausgepragterem Maßlße War s1e bezeichnend für die aNZ auf das | )ies-
ce1ts bezogene Religion des alten Mesopotamien, die als Aufenthaltsort der Verstorbe-
nen UTr eın schreckenvolles, trostloses Unterweltsreich kannte, das schon die Sumerer,
die Schöpfer der altesten Kultur des Zweistromlandes, 1n hoffnungsloser Weise mıit Kur-
NUu-Z1, „Land ohne Heimkehr bezeichneten‘?.

Paradiesesvorstellungen
Neben dieser restlosen Verschlechterung irdischer Verhältnisse, für die das unterirdi-
sche Jenseits In überwiegendem Maßße charakteristisch ist, bezeugt jedoch die Religions-
geschichte den außerst weiıt verbreiteten Glauben eine schlechthinnige Verbesse-
IuNng, eine Verklärung des Diesseits 1n einem paradiesischen Bereich.
ber die Vorstellungen, die sich mit dem Paradies verbinden, oibt die ursprüngliche Be-
deutung dieses Begriffes eine ersun bereits sehr wesentliche Auskuntft. Das kirchen-
lateinische Wort yparadisus, das mıit geringen Abweichungen Eingang fand 1ın die moder-
en Sprachen, ist VO griechischen NAPAÖELCOC un! hebräischen yardes abzuleiten
und geht letztlich zurück auf eıiınen Begriff des Awestischen. In dieser altiranischen Spra-
che bezeichnet nairi-daeza einen „umfriedeten (Garten“.
Diese Grundbedeutung steht völlig 1 Einklang mıit der alttestamentlichen Paradieses-
erzählung, die In (enesis 2,8 berichtet: ‚Gott der Herr pflanzte eiınen Garten ın Eden,
tern 1mM Osten“. Zum Verständnis dieser Textstelle ıst lediglich bemerken, dalß der Be-
oriff „Eden‘“ der spater diesem Vo Gott gepflanzten (Gjarten und damit dem Paradies
gleichgesetzt wurde, 1er anzZ offensichtlich noch 1n seiner ursprünglichen Bedeutung

fassen ist, auf die das babylonische Etymon edinu, das „Stepp bedeutet, ebenso VeI-

welst wıe die Lokalisierung 1m Osten (Gemeint ıst also eın VO der trostlosen Weite des
Odlandes scharf abgegrenzter Garten, un damit ist das uralte Nomadenideal der (Jase
bezeichnet.
Unsere 1Fruchtland angelegten Gärten vermitteln keine Vorstellung VO dem Kontrast
zwischen Wüste un OQase und tragen damit Aur wenig bei ZzUuU Verständnis für die Be-
deutung un: ür den Gefühlswert, den dort, Wasser lebendiges Wasser seine
Anlage ermöglicht, eın orientalischer (Garten mıit seiıner Farbenpracht und Fülle des
vegetatıven ens für den Wüstenbewohner besitzt. [ )er Anblick dieses Reichtums
eines sich ständig erneuernden, schier unendlichen ens, das anderes, menschliches
Leben ermöglicht, weist hin auf eın immerwährendes Leben, das jenseits aller irdischen
Bedingungen liegt un diese übersteigert, un es 1st ın dieser Hinsicht eın wesentliches
Charakteristikum nicht allein für die alttestamentliche, sondern generel]l ür eıne reli-
gionsgeschichtliche Anschauung VO Paradies.

Die Inseln der Seligen
Allerdings ıst damit die Vielfalt religionsgeschichtlicher Paradiesesvorstellungen UTr

allgemein umschrieben. Als Stätten, die In paradiesischer Weise durch upplgste Vegeta-
t1on un angenehmstes Klima ausgezeichnet sind un deren menschlichen Bewohnern
ın vollkommener Glückseligkeit eın ew1ges Leben beschieden ist, sind zunächst die „In-
seln der Selige  M nennen Der Begriff der UWOAKAPOV VNOOL, „der Seligen Inseln“, ent-

stammt ZWaTl dem Griechischen, aber die damit bezeichnete Vorstellung ist nicht auf das

Friedrich Delitzsch, Das Land hne Heimkehr, Stuttgart 1911

108

Das griechische Schattenreich des Hades ist bekannt für diese pessimistische Jenseitser­
wartung. In noch ausgeprägterem Maße war sie bezeichnend für die ganz auf das Dies­
seits bezogene Religion des al ten Mesopotamien, die als Aufenthaltsort der Verstorbe­
nen nur ein schreckenvolles, trostloses Unterweltsreich kannte, das schon die Sumerer, 
die Schöpfer der ältesten Kultur des Zweistromlandes, in hoffnungsloser Weise mit Kur­
nu-gi, .Land ohne Heimkehr", bezeichneten4

• 

Paradiesesvorstellungen 

Neben dieser restlosen Verschlechterung irdischer Verhältnisse, für die das unterirdi­
sche Jenseits in überwiegendem Maße charakteristisch ist, bezeugt jedoch die Religions­
geschichte den äußerst weit verbreiteten Glauben an eine schlechthinnige Verbesse­
rung, an eine Verklärung des Diesseits in einem paradiesischen Bereich. 
Über die Vorstellungen, die sich mit dem Paradies verbinden, gibt die ursprüngliche Be­
deutung dieses Begriffes eine erste und bereits sehr wesentliche Auskunft. Das kirchen­
lateinische Wort paradisus, das mit geringen Abweichungen Eingang fand in die moder­
nen Sprachen, ist vom griechischen nap<iösioo~ und hebräischen parrks abzuleiten 
und geht letztlich zurück auf einen Begriff des Awestischen. In dieser altiranischen Spra­
che bezeichnet pairi-daf!za einen „umfriedeten Garten". 
Diese Grundbedeutung steht völlig im Einklang mit der alttestamentlichen Paradieses­
erzählung, die in Genesis 2,8 berichtet: ,,Gott der Herr pflanzte einen Garten in Eden, 
fern im O sten". Zum Verständnis dieser Textstelle ist lediglich zu bemerken, daß der Be­
griff „Eden", der später diesem von Gott gepflanzten Garten und damit dem Paradies 
gleichgesetzt wurde, hier ganz offensichtlich noch in seiner ursprünglichen Bedeutung 
zu fassen ist, auf die das babylonische Etymon edinu, das .Steppe" bedeutet, ebenso ver­
weist wie die Lokalisierung im Osten. Gemeint ist also ein von der trostlosen Weite des 
Ödlandes scharf abgegrenzter Garten, und damit ist das uralte Nomadenideal der Oase 
bezeichnet. 
Unsere im Fruchtland angelegten Gärten vermitteln keine Vorstellung von dem Kontrast 
zwischen Wüste und Oase und tragen damit nur wenig bei zum Verständnis für die Be­
deutung und für den Gefühlswert, den dort, wo Wasser - lebendiges Wasser - seine 
Anlage ermöglicht, ein orientalischer Garten mit seiner Farbenpracht und Fülle des 
vegetativen Lebens für den Wüstenbewohner besitzt. Der Anblick dieses Reichtums 
eines sich ständig erneuernden, schier unendlichen Lebens, das anderes, menschliches 
Leben ermöglicht, weist hin auf ein immerwährendes Leben, das jenseits a ller irdischen 
Bedingungen liegt und diese übersteigert, und es ist in dieser Hinsicht ein wesentliches 
Charakteristikum nicht allein für die alttestamentliche, sondern generell für eine reli­
gionsgeschichtliche Anschauung vom Paradies. 

Die Inseln der Seligen 

Allerdings ist damit die Vielfalt religionsgeschichtlicher Paradiesesvorstellungen nur 
allgemein umschrieben. Als Stätten, die in paradiesischer Weise durch üppigste Vegeta­
tion und angenehmstes Klima ausgezeichnet sind und deren menschlichen Bewohnern 
in vollkommener Glückseligkeit ein ewiges Leben beschieden ist, sind zunächst die .In­
seln der Seligen" zu nennen. Der Begriff der µaK<ipwv v1100t, ,,der Seligen Inseln", ent­
stammt zwar dem Griechischen, aber die damit bezeichnete Vorstellung ist nicht auf das 

• Friedrich Delitzsch, Das Land ohne Heimkehr, Stuttgart 1911. 

108 



Griechentum begrenzt, sondern weltweit verbreitet un: unterschiedlichen Zeiten
nachweisbar.

Die Insel des Utnapischtim
1ine sehr frühe Bezeugung tindet sich 1mM ältesten der großen Epen der Weltliteratur, 1
Gilgamesch-Epos. DDie Sagenbildung Gilgamesch, der wahrscheinlich eine histori-
sche Gestalt War un 2000 Chr. ıIn der mesopotamischen Stadt ruk geherrscht
en soll, setzte offenbar bald nach seıner Regierungszeit ein. Sie hatte verschiedene
kämpferische Abenteuer ihres Helden ZU Inhalt, VOT allem aber dessen Suche nach der
Unsterblichkeit, die ihn, WEenNnn auch vergeblich, seınem Ahnherrn Utnapischtim
führte, dem die Götter Unsterblichkeit verliehen un ih auf eine terne Insel versetzten,
nachdem dieser mesopotamische oah In einer 508 die Sintflut ubDerle hatte
Als Ort unsterblichen Lebens findet sich die Vorstellung Vo  — einer entlegenen Insel be-
reıts iın einer frühen sumerischen Fassung des Sintflutberichtes, die noch nicht zu Sa-
genkreis Gilgamesch gehört. Der eld dieser sumerischen Sintfluterzählung ist
Ziusudra. uch ihm schenkten die Götter, nachdem die Flut 1n einer Arche überstan-
den hatte, ewlges Leben, un S1E versetzten auch ih auf eine Insel, deren Namen miıt
Tilmun angegeben wird.
Ebenso wIıe für die Insel des Utnapischtim, die, wıe es 1mM Gilgamesch-Epos heißt, „n
der Ströme ferner Mündung” gelegen eın soll, ist auch mıiıt diesem Namen keine BCNAUE
topographische Angabe intendiert. Vielmehr handelt 5 sich 1ın beiden Fällen einen
weit entfernten, durch gefahrvolle (Gewässer VON der Lebenswelt sterblicher Menschen
getirennten, 11UT selten un außerst beschwerlich erreichbaren Ort, eıne Insel deren
wesentliches Charakteristikum darin besteht, daß S1e der Wohnort unsterblicher Men-
schen ist

Griechische Überlieferungen
Die griechische Überlieferung bezeugt mehrfach Vorstellungen Vo  — Inseln der Seligen.
Sie betreffen zunächst un 1n erster Linie das Elysion, unter dem 1mM allgemeinen eine
Insel verstanden wurde, die 1mM äußersten Westen Rande des Okeanos, des Weltmee-
res, als eine Stätte angenehmsten Klimas, upplgster Vegetation un! jeglichen Überflus-
565 esucht wurde un auf der auserwählte Menschen 1n vollkommener Glückseligkeit
eın ew1ges Leben genießen sollten, nachdem s1e miıt Körper un Seele dorthin entrückt
wurden.
och beschränkten sich die griechischen Vorstellungen VO einer ın irdischen Bereichen
befindlichen Wunderinsel paradiesischen Charakters nicht auf das Elysion. Sie betraten
vielmehr auch Scheria, die Insel des reichen un glücklichen Seefahrervolkes der Phäa-
ken und ihres Königs Alkinoos. Dessen (Gärten beschreibt die UOdyssee 1n einer Weise,
die sich auts engste die elysischen Getilde anschlie(ßt>.
Der Garten der Hesperiden mMiıt seinem wundersamen, goldene Apfel tragenden aum
ist vielleicht ursprünglich ebenfalls als ıne nsel angesehen worden. Später allerdings
wurde 1n der Gegend des Atlas rmutet, wobei umstritten blieb, ob das Gebirge 1
Nordwesten Afrikas oder eın gleichnamiger Berg Arkadiens gemeınt sel.
Bei dem durch den moralischen Vertfall seiner Bewohner untergegangenen Inselreich At-

Odyssee VII, 112—133
Vgl den Überblick bei Gadow. Der Atlantis-Streit, Frankfurt/M. 1973

109

Griechentum begrenzt, sondern weltweit verbreitet und zu unterschiedlichen Zeiten 
nachweisbar. 

Die Insel des Utnapischtim 

Eine sehr frühe Bezeugung findet sich im ältesten der großen Epen der Weltliteratur, im 
Gilgamesch-Epos. Die Sagenbildung um Gilgamesch, der wahrscheinlich eine histori­
sche Gestalt war und um 2000 v. Chr. in der mesopotamischen Stadt Uruk geherrscht 
haben soll, setzte offenbar bald nach seiner Regierungszeit ein. Sie hatte verschiedene 
kämpferische Abenteuer ihres Helden zum Inhalt, vor allem aber dessen Suche nach der 
Unsterblichkeit, die ihn, wenn auch vergeblich, zu seinem Ahnherrn Utnapischtim 
führte, dem die Götter Unsterblichkeit verliehen und ihn auf eine ferne Insel versetzten, 
nachdem dieser mesopotamische Noah in einer Arche die Sintflut überlebt hatte. 
Als Ort unsterblichen Lebens findet sich die Vorstellung von einer entlegenen Insel be­
reits in einer frühen sumerischen Fassung des Sintflutberichtes, die noch nicht zum Sa­
genkreis um Gilgamesch gehört. Der Held dieser sumerischen Sintfluterzählung ist 
Ziusudra. Auch ihm schenkten die Götter, nachdem er die Flut in einer Arche überstan­
den hatte, ewiges Leben, und sie versetzten auch ihn auf eine Insel, deren Namen mit 
Tilmun angegeben wird. 
Ebenso wie für die Insel des Utnapischtim, die, wie es im Gilgamesch-Epos heißt, ,,an 
der Ströme ferner Mündung" gelegen sein soll, ist auch mit diesem Namen keine genaue 
topographische Angabe intendiert. Vielmehr handelt es sich in beiden Fällen um einen 
weit entfernten, durch gefahrvolle Gewässer von der Lebenswelt sterblicher Menschen 
getrennten, nur selten und äußerst beschwerlich erreichbaren Ort, um eine Insel, deren 
wesentliches Charakteristikum darin besteht, daß sie der Wohnort unsterblicher Men­
schen ist. 

Griechische Überlieferungen 

Die griechische Überlieferung bezeugt mehrfach Vorstellungen von Inseln der Seligen. 
Sie betreffen zunächst und in erster Linie das Elysion, unter dem im a llgemeinen eine 
Insel verstanden wurde, die im äußersten Westen am Rande des Okeanos, des Weltmee­
res, als eine Stätte angenehmsten Klimas, üppigster Vegetation und jeglichen Überflus­
ses gesucht wurde und auf der auserwählte Menschen in vollkommener Glückseligkeit 
ein ewiges Leben genießen sollten, nachdem sie mit Körper und Seele dorthin entrückt 
wurden. 
Doch beschränkten sich die griechischen Vorstellungen von einer in irdischen Bereichen 
befindlichen Wunderinsel paradiesischen Charakters nicht auf das Elysion. Sie betrafen 
vielmehr auch Scheria, die Insel des reichen und glücklichen Seefahrervolkes der Phäa­
ken und ihres Königs Alkinoos. Dessen Gärten beschreibt die Odyssee in einer Weise, 
die sich aufs engste an die elysischen Gefilde anschließt5 • 

Der Garten der Hesperiden mit seinem wundersamen, goldene Äpfel tragenden Baum 
ist vielleicht ursprünglich ebenfalls als eine Insel angesehen worden. Später a llerdings 
wurde er in der Gegend des Atlas vermutet, wobei umstritten blieb, ob das Gebirge im 
Nordwesten Afrikas oder ein gleichnamiger Berg Arkadiens gemeint sei. 
Bei dem durch den moralischen Verfall seiner Bewohner untergegangenen Inselreich At-

5 Odyssee VII, 112- 133. 
6 Vgl. den Überblick bei G. Gadow, Der Atlantis-Streit, Frankfurt/ M. 1973. 

109 



Jantis ist es5 bis heute umstritten, ob 65 sich einen alten ythos, ıne historische
Erscheinung oder die Utopie e1ines unvollkommenen Staates gehandelt hat®

Chinesische Inseln der Seligen
uch die Chinesen kannten Inseln der Seligen, auf denen Menschen wohnen sollten,
die durch den Genußl eines Lebenselixiers die eıgene Unsterblichkeit bewahrten. Vor-
nehmlich dem Namen P'eng-lai sind diese Inseln bekannt geworden‘. Der chine-
sische Kaiser Shih Huang-ti 221—206 Chr.), der große Einiger Chinas, hat mehrere
erfolglose Expeditionen 1Ns stmeer entsandt, diese Inseln suchen, un!: gleiches
wird VOIN Wurti (141—8 V. (CHhL9; dem größten Kaiser der Han-Dynastie, überlietert.

Keltische Imrama
iıne bemerkenswert große Rolle hat der Glaube e1ıne Insel der Seligen 1n den religiö-
561 Vorstellungen der Inselkelten gespielt. Literarisches Zeugnis hierfür sind die SOBEe-
nannten Imramda, die „Reisen”, Berichte überwundersame Seetahrten. Diese Jlexte stehen

Übergang VO  — heidnischer Sage ZUr christlichen Legende; diese hat annn ın der „See-
reise Brandans“”, der „Navigatıo Brandini“ 1 Mittelalter eine sehr weite Verbreitung
gefunden?. In ihr wird die wundersam: Insel, der der Brandan gelangt, 1n christ-
licher Weise als „Land der Verheißung tür die Heiligen  u als „Terra reprom1SS10N1S sancto-
rum , angesprochen.
Fin vorchristlicher, ın das oder Jahrhundert datierender Bericht ist ‚Imram
Brain  « „die Reise Bräans”?. Der ext ıst wichtig angesichts der Tatsache, daß elıne be-
sonders ausführliche Schilderung des hier miıt Fmain bezeichneten Inselparadieses bie-
tet, das als eın Land der Frauen, un:! das heißt der Feen, dargestellt wird. Außerdem wird
1ın dieser Erzählung das Zeitproblem deutlich, der Unterschied nämlich zwischen dem
irdischen Ablauf der eıt un der Zeitlosigkeit auf der Insel der Seligen.
Tan schätzt die Zeit, die er und se1ine (jenossen auf der Insel verbringen, auf eın Jahr.
Doch, erklärt der Jext, „n Wirklichkeit 5 viele Jahre“. Denn auf der Insel wird
die Zeit anders oder überhaupt nicht Offensichtlich herrscht ort die eit-
losigkeit der Ewigkeit.
Dieses Zeitproblem, das für die wesensmäßige Erfassung eiıner Insel der Seligen bedeu-
tungsvoll ist, wird bei der Schilderung der Rückkehr Brans ach Irland noch einmal,
un!: ZWal 1ın doppelter Weise, sehr deutlich angesprochen. Die Menschenansammlung,
die sich terbildet, als Tan sich der Küste naht, erkennt ih nicht, un! als seinen
Namen nennt, erwidert INa  j ihm „W:  1r en seine Br.  'ans Bekanntschaft och
nicht gemacht, UT da WIT die ‚Reise Brans’‘ 1n uNseTel alten Sagen haben.“ Oftensicht-
ich besteht L11UT och eINeEe ferne Erinnerung die Abreise Brans, die sich VOT vielen
Menschenaltern ereignet haben mul
och eiıne zweiıte Szene veranschaulicht die |)auer der inzwischen verflossenen eit
Während Bran, nachdem se1ine Abenteuer berichtet un S1€e 1n Ogom, der altirischen

Bauer, C’hina Uun! die Hoffnung auf Glück Paradiese, Utopien, Idealvorstellungen ın der Geistesge-
schichte Chinas, Taschenbuchausgabe München 1974, 144 ff

Benz, Brandans Meertahrt, Jena 1927
C] Meyer, TIhe Voyage of Tan Son of Febal to the Land of die Living. An old Irish 5aga 1O' first edited,
ıth translation, nOtes an glossary, 1, lLondon 1895

110

lantis ist es bis heute umstritten, ob es sich um einen alten Mythos, um eine historische 
Erscheinung oder um die Utopie eines unvollkommenen Staates gehandelt hat6 

Chinesische Inseln der Seligen 

Auch die Chinesen kannten Inseln der Seligen, auf denen Menschen wohnen sollten, 
die durch den Genuß eines Lebenselixiers die eigene Unsterblichkeit bewahrten. Vor­
nehmlich unter dem Namen P'eng-lai sind diese Inseln bekannt geworden7

• Der chine­
sische Kaiser Shih Huang-ti (221-206 v. Chr.), der große Einiger Chinas, hat mehrere 
erfolglose Expeditionen ins Ostmeer entsandt, um diese Inseln zu suchen, und gleiches 
wird von Wu-ti (141-86 v. Chr.), dem größten Kaiser der Han-Dynastie, überliefert. 

Keltische Imrama 

Eine bemerkenswert große Rolle hat der Glaube an eine Insel der Seligen in den religiö­
sen Vorstellungen der Inselkelten gespielt. Literarisches Zeugnis hierfür sind die soge­
nannten Imrama, die „Reisen", Berichteüberwundersame Seefahrten. Diese Textestehen 
am Übergang von heidnischer Sage zur christlichen Legende; diese hat dann in der „See­
reise Brandans", der .Navigatio Brandini~ im Mittelalter eine sehr weite Verbreitung 
gefunden8 • In ihr wird die wundersame Insel, zu der der hl. Brandan gelangt, in christ­
licher Weise als „Land der Verheißung für die Heiligen", als . terra repromissionis sancto­
rum~ angesprochen. 
Ein vorchristlicher, in das 7. oder 8. Jahrhundert zu datierender Bericht ist . Imram 
Brain'; ,,die Reise Bräns"9• Der Text ist wichtig angesichts der Tatsache, daß er eine be­
sonders ausführliche Schilderung des hier mit Emain bezeichneten Inselparadieses bie­
tet, das als ein Land der Frauen, und das heißt der Feen, dargestellt wird. Außerdem wird 
in dieser Erzählung das Zeitproblem deutlich, der Unterschied nämlich zwischen dem 
irdischen Ablauf der Zeit und der Zeitlosigkeit auf der Insel der Seligen. 
Brän schätzt die Zeit, die er und seine Genossen auf der Insel verbringen, auf ein Jahr. 
Doch, so erklärt der Text, ,,in Wirklichkeit waren es viele Jahre". Denn auf der Insel wird 
die Zeit anders oder überhaupt nicht gemessen. Offensichtlich herrscht dort die Zeit­
losigkeit der Ewigkeit. 
Dieses Zeitproblem, das für die wesensmäßige Erfassung einer Insel der Seligen bedeu­
tungsvoll ist, wird bei der Schilderung der Rückkehr Bräns nach Irland noch einmal, 
und zwar in doppelter Weise, sehr deutlich angesprochen. Die Menschenansammlung, 
die sich am Ufer bildet, als Brän sich der Küste naht, erkennt ihn nicht, und als er seinen 
Namen nennt, erwidert man ihm: ,,Wir haben seine - Bräns - Bekanntschaft noch 
nicht gemacht, nur daß wir die ,Reise Bräns' in unseren alten Sagen haben:' Offensicht­
lich besteht nur noch eine ferne Erinnerung an die Abreise Bräns, die sich vor vielen 
Menschenaltern ereignet haben muß. 
Noch eine zweite Szene veranschaulicht die Dauer der inzwischen verflossenen Zeit. 
Während Brän, nachdem er seine Abenteuer berichtet und sie in Ogom, der altirischen 

7 W. Bauer, China und die Hoffnung auf Glück. Paradiese, Utopien, Idealvorstellungen in der Geistesge­
schichte Chinas, Taschenbuchausgabe München 1974, 144ff. 

8 R. Benz, St. Brandans Meerfahrt, Jena 1927. 
9 K. Meyer, The Voyage of Bran Son of Febal to the Land of die Living. An old lrish Saga now first edited, 

with translation, notes and glossary, Bd. 1, London 1895. 



Schrift, niedergelegt hat, auf 5ee den Augen der Sterblichen entschwindet, packt ech-
tan Mac Collbrain, einen seiner Genossen, das Heimweh un: geht TOLZ erhaltener
Warnungen Land Sobald aber den Boden rlands berühte, WarTr eın Aschen-
häuflein, als hätte schon Jahrhunderte hindurch ın der Erde gelegen
Die Inseln der Seligen, deren Abstand VO geographisch bekannten Räumen durch das
Meer bedingt ist, unterscheiden sich insotern nicht Von der weitverbreiteten Vorstellung
e1ines auf dem Festland gelegenen irdischen Paradieses, als auch dieses, wWwI1e der „fern 1
(Osten“ gelegene Garten der Genesis, 1n einer unbestimmten Entfernung mensch-
lichen Wohngebieten gesehen wird. Dies bedeutet, daß sowochl die Inseln der Seligen
als auch das irdische Paradies ZWäal 1 natürlichen aum lokalisiert werden, aber doch
SteLis Aaus menschlicher Sicht eın Jenseits darstellen.

Der Zugang zZzUum Jenseits
Trotzdem besteht zwischen beiden Jenseitsbereichen eın wesentlicher Unterschied. Er
betrifft die Zugangsmöglichkeit für den Menschen. Die Inseln der Seligen sind für den
irdischen Menschen unmittelbar aQus seinem diesseitigen Leben heraus erreichbar. Ent-
weder kann auf beschwerlicher, gefahrvoller Seefahrt dorthin gelangen, oder es sind
die Götter, die ihaut diese Inseln entrücken, wIıe 1es Proteus, der 1ın die Zukunft schau-
ende Meeresgott, dem spartanischen König Menelaos In der Udyssee als künftiges (3@
schick voraussagt®.
Das damit angesprochene Entrückungsmotiv findet sich In einıgen AusnahmeF*fällen
auch dort, nicht selige Inseln, sondern andere paradiesische Stätten der Zielort sind.
Dies gilt für die Entrückung Henochs* und für diejenige des Propheten Elial® ebenso
wIıe für die Dage VO Ende des KRomulus, die Livius überlietfert hat!® Als der Gründer
OMS eiınes Tages auf dem Marsteld Heerschau hielt, erhob sich plötzlich eın Sturm Ein
schweres Gewitter zing hernieder, und eine schwarze Wetterwolke verhüllte des Königs
Gestalt un entzog S1e den Blicken des Volkes. Als es wieder hell wurde, War der königli-
che Stuhl leer, und Romulus War hinfort auf Erden verschwunden.
och derartige Berichte betreffen seltene Ausnahme*#älle. Im allgemeinen gilt, 1m Unter-
schied ZUu Erreichen der Inseln der Seligen, da die Aufnahme ıIn das Paradies eın
menschliches Todesgeschick
Diese allzemeine und unabweisliche Bedingung qualifiziert jedoch och nicht die Stel-
lung des einzelnen 1m Paradies. Für die hierbei 1n rage stehende Bestimmung des Jen-
seitsgeschicks kennt die Religionsgeschichte mehrere, voneinander sehr verschiedene
Voraussetzungen.

Fortsetzung sozialer Verhältnisse
Da 1st einmal die Ansicht, daß die paradiesische Existenz das irdische Leben 1 esent-
lichen ıIn gleicher, wWenn auch durch seine ewılge Dauer gesteigerter Form tortsetze. Diese
Kontinuität betrifft insbesondere die soziale Stellung, die der lote während se1nes Er-
denlebens einnahm und die 1mM Jenseits In unveränderter Weise beibehält

11 Gen .
Udyssee IV, 56 1—569

Kön M
Livius, rbe condita

a

Schrift, niedergelegt hat, auf See den Augen der Sterblichen entschwindet, packt Nech­
tan Mac Collbrain, einen seiner Genossen, das Heimweh und er geht trotz erhaltener 
Warnungen an Land: "Sobald er aber den Boden Irlands berühte, war er ein Aschen­
häuflein, so als hätte er schon Jahrhunderte hindurch in der Erde gelegen." 
Die Inseln der Seligen, deren Abstand von geographisch bekannten Räumen durch das 
Meer bedingt ist, unterscheiden sich insofern nicht von der weitverbreiteten Vorstellung 
eines auf dem Festland gelegenen irdischen Paradieses, als auch dieses, wie der „fern im 
Osten" gelegene Garten der Genesis, in einer unbestimmten Entfernung zu mensch­
lichen Wohngebieten gesehen wird. Dies bedeutet, daß sowohl die Inseln der Seligen 
als auch das irdische Paradies zwar im natürlichen Raum lokalisiert werden, aber doch 
stets aus menschlicher Sicht ein Jenseits darstellen. 

Der Zugang zum Jenseits 

Trotzdem besteht zwischen beiden Jenseitsbereichen ein wesentlicher Unterschied. Er 
betrifft die Zugangsmöglichkeit für den Menschen. Die Inseln der Seligen sind für den 
irdischen Menschen unmittelbar aus seinem diesseitigen Leben heraus erreichbar. Ent­
weder kann er auf beschwerlicher, gefahrvoller Seefahrt dorthin gelangen, oder es sind 
die Götter, die ihn auf diese Inseln entrücken, wie dies Proteus, der in die Zukunft schau­
ende Meeresgott, dem spartanischen König Menelaos in der Odyssee als künftiges Ge­
schick voraussagt10

• 

Das damit angesprochene Entrückungsmotiv findet sich in einigen Ausnahmefällen 
auch dort, wo nicht selige Inseln, sondern andere paradiesische Stätten der Zielort sind. 
Dies gilt für die Entrückung Henochs11 und für diejenige des Propheten Elia12 ebenso 
wie für die Sage vom Ende des Romulus, die Livius überliefert hat13• Als der Gründer 
Roms eines Tages auf dem Marsfeld Heerschau hielt, erhob sich plötzlich ein Sturm. Ein 
schweres Gewitter ging hernieder, und eine schwarze Wetterwolke verhüllte des Königs 
Gestalt und entzog sie den Blicken des Volkes. Als es wieder hell wurde, war der königli­
che Stuhl leer, und Romulus war hinfort auf Erden verschwunden. 
Doch derartige Berichte betreffen seltene Ausnahmefälle. Im allgemeinen gilt, im Unter- . 
schied zum Erreichen der Inseln der Seligen, daß die Aufnahme in das Paradies ein 
menschliches Todesgeschick voraussetzt. 
Diese allgemeine und unabweisliche Bedingung qualifiziert jedoch noch nicht die Stel­
lung des einzelnen im Paradies. Für die hierbei in Frage stehende Bestimmung des Jen­
seitsgeschicks kennt die Religionsgeschichte mehrere, voneinander sehr verschiedene 
Voraussetzungen. 

Fortsetzung sozialer Verhältnisse 

Da ist einmal die Ansicht, daß die paradiesische Existenz das irdische Leben im wesent­
lichen in gleicher, wenn auch durch seine ewige Dauer gesteigerter Form fortsetze. Diese 
Kontinuität betrifft insbesondere die soziale Stellung, die der Tote während seines Er­
denlebens einnahm und die er im Jenseits in unveränderter Weise beibehält. 

10 Odyssee IV, 561- 569. 
11 Gen 5, 24. 
12 2 Kön 2, 11. 
13 Livius, Ab urbe condita I, 16. 

111 



Auf der Grundlage dieser durch irdische Verhältnisse estimmten sozialen Ordnung des
Paradieses 1st eS5 verständlich, daß 1n archaischen Kulturen oft der Sicherung des Jen-
seitsgeschicks des Königs als des sozial Höchststehenden besondere Fürsorge zuteil
wird. Vornehmstes ugnishierfürbieten die ältesten Auferstehungstexte der Religions-
geschichte, die altägyptischen Pyramidentexte, die zuerst Önig Unas, der letzte Herr-
scher der üuntten Dynastie, un! nach ihm die Könige der sechsten, das Ite Reich be-
schließenden Dynastie (2423—2263 V. Chr.) 1n der Sargkammer und den ihr
führenden Gängen un! Käumen ihrer Pyramiden 1n Hieroglyphen einmeißeln ließen.
Wahrscheinlich bildeten diese Texte das Formular einer Liturgie, die bei der Bestattung
des Königs verlesen wurde, eın Jenseitsgeschick sicherzustellen**.

Bestimmung durch die Todesart
Von dieser In die Ewigkeit des Paradieses versetzten irdischen Stellung 1st zunächst eine
zweiıte, völlig andere Bestimmung des Jenseitsgeschickes unterscheiden, die sich nach
der Todesart richtet. Fs handelt sich einen Glauben, der VOT allem 1ın kriegerischen
Gemeinschaften verbreitet ıst S0 wird den 1mM Kampfe gefallenen (Germanen die Auf-
nahme 1n Walhall verheißen, un Mohammed prophezeite den Märtyrern, die 1
Dschihad, dem heiligen rieg, getötet wurden, den unmittelbaren FEintritt 1NS Paradies
mit den 1n den Koran eingegangenen Worten?: ‚Wähnet nicht die 1n Allahs Weg etal-
lenen für tot; nelin, lebend bei ihrem Herrn werden S1e verSoOTgL, freudig über das, Was

Allah VOIl seiner uld ihnen gab.‘
Der Glaube eine Bestimmung des Jenseitsgeschicks durch die Todesart fand sich 1n
ausführlichster Differenzierung bei den indianischen Arteken des alten Mexiko?®. Sie
kannten TE Jenseitsreiche: einmal eın schauervolles Unterweltsreich, das alle gewöhn-
lichen Sterblichen erwarten hatten, un: sodann zwel mi1t äaußerst posıtıven Aspekten
versehene Paradiese, die auf Grund besonderer Todesarten erreicht wurden. Das eiıne
dieser Paradiese WarTr Tlalocan, das Reich des Kegengottes Tlaloc, das auf den Gipfeln
wolkenverhangener erge lokalisiert wurde. Hierhin gelangten Ertrunkene und VO

Blitz Erschlagene, Aussätzige, Gichtkranke und ansteckenden Krankheiten Verstor-
ene Der dritte, positivsten eingeschätzte Jenseitsort der Azteken WaTl eın himmli-
sches Paradies, das S1e „Haus der Sonne Himmel“ (ichan tonatiuh ilhuicac) nannten
Fs stand den 17 Kampfe gefallenen SOWIe den 1n Gefangenschaft geratenen und annn
sakral getöteten Kriegern offen, außerdem den 1mMm Kindbett verstorbenen Frauen un
schließlich den weitreisenden Kaufleuten, sofern diese auf ihren karawanenähnlichen
ügen 1ın der Fremde verstorben 1I1.

Moralische Qualifikationen un yostmortales Gericht
ine weıtere Zugangsmöglichkeit ZU Paradies ann durch die moralische Qualifika-
tıon bestimmt se1n, die 1mM irdischen Leben erworben wurde. Diejenigen Religionen, die
einem antithetischen Dualismus des FEthischen eine eschatologische Bedeutung beimes-
SECN, rechnen annn mıit einem Gerichtsakt, der die (Guten VO den Bösen scheidet un

14 Vgl Spiegel, Das Werden der altägyptischen Hochkultur, Heidelberg 1955, 156
Koran 3, 163—164

16 Vgl Lanczkowski, (jötter un! Menschen 1mM alten Mexiko, Olten/Freiburg Br. 1984, F£

S

Auf der Grundlage dieser durch irdische Verhältnisse bestimmten sozialen Ordnung des 
Paradieses ist es verständlich, daß in archaischen Kulturen oft der Sicherung des Jen­
seitsgeschicks des Königs als des sozial Höchststehenden besondere Fürsorge zuteil 
wird. Vornehmstes Zeugnis hierfür bieten die ältesten Auferstehungstexte der Religions­
geschichte, die altägyptischen Pyramidentexte, die zuerst König Unas, der letzte Herr­
scher der fünften Dynastie, und nach ihm die Könige der sechsten, das Alte Reich be­
schließenden Dynastie (2423-2263 v. Chr.) in der Sargkammer und den zu ihr 
führenden Gängen und Räumen ihrer Pyramiden in Hieroglyphen einmeißeln ließen. 
Wahrscheinlich bildeten diese Texte das Formular einer Liturgie, die bei der Bestattung 
des Königs verlesen wurde, um sein Jenseitsgeschick sicherzustellen14

• 

Bestimmung durch die Todesart 

Von dieser in die Ewigkeit des Paradieses versetzten irdischen Stellung ist zunächst eine 
zweite, völlig andere Bestimmung des J enseitsgeschickes zu unterscheiden, die sich nach 
der Todesart richtet. Es handelt sich um einen Glauben, der vor allem in kriegerischen 
Gemeinschaften verbreitet ist. So wird den im Kampfe gefallenen Germanen die Auf­
nahme in Walhall verheißen, und Mohammed prophezeite den Märtyrern, die im 
Dschihad, dem heiligen Krieg, getötet wurden, den unmittelbaren Eintritt ins Paradies 
mit den in den Koran eingegangenen Worten 15 : ,,Wähnet nicht die in Allahs Weg Gefal­
lenen für tot; nein, lebend bei ihrem Herrn werden sie versorgt, freudig über das, was 
Allah von seiner Huld ihnen gab:' 
Der Glaube an eine Bestimmung des Jenseitsgeschicks durch die Todesart fand sich in 
ausführlichster Differenzierung bei den indianischen Azteken des alten Mexiko16

• Sie 
kannten drei Jenseitsreiche: einmal ein schauervolles Unterweltsreich, das alle gewöhn­
lichen Sterblichen zu erwarten hatten, und sodann zwei mit äußerst positiven Aspekten 
versehene Paradiese, die auf Grund besonderer Todesarten erreicht wurden. Das eine 
dieser Paradiese war Tlalocan, das Reich des Regengottes Tlaloc, das auf den Gipfeln 
wolkenverhangener Berge lokalisiert wurde. Hierhin gelangten Ertrunkene und vom 
Blitz Erschlagene, Aussätzige, Gichtkranke und an ansteckenden Krankheiten Verstor­
bene. Der dritte, am positivsten eingeschätzte Jenseitsort der Azteken war ein himmli­
sches Paradies, das sie „Haus der Sonne am Himmelu (ichan tonatiuh ilhuicac) nannten. 
Es stand den im Kampfe gefallenen sowie den in Gefangenschaft geratenen und dann 
sakral getöteten Kriegern offen, außerdem den im Kindbett verstorbenen Frauen und 
schließlich den weitreisenden Kaufleuten, sofern diese auf ihren karawanenähnlichen 
Zügen in der Fremde verstorben waren. 

Moralische Qualifikationen und postmortales Gericht 

Eine weitere Zugangsmöglichkeit zum Paradies kann durch die moralische Qualifika­
tion bestimmt sein, die im irdischen Leben erworben wurde. Diejenigen Religionen, die 
einem antithetischen Dualismus des Ethischen eine eschatologische Bedeutung beimes­
sen, rechnen dann mit einem Gerichtsakt, der die Guten von den Bösen scheidet und 

" Vgl. J. Spiegel, Das Werden der altägyptischen Hochkultur, Heidelberg 1955, 156 u. ö. 
15 Koran 3, 163-164. 
16 Vgl. G. Lanczkowski, Götter und Menschen im alten Mexiko, Olten/ Freiburg i. Br. 1984, 66ff. 

112 



S1e einerseıts auf das Paradies verteilt, andererseits auf eine negatıve Gegenwelt, auf
einen Ort der Stratfe un: höllischer Qualen.
Innerhalb der außerchristlichen Religionen sind die jenseitigen Konsequenzen aus einer
unüberbrückbaren Kluft zwischen der Welt des (Guten un der des Bösen entschie-
densten VOonNn dem iranischen Priesterpropheten Zarathustra 5CZOHCI worden, dem Stitf-
ter des Parsismus. Zarathustra prophezeite eın endzeitliches Gericht, als sich
Ahura azda, den VOihm als „Weisen Herrn“ verkündeten Gott, wandte un: diesem
sprach*: ‚Von der Prüfung, die du, Schuld un: Verdienst erkennen, durch eın

Feuer, Weiser, anstellen wirst, durch geschmolzenes Metall den GGewissen eın
Zeichen aufzudrücken ZU Schaden der Falschgläubigen, zZzu Vorteil der Recht-
gläubigen.‘
uch der Islam kennt diese eschatologische Zweiteilung der Menschheit, wobei unter
den „Frommen“ natürlich die Muslime und unter den „Frevlern“ die Ungläubigen Verl-
steht Im Rahmen einer apokalyptischen Schilderung des Gerichtstages, die den Frü-
hesten Offenbarungen Mohammeds zählt, verkündete der Prophet!®:
„Den Frommen des Paradieses Grund!
[Die Frevler schmachten 1Im Höllenschlund!
ort brennen s1e großen Gericht
und entkommen ihm eW1g nicht.“

Magische Jenseitsgestaltung
Besondere Aufmerksamkeit verdient noch das altägyptische Totenbuch, das dem Ver-
storbenen den Zugang ZU Jenseits öffnen sollte. Unter seinen Jlexten sind VOT allem die
negatıven Kontessionen VO  - Bedeutung, miıt denen sich der Verstorbene VonNn einem
moralischen Fehlverhalten distanzierte, Wenn er VOT (Osiris als Jotenrichter
bekannte!®:

„Ich habe nicht Menschen gesündigt.
Ich habe niemanden bei seinem Vorgesetzten schlecht gemacht.
Ich habe nicht hungern lassen.
Ich habe nicht krank gemacht.
Ich habe niemanden weinen gemacht.
Ich habe nicht gemordet.
Ich habe nicht morden befohlen.
Ich habe niemandem Leiden verursacht.“

Obwohl diese negativen konfessionen indirekt ethische aximen erkennen lassen,
dartf INa  } sich doch ber ihre spezifisch religiöse Bedeutung nicht täuschen. Denn S1e
bringen nicht Selbsterkenntnis und eue Zzu Ausdruck, sondern 05 sind Lippenbe-
kenntnisse, denen INnan eine Kraft der Realisation zutraut, die 1n magischer Weise den
Fkingang 1NSs Jenseits bewirkt. Deshalb nämlich werden S1e jedem Verstorbenen 1n nahezu
übereinstimmender Formulierung und ohne Rücksicht darauf mitgegeben, wIıe das tat-
sächliche sittliche Verhalten 1 irdischen Leben verlief Damit ıst 1mM Rahmen der Reli-
gionsgeschichte och eine weiıtere Bestimmung des Jenseitsgeschicks verzeichnet, nam-
ich diejenige mıiıt Hilte Von Mitteln der Magie

17 Yasna 5äl, Geldner, Die zoroastrische Keligion Das Avesta) RGL Tübingen 1926,18 Koran 52, 18 10
Totenbuch, Kap. 125

113

sie einerseits auf das Paradies verteilt, andererseits auf eine negative Gegenwelt, auf 
einen Ort der Strafe und höllischer Qualen. 
Innerhalb der außerchristlichen Religionen sind die jenseitigen Konsequenzen aus einer 
unüberbrückbaren Kluft zwischen der Welt des Guten und der des Bösen am entschie­
densten von dem iranischen Priesterpropheten Zarathustra gezogen worden, dem Stif­
ter des Parsismus. Zarathustra prophezeite ein endzeitliches Gericht, als er sich an 
Ahura Mazda, den von ihm als „Weisen Herrn" verkündeten Gott, wandte und zu diesem 
sprach17

: }/on der Prüfung, die du, um Schuld und Verdienst zu erkennen, durch dein 
rotes Feuer, o Weiser, anstellen wirst, um durch geschmolzenes Metall den Gewissen ein 
Zeichen aufzudrücken zum Schaden der Falschgläubigen, zum Vorteil der Recht­
gläubigen." 
Auch der Islam kennt diese eschatologische Zweiteilung der Menschheit, wobei er unter 
den „Frommen" natürlich die Muslime und unter den „Frevlern" die Ungläubigen ver­
steht. Im Rahmen einer apokalyptischen Schilderung des Gerichtstages, die zu den frü­
hesten Offenbarungen Mohammeds zählt, verkündete der Prophet18: 

.Den Frommen des Paradieses Grund! 
Die Frevler schmachten im Höllenschlund! 
Dort brennen sie am großen Gericht 
und entkommen ihm ewig nicht." 

Magische Jenseitsgestaltung 

Besondere Aufmerksamkeit verdient noch das altägyptische Totenbuch, das dem Ver­
storbenen den Zugang zum Jenseits öffnen sollte. Unter seinen Texten sind vor allem die 
negativen Konfessionen von Bedeutung, mit denen sich der Verstorbene von einem 
moralischen Fehlverhalten distanzierte, wenn er vor Osiris als Totenrichter 
bekannte19: 

.Ich habe nicht gegen Menschen gesündigt. 
Ich habe niemanden bei seinem Vorgesetzten schlecht gemacht. 
Ich habe nicht hungern lassen. 
Ich habe nicht krank gemacht. 
Ich habe niemanden weinen gemacht. 
Ich habe nicht gemordet. 
Ich habe nicht zu morden befohlen. 
Ich habe niemandem Leiden verursacht.• 

Obwohl diese negativen Konfessionen indirekt ethische Maximen erkennen lassen, so 
darf man sich doch über ihre spezifisch religiöse Bedeutung nicht täuschen. Denn sie 
bringen nicht Selbsterkenntnis und Reue zum Ausdruck, sondern es sind Lippenbe­
kenntnisse, denen man eine Kraft der Realisation zutraut, die in magischer Weise den 
Eingang ins Jenseits bewirkt. Deshalb nämlich werden sie jedem Verstorbenen in nahezu 
übereinstimmender Formulierung und ohne Rücksicht darauf mitgegeben, wie das tat­
sächliche sittliche Verhalten im irdischen Leben verlief. Damit ist im Rahmen der Reli­
gionsgeschichte noch eine weitere Bestimmung des J enseitsgeschicks verzeichnet, näm­
lich diejenige mit Hilfe von Mitteln der Magie. 

17 Yasna 51, 9; K. F. Geldner, Die zoroastrische Religion (Das Avestä) (RGL 1), Tübingen 1926, 9. 
1s Koran 82, 13-16. 
19 Totenbuch, Kap. 125. 

113 



Paradiesische Zustände
[Der Zustand des Paradieses gleicht weithin demjenigen auf den Inseln der Seligen. In
beiden Fällen handelt 5 sich eine Befreiung aus der zeitlichen Begrenzung des irdi-
schen [ )aseins und eine schlechthinnige Erhöhung der diesseitigen Existenz, die
durch die Verfügung über eine unerschöpfliche Fülle aller irdischen (jüter gekennzeich-
net ist
Variationen dieses Vorstellungsinhaltes ergeben sich AUS den unterschiedlichen Voraus-
setzungen irdischer Lebensräume. Fs wäre daher sinnlos, beispielsweise 1n den beiden
Paradiesen der Eskimos, einem himmlischen und einem unterirdischen, eine für trop1l-
sche Gegenden charakteristische Fülle pflanzlicher Nahrungsmittel erwarten, die 1n
arktischen Gebieten unbekannt sind. Demgegenüber erhoff£t sich der Eskimo un

schöpfliche Jagdgründe.
Unter den Paradiesesvorstellungen der großen Weltreligionen verdienen diejenigen des
Buddchismus un des Islam besondere Beachtung.

!)as Land Sukhävati
Da der Buddhismus verstanden hat, unterschiedliche und höchst widerspruchsvolle
Anschauungen seinem System integrieren, verwundert eS5 nicht, daß 1n einem be-
merkenswerten Gegensatz seiner ursprünglichen Lehre VO Nirvana spater 1n seinen
nördlichen und östlichen Verbreitungsgebieten, also 1n der Schulrichtung des
Mahayana-Buddhismus, VOonNn dem .Gücksland“ Sukhavati, einem 1 fernsten Westen
lokalisierten Paradies, Ansichten vertrat, die ann nachträglich dem Buddcha als
Lehrunterweisung se1ines Lieblingsjüngers Ananda 1ın den Mund gelegt wurden. Wie
meist 1mM Bereich des Buddhismus, sind auch diese Texte über Sukhavati, das ara-
1es5 des Westens, VON beträchtlicher Weitschweifigkeit, daß ihr wesentlicher Inhalt
durch auszugsweise /itate charakterisiert werden kann“:
„Die Welt Sukhavatr, Ananda, die ist reich und blühend, behaglich, Fruchtbar und angefüllt miıt vielen
Öttern und Menschen. Und ın jener Welt, Ananda, da gibt keine Höllen, keine Tiergeburten“*, keine
Gespenster, keine äamonen Uun!| überhaupt keine unheilvollen Wiedergeburten. Und ın dieser uUuNnserTer Welt
erscheinen nicht solche Edelsteine, wıe s1e ın der Welt Sukhaävatı existieren.
Und Sukhavatı, Ananda, äßt viele köstliche Dükfte ausstromen, sıe ıst reichjene Welt

einer großen Vielzahl VO:!  } Bäumen und Früchten, geschmückt mit Juwelenbäumen, die aufgesucht werden
VO:  - Scharen verschiedenster Vögel mit siüßen Stimmen
Und nirgendwo ıIn dieser Welt Sukhavatı hört man etwas Schändliches Und deshalb, Ananda, wird
J1ese Welt Sukhavatl, ‚das Glücksland”‘ genannt Fin Weltzeitalter möchte ohl Ende gehen, während
die Gründe ZU Glück ıIn der Welt Sukhavatı verkündet werden, und doch würde mMan nicht alle Gründe
tür das Glück nennen können.

Das Paradies des Islam
Im Unterschied dieser buddchistischen Darstellung, die erst nachträglich als Verkün-
digung des Stifters ausgegeben wurde, geht die islamische Paradiesesvorstellung unmıiıt-
telbar auf Mohammed zurück. In der 56 Sure des Koran verheißt der Prophet, daß die
Rechtgläubigen 1NS Paradies gelangen und dort leben werden:

Sukhavatıvyuüha 15ff Eliade, Geschichte der religiösen Ideen Quellentexte, bers. hg VO  -

Lanczkowskıi, Freiburg Br. 1981, 301 ff
21 Wiedergeburten VO: Menschen ın tierischer Gestalt

114

Paradiesische Zustände 

Der Zustand des Paradieses gleicht weithin demjenigen auf den Inseln der Seligen. In 
beiden Fällen handelt es sich um eine Befreiung aus der zeitlichen Begrenzung des irdi­
schen Daseins und um eine schlechthinnige Erhöhung der diesseitigen Existenz, die 
durch die Verfügung über eine unerschöpfliche Fülle aller irdischen Güter gekennzeich­
net ist. 
Variationen dieses Vorstellungsinhaltes ergeben sich aus den unterschiedlichen Voraus­
setzungen irdischer Lebensräume. Es wäre daher sinnlos, beispielsweise in den beiden 
Paradiesen der Eskimos, einem himmlischen und einem unterirdischen, eine für tropi­
sche Gegenden charakteristische Fülle pflanzlicher Nahrungsmittel zu erwarten, die in 
arktischen Gebieten unbekannt sind. Demgegenüber erhofft sich der Eskimo uner­
schöpfliche Jagdgründe. 
Unter den Paradiesesvorstellungen der großen Weltreligionen verdienen diejenigen des 
Buddhismus und des Islam besondere Beachtung. 

Das Land Sukhavat1 

Da der Buddhismus es verstanden hat, unterschiedliche und höchst widerspruchsvolle 
Anschauungen seinem System zu integrieren, verwundert es nicht, daß er in einem be­
merkenswerten Gegensatz zu seiner ursprünglichen Lehre vom Nir~na später in seinen 
nördlichen und östlichen Verbreitungsgebieten, also in der Schulrichtung des 
Mahay-a:na-Buddhismus, von dem .Gückslandu SukhavatI, einem im fernsten Westen 
lokalisierten Paradies, Ansichten vertrat, die dann sogar nachträglich dem Buddha a ls 
Lehrunterweisung seines Lieblingsjüngers Ananda in den Mund gelegt w urden. Wie 
meist im Bereich des Buddhismus, so sind auch diese Texte über Sukh-a:vatl, das Para­
dies des Westens, von beträchtlicher Weitschweifigkeit, so daß ihr wesentlicher Inhalt 
durch auszugsweise Zitate charakterisiert werden kann20

: 

.Die Welt Sukh:ivatr, o Ananda, die ist reich und blühend, behaglich, fruchtbar und angefüllt mit vielen 
Göttern und Menschen. Und in jener Welt, Ananda, da gibt es keine Höllen, keine Tiergeburten21

, keine 
Gespenster, keine Dämonen und überhaupt keine unheilvollen Wiedergeburten. Und in dieser unserer Welt 
erscheinen nicht solche Edelsteine, wie sie in der Welt Sukh:rvatr existieren. 
Und jene Welt Sukh:ivatr, Ananda, läßt viele köstliche Düfte ausströmen, sie ist reich 
an einer großen Vielzahl von Bäumen und Früchten, geschmückt mit Juwelenbäumen, die aufgesucht werden 
von Scharen verschiedenster Vögel mit süßen Stimmen ... 
Und n irgendwo in dieser Welt Sukh:ivatr hört man etwas Schändliches . .. Und deshalb, o Ananda, wird 
diese Welt Sukh:rvatr, ,das Glücksland', genannt ... Ein Weltzeitalter möchte wohl zu Ende gehen, während 
die Gründe zum Glück in der Welt Sukh:ivatr verkündet werden, und doch würde man nicht alle Gründe 
für das Glück nennen können." 

Das Paradies des Islam 

Im Unterschied zu dieser buddhistischen Darstellung, die erst nachträglich als Verkün­
digung des Stifters ausgegeben wurde, geht die islamische Paradiesesvorstellung unmit­
telbar auf Mohammed zurück. In der 56. Sure des Koran verheißt der Prophet, daß die 
Rechtgläubigen ins Paradies gelangen und dort leben werden: 

20 Sukh:rvatrvyuha 15 ff.; M. Eliade, Geschichte der religiösen Ideen. Quellentexte, übers. u. hg. von 
G. Lanczkowski, Freiburg i. Br. 1981, 301ff. 

21 Wiedergeburten von Menschen in tierischer Gestalt. 

114 



auf geflochtene Kissen sich stützend,
einander gegenüber sitzend.
Es bedienen sie eWI1g Junge Knaben,
die AUS Krügen, Kannen und Bechern S1E laben,
hne da SIE davon Rausch und Kopfweh haben,
ihnen bst reichen, wıe sie’s begehren,
und Geflügel, welches s1e SEIIN verzehren,
uch die großäugigen Mädchen wıe Perlen, INn der Muschel verborgen,
als Lohn für ihr Streben und DSorgen.
Ort werden c1e nicht verspottet och beschuldigt;
mit dem Friedensgruß WIT'! ihnen gehuldigt.”

Diese sehr weltliche Sicht, die eın häufiges Argument anti-islamischer Polemik bildete,
1st jedoch nicht die einz1ıge Aussage, die Mohammed über das Paradies getroffen hat

anderer Stelle des Korans, nämlich Sure 13, 2 / verkündete der Prophet, da die
höchste Seligkeit, die dem Menschen beschert werden könne, darin bestünde, (Gott
schauen dürten.
Es dürfte sicher se1n, daß Mohammed eın un dasselbe Paradies gedacht hat, als
65 einerseıts In weltlichen Bildernun andererseits 1n einer vergeistigten Schau charakte-
risierte. LDiese Tatsache verweist auf die religionsgeschichtlich wichtige Beobachtung,
da für die Wesenserfassung des Paradieses se1ne Lokalisierung VOnNn untergeordneter Be-
deutung ist, daß also nicht die sich verlockende These aufgestellt werden kann, eine
Vergeistigung der Vorstellungen VO Paradies sel mit seiner Verpflanzung Aaus irdischen
In himmlische Bereiche verbunden.

Die Topographie des Paradieses
Tatsächlich ıst eiıne Topographie des Paradieses, Wenn S1e überhaupt versucht wird, jel
weniger eiıne Angelegenheit der religiösen Aussage als eine solche der Entdeckungsge-
schichte. Das geht eindeutig daraus hervor, dalß och 1mM Zeitalter der Entdeckungen die
Mannschatten der großen Seefahrer geglaubt haben, die Vorhöte des Paradieses errei-
chen können, und da erst Ende des 15 Jahrhunderts das Paradies als SCOBId-
phische Örtlichkeit auf den WeltkartenINmıiıt den vorher weißen Flecken
torschter Gebiete verschwand“.

Das Paradies als totaliter aliter
Diese Beobachtung besteht unabhängig VO  - der Tatsache, daß daneben und schon Frü-
her das Jenseits 1n vergeistigter 1C als eın totaliter aliter verstanden worden ist, das
sich jeder räumlichen Erfassung entzieht. S50 wird 1n den Upanishaden, religions-
philosophischen Jlexten Altindiens, das Brahman, die dem Paradies vergleichbare
Sphäre des Absoluten, ıIn die die Seelen der Verstorbenen kingang finden, 1n folgender
Weise miıt ftormenschönen Worten beschrieben®:
„Dort euchtet nicht die S5onne, nicht Mond Uun! Sterne
och diese Blitze, geschweige irdisches Feuer.
Ihm, dem Glänzenden, glänzt alles nach,
VO'  - seinem Glanze erglänzt diese Welt“

22 Rein, Die europäische Ausbreitungberdie Erde Potsdam 1931, Lars-Ivar Ringbom, Graltempel
und Paradies, Stockholm 1951, 270
Kathaka-Upanishad, 15; Deussen, Sechzig Upanishad’'s des Veda, Darmstadt 1963, 284; Ders
Elemente der Metaphysik, Leipzig 1907, 271

115

• ... auf geflochtene Kissen sich stützend, 
einander gegenüber sitzend. 
Es bedienen sie ewig junge Knaben, 
die aus Krügen, Kannen und Bechern sie laben, 
ohne daß sie davon Rausch und Kopfweh haben, 
ihnen Obst reichen, wie sie's begehren, 
und G€flügel, welches sie gern verzehren, 
auch die großäugigen Mädchen wie Perlen, in der Muschel verborgen, 
als Lohn für ihr Streben und Sorgen. 
Dort werden sie nicht verspottet noch beschuldigt; 
mit dem Friedensgruß wird ihnen gehuldigt." 

Diese sehr weltliche Sicht, die ein häufiges Argument anti-islamischer Polemik bildete, 
ist jedoch nicht die einzige Aussage, die Mohammed über das Paradies getroffen hat. 
An anderer Stelle des Korans, nämlich Sure 13, 22, verkündete der Prophet, daß die 
höchste Seligkeit, die dem Menschen beschert werden könne, darin bestünde, Gott 
schauen zu dürfen. 
Es dürfte sicher sein, daß Mohammed an ein und dasselbe Paradies gedacht hat, als er 
es einerseits in weltlichen Bildern und andererseits in einer vergeistigten Schau charakte­
risierte. Diese Tatsache verweist auf die religionsgeschichtlich wichtige Beobachtung, 
daß für die Wesenserfassung des Paradieses seine Lokalisierung von untergeordneter Be­
deutung ist, daß also nicht die an sich verlockende These aufgestellt werden kann, eine 
Vergeistigung der Vorstellungen vom Paradies sei mit seiner Verpflanzung aus irdischen 
in himmlische Bereiche verbunden. 

Die Topographie des Paradieses 

Tatsächlich ist eine Topographie des Paradieses, wenn sie überhaupt versucht wird, viel 
weniger eine Angelegenheit der religiösen Aussage als eine solche der Entdeckungsge­
schichte. Das geht eindeutig daraus hervor, daß noch im Zeitalter·der Entdeckungen die 
Mannschaften der großen Seefahrer geglaubt haben, die Vorhöfe des Paradieses errei­
chen zu können, und daß erst gegen Ende des 15. Jahrhunderts das Paradies als geogra­
phische Örtlichkeit auf den Weltkarten zusammen mit den vorher weißen Flecken uner­
forschter Gebiete verschwand22

• 

Das Paradies als totaliter aliter 

Diese Beobachtung besteht unabhängig von der Tatsache, daß daneben und schon frü­
her das Jenseits in vergeistigter Sicht als ein totaliter aliter verstanden worden ist, das 
sich jeder räumlichen Erfassung entzieht. So wird in den Upanishaden, religions­
philosophischen Texten Altindiens, das Brahman, die dem Paradies vergleichbare 
Sphäre des Absoluten, in die die Seelen der Verstorbenen Eingang finden, in folgender 
Weise mit formenschönen Worten beschrieben23

: 

.Dort leuchtet nicht die Sonne, nicht Mond und Sterne 
noch diese Blitze, geschweige irdisches Feuer. -
Ihm, dem Glänzenden, glänzt alles nach, 
von seinem Glanze erglänzt diese ganze Welt." 

22 A. Rein, DieeuropäischeAusbreitungüberdie Erde, Potsdam 1931, 99. -Lars-lvar Ringbom, Graltempel 
und Paradies, Stockholm 1951, 270. 

23 Ka:thaka-Upanishad, 15; P. Deussen, Sechzig Upanishad's des Veda, Darmstadt 41963, 284; Ders., 
Elemente der Metaphysik, Leipzig 41907, 271. 

115 



Das universale Eschaton
Jedoch sind auch mıiıt diesem ext die religionsgeschichtlichen Jenseitsvorstellungen
nicht erschöpfend erfaßt. Denn neben der Schau eines kontemporären Jenseits, wI1ıe sS1e
hier vorliegt, steht die universal-eschatologische Sicht, die Erwartung nämlich der end-
zeitlichen Verwandlung der Welt In einen paradiesischen Zustand. Sie beruht auf einer
irreversiblen, teleologischen Geschichtsschau, die einen einmaligen Ablauft irdischen
Geschehens zwischen Schöpfung un eitende beinhaltet
Zarathustra ist unter den außerbiblischen Propheten der ers BEeEWESECN, der diese escha-
tologische Verklärung der samten Erde ın einen Zustand verkündet hat, In dem sS1e
vollkommen Seın wird, „nicht alternd noch sterbend, nicht verwesend och verfaulend,
ew1g lebend, eWw1g gedeihend”*‘,

24 Yasht 19, 89:; Geldner, Anm 17),

116

Das universale Eschaton 

Jedoch sind auch mit diesem Text die religionsgeschichtlichen Jenseitsvorstellungen 
nicht erschöpfend erfaßt. Denn neben der Schau eines kontemporären Jenseits, wie sie 
hier vorliegt, steht die universal-eschatologische Sicht, die Erwartung nämlich der end­
zeitlichen Verwandlung der Welt in einen paradiesischen Zustand. Sie beruht auf einer 
irreversiblen, teleologischen Geschichtsschau, die einen einmaligen Ablauf irdischen 
Geschehens zwischen Schöpfung und Weltende beinhaltet. 
Zarathustra ist unter den außerbiblischen Propheten der erste gewesen, der diese escha­
tologische Verklärung der gesamten Erde in einen Zustand verkündet hat, in dem sie 
vollkommen sein wird, . nicht alternd noch sterbend, nicht verwesend noch verfaulend, 
ewig lebend, ewig gedeihend"24 • 

24 Yasht 19, 89; Geldner, a. a. 0. (Anm. 17), 45. 

116 


