WALTER RABERGER

Der Fundamentalismus — Eine Illusion?

I. Voriiberlegungen zu einem Problembestand

1. Theorie — Praxis — Theorieverzicht

Die Beschiftigung mit dem ,Fundamentalismus™ ist von zwei Zielsetzungen geleitet:
a) von der Absicht, gegeniiber einem Phinomen der praktischen Erfahrungswelt die
Augen nicht zu verschlie3en;

b) vondem theoretischen Interesse, konkrete Erfahrungen zu iiberdenken und deren Ur-
sachen und Zusammenhinge systematisch zu erkliren.

Gerade diese Zuordnung von Praxis und Theorie diirfte in unserer Zeit aber zu einem
besonderen Problem geworden sein. Die Hochburgen der theoretisch-wissenschaft-
lichen Beschiftigungen, namlich die universitidren Einrichtungen und Forschungs-
Institutionen, etablieren sich immer mehr als Apparaturen einer Experten-Hierarchie
mit dem Anspruch, der eigentlich kompetente Faktor im Erfassen und Verstehen einer
héchst komplizierten Welt zu sein. Der Wissenschaftsbetrieb mit seiner anwachsenden
Ausdifferenzierung kann vom durchschnittlichen BildungsbewuBtsein in keiner Weise
auch nur annihernd begriffen werden. Die Umsetzung des theoretischen Wissensstan-
dards in den praktischen Lebensflul3 verstirkt erst recht die spiirbare Spannung von
theoretischem Wissen und praktischer Anwendungsfihigkeit. Die totale Technifizie-
rung und elektronische Verwaltungsbiirokratie degradieren den ,Normal-Menschen”
zum biologischen Werkzeug fiir Knopfdruckbedienung ohne Méglichkeit der Einsicht
indie zugrundeliegenden Programme und weltanschaulichen Entwiirfe. Expertenkom-
petenz einerseits und zur Theorieunfihigkeit verurteilte Konsumhaltung andererseits
bewirken ein Unbehagen im SelbstbewufBtsein des Menschen, welches als ,Ohn-
machtserlebnis” oder als ,Hilflosigkeitserfahrung” empfunden wird. Nicht selten wird
diese praktische Erfahrung des Einsichts-Verlustes zum AnlaB fiir eine ausgesprochene
Theoriefeindlichkeit, die zur radikalen, aggressiven Ablehnung all dessen werden
kann, was man nicht mehr versteht oder durchschaut. Die Angst vor dem ,Ausgeliefert-
sein”schlagt um in die fanatische Abwertung jener Dimension, die sich dem Zugriff ent-
zogen hat. Hinter dem methodischen und strategischen Theorieverzicht verbirgt sich
eine existentielle Verunsicherung ebenso wie die Uberzeugung von ,der Inadiquatheit
des wissenschaftlich-technischen Rationalismus als einziges Orientierungsmittel fiir
das moderne soziale Leben™. Inmitten einer sikularisierten Gesellschaft erstarken auf-
fallend jene stabilisierenden Orientierungsmuster fiir eine Lebensbewiltigung, wie wir
sie bereits aus mythischen Deutungssystemen kennen. Brauchtums- und Traditions-
pflege, Tendenz zur Innerlichkeit, mystische Begegnung mit dem Naturhaften und Kos-
mischen, Betonung des Archetypischen und der Symbolwelt, Abwertung des kritisch-

1 Vgl. Chr. Gremmels, Fundamentalismus, in: Historisches Wérterbuch der Philosophie (Hg. von J. Ritter),
Darmstadt 1972, Bd. 2, 1133: ,Fundamentalismus hei3t zunichst die amerikanische Variante eines in der
Theologie des 19. und 20. Jh. verschiedentlich zutage tretenden antimodernistischen Affekts.”

2 D. Anthony/Th. Robbins/P. Schwartz, Zeitgendssische religitse Bewegungen angesichts der herrschen-
den Sakularisierung, in: Concilium 19 (1983) 11.

160



reflexiven Verhaltens: dies alles sind nur Teilaspekte eines allgemeinen Selbstverstind-
nisses. Auf der Ebene des Religisen 148t sich eine dhnliche Tiefenstruktur ermitteln,
dienicht nur konfessionelle Grenzen sprengt, sondern gleichfalls eine weitgehende Pro-
blemiibereinstimmung mit den gesellschaftlichen Verhiltnissen aufweist.® In besonde-
rer Weise entwickelt sich eine Theologie-Feindlichkeit, eine Zuwendung zu ,Gurus®,
deren ,Geist-Erfahrungen” mehr Beachtung geschenkt wird als den intellektuellen Aus-
einandersetzungen von akademisch ausgebildeten Theologen. ,Grammatiken, Wérter-
biicher, wissenschaftliche Kommentare oder Handbiicher verschwinden zugunsten
einer Uberfiille an Meditationsbiichern, Zsthetisch ansprechenden Bildbinden oder
Ausgaben gesammelter Predigten”, die verwaltete und verwaltende Pastoralpraxis
bleibt auf Distanz zur universitiren Theologie, weil von dieser nur Verunsicherung pro-
duziert wiirde.

2. Pluralismus als Verunsicherung und Orientierungsverlust

Bevor eine begriffliche Festlegung dessen, was ,Fundamentalismus” oder ,Integralis-
mus” bedeuten mége, umrissen wird, sei auf ein Wort K. Rahners hingewiesen, wodurch
eine recht wesentliche Aufdeckung des Phinomens geboten wird:

,Es dngstigt den Menschen, keinen verfiigbaren absoluten Fixpunkt zu haben in der integrierten Instabilitit
des offenen Systems des menschlichen Daseins; er wagt es nicht, sich loszulassen in die Unverfiigbarkeit der
einzigen Einheit dieser unintegrierten Ganzheit des Pluralen, die nach riicckwérts: inden verborgenen Anfang,
nach vorwirts: in die ungeplante Zukunft, nach oben: in die Unbegrenztheit der Transzendenz und nach un-
ten: in die dunkle Faktizitit des Materiellen offen ist®

Das Unbehagen, welches den ,Fundamentalismus” aus sich entld3t, beruht zu einem
guten Teil auf jener existentiellen Angst, ohne verfiigbare, absolute Stabilitit in den Be-
ziehungen zum Menschen, zur Welt und zur Sinninstanz® nicht bestehen zu kénnen.
Offenheit und Uneindeutigkeit, Verlust einer klaren Standortbeziehung provozieren
Verunsicherung, schaffen Orientierungsprobleme. Wenn freilich die Uberzeugung be-
steht, daf3 der Mensch doch gerade jenes Wesen wiire, das sich ausdriicklich vom Uber-
kommenen und Gewohnten, vom Gestrigen freisetzen kénne, sich in der Kreativitit des
Fortschritts auf eine offene Zukunft hin bewege, dann sei dadurch nicht verdeckt, daf3
die Preisgabe des bislang Geltenden nur durch Setzung einer neuen Geltung, durch Er-
wartung eines Orientierungsgewinnes verkraftet und in den Lebensflu3 hinein inte-
griert wird. Grundsitzlich sind aber jene Umbruchsphasen, jene Augenblicke der Ab-
l6se des bisher Geltenden durch ein neues Orientierungsmuster und durch ein neues
Stabilititssystem mit Spannungen und Aggressionen verbunden.”

3 Vgl. St. Pfiirtner, Traditionalistische Bewegungen im gegenwirtigen Katholizismus, in: R. Frieling (Hg.),
DieKirchenundihre Konservativen. Traditionalismus”und ,Evangelikalismus” in den Konfessionen, Gét-
tingen 1984, 35: ,So gewichtig diese Differenz zwischen Konservativ-Evangelikalen und katholischen Tra-
ditionalisten als Bekenntnisunterschied sein mag . . . Sie beriihrt gleichsam nur die Oberfldche, nicht die
Tiefenstruktur . . . Die Ubereinstimmungen weisen innere Verbindungen mit den Tendenzen im nicht-
kirchlichen Gesellschaftsfeld auf . . ”

4 J. H. Schroedel, Remythologisierung der Bibel? Bemerkungen zu einer Situationsanalyse Eugen Drewer-
manns, in: Herder Korrespondenz 39 (1985), 277.

5 K. Rahner, Theologische Reflexionen zum Problem der Sikularisierung, in: SzTh VIII, 665.

¢ Vgl. V. E. Frankl, Der Wille zum Sinn, Bern ?1977; G. Sauter, Was heiBt: nach Sinn fragen? Eine
theologisch-philosophische Orientierung, Miinchen 1980; H. Spinner, Pluralismus als Erkenntnismodell,
Frankfurt 1974; A. Schwan, Pluralismus und Wahrheit, in: Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft
(Freiburg-Basel-Wien 1981) XIX, 144—211.

7 Vgl.: Th. S. Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt 1979; ders., Die Entstehung
des Neuen. Studien zur Struktur der Wissenschaftsgeschichte (hg. von L. Kriiger), Frankfurt 1978; W. Die-
derich (Hg.), Theorie-Diskussion. Theorien der Wissenschaftsgeschichte, Frankfurt 1974; G. Gutting

161



Die Erfahrung, {iber kein angemessenes Problemlésungsverfahren zu verfiigen, die Er-
fahrung des Aporetischen, die Erfahrung des Offenen, Unabgeschlossenen, die Scheu
gegeniiber dem noch nicht Bewahrten, die Angst vor der Destabilisierung von Verhal-
tensmustern und Erwartungen 16sen Unruhe und Verunsicherung aus. Dal3 diese Vor-
gange nicht nur durch Um-Orientierungsphasen belastet werden, sondern gleichfalls
durch die Strukturen pluraler Systeme, ergibt sich vor allem dadurch, dal3 der neuzeitli-
chePluralismus die verschiedenen Lebensau3erungen, die verschiedenen Denkmodelle
nicht mehr als harmonisierbare Ordnungsvielfalt prasentiert. ,Nun bedeutet das Auf-
tauchen alternativer Wirklichkeitsbestimmungen immer eine Bedrohnung, da damit
deutlich wird, daB die eigene nicht zwingend ist, das heil3t, sie wird in den Raum des
Problematischen geriickt.”® Der Anschein der Beliebigkeit und Relativitit von An-
schauungen, Feststellungen und Theorien mul3 natiirlich im Bereich des christlichen
Selbstverstandnisses beunruhigen, insofern der Glaube von seiner Einbettung in den
einen, giiltigen, wahren Sinngrund iiberzeugt sein méchte. ,Denn bis in das konkrete
kirchliche Leben hinein macht sich der Pluralismus in der Theologie . . . geltend und
stellt an Amtstriager und Glidubige in der Kirche die Frage, wie bei diesem Pluralismus
eine wahre Einheit des Bekenntnisses aufrechterhalten werden konne’,? zumal die ver-
schiedensten theologischen Meinungen sich nicht mehr als alternative Erklarungs-
modelle anbieten, sondern diese weitgehend auf3erhalb eines ,gemeinsamen Verstand-
nishorizontes”'? agieren und damit die Verstindigung durch die Disparatheit der
Aussagen verhindern.

Das Erlebnis der willigen Zuhérer bei Bildungswerk-Vortriagen, daB jeder Referent et-
was anderes ,verkiindet”, 16st in manchem glaubigen Herzen Resignation oder Protest
aus, der freilich meistens nicht zur kritischen Reflexion fithrt, sondern zum Besuch von
,Lichtbilder-Vortrigen” und meditativen ,Beruhigungs-Ubungen”. Nicht selten aber
rekrutieren sich aus den Reihen derer, die sich mit Dias nicht trésten lassen wollen, die
.Retter” des einfachen Glaubens: die ,Fundamentalisten”. Die Angst, da3 keiner mehr
wiiBte, was ,wahr” sei, daf} eben alles méglich und sagbar werden kénnte, diese Angst
mobilisiert Krifte, wieder jene ,verfiigbaren absoluten Fixpunkte” zu garantieren, Krif-
te, die psychotherapeutische Funktionen aufweisen.

3. Ein ,unerschiitterliches Fundament"?

S. Freuds Bemerkung von den ,drei Krinkungen!! des Menschen kénnte als Aphoris-
mus zu einer grundsitzlichen Problem-Erfahrung verstanden werden: durch Koperni-
kus sei der Mensch aus dem Zentrum des Kosmos geriickt, durch Darwin habe der
Mensch seine Sonderstellung im ganzen einer Lebensentwicklung verloren, durch die

(Ed.), Paradigms and Revolution. Appraisals and Applications of Thomas Kuhn's Philosophy of Science,
Notre Dame and London 1980.

8 F Schupp, Auf dem Weg zu einer kritischen Theologie (QD 64), Freiburg-Basel-Wien 1974, 35: siehe eben-
da, 35: ,Der Pluralismus gegenwirtig gegebener Weltanschauungen und Theologien 146t sich nicht (zu-
mindest nicht generell und durchgehend) auflogisch kontradiktorische Alternativen bringen . . . Ausdem
Urteil iberdie . . . ,groBe’ oder,gréBere’ Wahrscheinlichkeit der einen Konzeption folgt . . . nicht . . .die
Falschheit der anderen”

? K. Rahner, Der Pluralismus in der Theologie und die Einheit des Bekenntnisses in der Kirche, in: SzTh IX,
11.

10 Ebenda, 15.
1 Vgl.: H. Wein, Positives Antichristentum. Nietzsches Christusbild im Brennpunkt nachchristlicher An-
thropologie, Den Haag 1962, 66.

162



Tiefenpsychologie hétte das menschliche Selbstbewul3tsein die Illusion der Selbstver-
fligung entdeckt.

GewiB, in dieser epochalen Erfahrung von Relativitiat und Bezogenheit des mensch-
lichen Selbst liegt eine gewaltige Herausforderung fiir die Stabilisierungsabsicht des
Selbstwertgefiihls, fiir die VerlaBlichkeit einer Ordnungsstrategie. Vielleicht kdnnte
man hinzufiigen, daB sich eine vierte Krinkung abzuzeichnen beginnt, wo eine letzte
Selbstsicherheit im Anspruch auf Vernunft und Intelligenz durch eine kiinstlich-
elektronische Intelligenz von digital-biniren (auf Zahlen und ,wahr” — ,falsch” redu-
zierten) Strukturenin Frage gestellt wird: ein Verlust der letzten GewiB3heit des noch vor-
handenen Selbstwertgefiihls?

Es gehort gerade zum Wesentlichsten der menschlichen Lebensanstrengung, Ordnungs-
systeme zu entwerfen, fundamentale Stabilisierungsmodelle zu erstellen, um der ge-
fahrlichen Offenheit des Lebensvollzuges im Hinblick auf bedrohliche Uberraschungen
zu begegnen. Die ,Erfahrung des schutzlosen Ausgeliefertseins an die Kontingenzen
einer nicht beherrschten Umwelt”*? war das Grundproblem aller archaischen Gesell-
schaften: der Mythos vermochte illusionir die gefahrliche Natur mit der menschlichen
Kultur zu versshnen. Eine fundamentale Einordnung des Menschen in den grofen welt-
haften Zusammenhang erbrachte Orientierungsgewinn und Sinnvermittlung. Was der
Mythos (allerdings nurillusionir) zu bewiltigen vorgab, das versuchte Rationalitét real
in den Griff zu bekommen: durch Gewil3heit des Wissens, durch die Anstrengung des
Begriffs. Es wire eine Verkennung der Rationalitit, ihrem kritischen Unterfangen nur
destruktive Absichten hinsichtlich der menschlichen Selbstvergewisserung zu unter-
stellen. In der Frage nach der Geltung der fundamentalen Orientierungslinien, in der
Frage nach der Vergewisserung von Wahrheit, in dem methodischen Bedenken des Zu-
sammenhangs von ,Ursache-Mittel-Ziel-Zweck” -Abldufen kampft Rationalitit letzt-
lich um ein .fundamentum inconcussum®, ein unerschiitterliches Fundament fiir
Handlungs- und Orientierungssysteme. In der Frage nach den ,Ursachen” und den ,not-
wendigen” Bedingungen der Vorginge und Phinomenesollen eben unberechenbare Zu-
falligkeit und angstmachende Beliebigkeit ausgegliedert werden. Weil etwas unter
diesen und jenen Voraussetzungen, unter diesen und jenen Bedingungen und Gegeben-
heiten sich ,notwendig” so verhilt, dieses und jenes ,zuverlassig” bewirkt, deshalb ver-
mittelt Rationalitit jene fundamentale Objektivitit, die GewiBheit und Eindeutigkeit
erzeugt. Man kénnte — ein wenig zynisch — dem Rationalitdtsmodell ein ,fundamen-
talistisches” Interesse unterstellen, wiirden nicht freilich jene ausschlaggebenden Ele-
mente des Fragens, Zweifelns, Uberpriifens, Kritisierens und Beweisens fiir die Rationa-
litatsstruktur konstitutiv sein, welche Elemente wir gerade in den eigentlich
fundamentalistischen” Entwiirfen vermissen.

Die Wissenschaftsgeschichte gibt héchst aufschlufireiche Hinweise auf den mensch-
lichen Umgang mit dem Aporetischen, dem Ausweglosen, mit der Wissensbegriindung
und Wissenskritik.?® In exemplarischer Weise seien nur einige Brennpunkte herausge-
griffen, wie etwa jener so entscheidende Ansatz bei R. Descartes, der am Ende einer Epo-
che rationaler Wissensbegriindung und Vernunftkritik steht: das aristotelisch-thomi-
stische Zuordnungsschema von ,Denken und Sein” hat nimlich in Verbindung mit der

12 | Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt 1982, Bd. 1, 77.

13 Vgl. das Aristoteles-Zitat bei R. Schaeffler, Glaubensreflexion und Wissenschaftslehre. Thesen zur Wis-
senschaftstheorie und Wissenschaftsgeschichte der Theologie (QD 82), Freiburg-Basel-Wien 1980, 12,
Anm. 2: ,Alle, die eine gute Fahrt (Europia) gewinnen wollen, miissen zunichst auf kunstgerechte Weise
die Ausweglosigkeit (Aporiai) erfahren.”

163



Argumentationsfigur von ,Notwendigkeit” und ,Ursache” noch fiir eine unproblemati-
sche Begriindung von Objektivitit und WissensgewiBheit gesorgt; die skotistische,
voluntaristische und nominalistische Vernunftkritik hat hingegen eine neue Fragestel-
lung nach der Einsicht und Vergewisserung dessen, was wahr und wirklich sei, provo-
ziert, Descartes hat diese epochale Spannung aufgegriffen: unter Ausklammerung tra-
ditioneller ,Lésungen” sollte ein ,unerschiitterliches Fundament” fiir die Wahrheits-
begriindung gelegt werden: in der Selbstgewil3heit des autonomen Subjekts, denn im
Akt des Denkens und selbst noch im Akt des Zweifelns erweist sich die héchste Gewif3-
heit der Existenz: cogito, ergo sum!

Nicht die sinnliche Wahrnehmung, die auch Tduschung sein kénnte, nicht die dul3ere
Sachwelt, sondern vielmehr der klare und prizise Gedanke im denkenden Subjekt ist
das Kriterium der Wahrheit. Die fundamentale, durch nichts weiter zu begriindende
Objektivitdt und Zuverlassigkeit bezieht den Beweis aus der SelbstgewiBheit des den-
kenden Menschen. In diesem Ansatz wird die Epochenschwelle zur Neuzeit gesehen.
Offenbarung und Tradition scheiden in der Folge aus einer verniinftigen und argumen-
tativen Wahrheitsvergewisserung aus: ein ,Fundamentalismus” der Subjektivitit? Die
Korrektur dieses Denkens blieb nicht aus. In der ,Kritik der reinen Vernunft” hat I. Kant
die Frage nach der Wahrheit und Objektivitit des Wissens und der Erkenntnis nach dem
.sicheren Gang einer Wissenschaft” neu gestellt. Weder durch Erfahrung und Beobach-
tung allein, noch durch eine ausschlieflich rationale Konstruktion des denkenden Sub-
jektes wird Erkenntnis objektiv fundiert: durch die Titigkeit des Verstandes, welcher
Sinneseindriicke und Vorstellungen mit vorausgehenden ,Begriffen” und Denkmodel-
len ordnet, wird die Welt der Gegenstinde objektiv. Rationalismus und Empirismus
sind iiberwunden; die Erfahrung selbst ist eine Erkenntnisart des tatigen Verstandes,
nicht eine Unmittelbarkeit der Wahrnehmung. So scheidet auch die Unmittelbarkeit der
Gotteserkenntnis durch die geschichtlich ergangene Offenbarung aus einer theoreti-
schen Vergewisserung aus: als Vollzug der praktischen Vernunft mag diese biblische
Weise der Gotteserkenntnis von Bedeutung sein (postulatorische Funktion); das eigent-
liche Fundament fiir eine sichere Erkenntnis (erkenntnis-konstitutiv) liegt in der kon-
struktiven Fahigkeit des (transzendentalen) Subjekts. Insofern dieses Subjekt als er-
kenntniserméglichende Bedingung unabhingig von geschichtlicher Zufilligkeit und
gesellschaftlicher Verdnderung gedacht wird, stellt sich die Frage, ob nicht dadurch
auch in Kants kritischer Philosophie eine erkenntnistheoretische Engfithrung angelegt
ist.

Dem fiir das neuzeitliche BewuBtsein folgenreichen Konzept von der Objektivitit und
Wabhrheitsvergewisserung durch das autonome und konstruktiv-tatige Subjekt trat frei-
lich ein anderes Modell gegeniiber, welches vor allem die naturwissenschaftlich-
technisch gepragte Welt unseres Jahrhunderts bestimmt hat: der ,logische Positivismus”
des Wiener Kreises: ,Die Welt ist alles, was der Fall ist.™* — ,Was der Fall ist, die Tatsa-
che, ist das Bestehen von Sachverhalten!“?®

In einem konsequenten Denkversuch wird wiederum die Frage nach einem ,unerschiit-
terlichen Fundament” des Erkennens und Wissens gestellt: ein ,empirischer Fundamen-
talismus”? Die Welt der Gegenstinde und der Lebensvollziige wird eingeschriankt auf
einen Wahrheits- und Wirklichkeitsbegriff, der nur eine feststellende und vom Subjekt
unabhingige, iiberpriifbare (empirische) Erfahrungsvergewisserung zulaB3t. In der Ent-
sprechung von Tatsachen (reale Gegebenheit) und Sitzen (Sprachlogik) scheint eine

14 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, Frankfurt 141979, 1.
15 Ebenda, 2.

164



kontrollierbare und daher bewahrheitete Objektivitit garantiert. Die methodisch er-
faBte und durch Aussagen protokollierte Sache ist eigentliche Wirklichkeit. Die Aus-
schaltung des Subjektiven, des Persénlich-Individuellen als Faktor des Relativen und
der Unsicherheit im ErkenntnisprozeB ging Hand in Hand mit dem technisch-natur-
wissenschaftlichen Erfolg und schien so wiederum die empirische Bestitigung des Kon-
zepts zu unterstreichen. Die Ablehnung der Metaphysik als sinnloser Spekulation ge-
dachte einen SchluBstrich unter das abendlandische Denken vieler Jahrhunderte zu set-
zen. Diein der Transzendentalphilosophie begriindete Wahrheitsvergewisserung durch
das denkende und kritisch reflektierende ,Ich” wurde umgekehrt als Wende zur Sache,
zu dem, ,was der Fall ist”. Die stolze Souveranitit des Menschen ,fillt” unter anderem
unter eine Reihe von ,Tatsachen”,

Das unterschiedliche Konzept der Begriindung von wahren Aussagen enthilt aber auch
sehr viel Gemeinsames: die Uberzeugung, da3 ,Wahrheit” nicht eine von gestern iiber-
nommene Selbstverstindlichkeit sein kann, sondern nur das, was einer kritischen Frage
standhalt.

Dal3 dieses kritisch-priifende, alles hinterfragende Bediirfnis der menschlichen Wahr-
heitsfindung jedoch selbst von den Bedingungen einer geschichtlichen Verinderung be-
troffenist, diese Wahrheit” hat kein Denker so deutlich herausgestrichen wie der Philo-
soph und Wissenschaftstheoretiker K. Popper, der bereits in der im Jahre 1934
veroffentlichten epochalen Arbeit zur ,Logik der Forschung” zum Ausdruck brachte,
daB alles Wissen nur den Charakter eines hypothetischen Vermutungswissens haben
konne:

.Das alte Wissenschaftsideal, das absolut gesicherte Wissen (episteme), hat sich als ein Idol erwiesen. Die For-
derung der wissenchaftlichen Objektivitit fithrt dazu, daB jeder wissenschaftliche Satz vorléufigist. Erkann
sich wohl bewihren — aber jede Bewihrung ist relativ, eine Bezichung, eine Relation zu anderen, gleichfalls
vorldufig festgesetzten Sitzen . . . Mitdem Idol der Sicherheit, auch der graduellen, fllt eines der schwersten
Hemmnisse auf dem Weg der Forschung; hemmend nicht nur fiir die Kiihnheit der Fragestellung, hemmend
auch oft fiir die Strenge und Ehrlichkeit der Nachpriifung. Der Ehrgeiz, recht zu behalten, verriit ein MiB3ver-
stindnis: nicht der Besitz von Wissen, von unumstéf3lichen Wahrheiten, macht den Wissenschaftler, sondern
das riicksichtslos kritische, das unablissige Suchen nach Wahrheit !¢

Poppers Theorie der ,Falsifikation” und des Vermutungswissens” sowie sein kritischer
Rationalismus” hatten die Fundamente des Positivismus ins Wanken gebracht, siehaben
in wesentlichen Ansitzen zur — heute erst popularisierten — Wissenschaftskritik und
Selbstbesinnung der Vernunft einen Beitrag geleistet (ohne dabei die  kritische Theorie”
der ,Frankfurter Schule” vergessen zu wollen). Durch das systematische Aufdecken der
positivistischen Selbsttauschung in der Frage der Wahrheitsvergewisserung konnte
Rationalitit nur mehr als selbstkritische gedacht werden.

Diese wissenschaftsgeschichtliche Wende, deren gesellschaftliche Folgen nunmehr wie-
der in einer Zuwendung zur Frage der Ethik (UmweltbewuBtsein) und der kreativen
Kunst zur Auswirkung kommen, verhalf auch der Theologie zu einem neuen Selbstver-
stindnis, freilich unter den Gesichtspunkten einer Herausforderung, dieihr oft nicht an-
genehm schien: die Herausforderung einer selbstkritischen Rationalitit, die stets die
Maéglichkeitsbedingungen der eigenen Wahrheitsfindung kritisch hinterfragt, priifend
und revidierend, welche um den offenen Standort des Fragens und Behauptens weil3.
DabB eine solche Theologie als theoretisch-kritische Auseinandersetzung mit der tra-

16 K. R, Popper, Logik der Forschung, Tiibingen *1971, 225; vgl. auch: ders., Auf der Suche nach einer besse-
ren Welt. Vortrige und Aufsitze aus dreiBig Jahren, Miinchen-Ziirich 1984; ders., Objektive Erkenntnis,
Oxford 1972 (dt. Ausgabe 1973); ders., Die beiden Grundprobleme der Erkenntnistheorie, Tiibingen 1979.

165



dierten Wahrheitsvorgabe freilich auch als Destabilisierung einer unveranderbaren,
ewigen Wahrheit interpretiert werden kann, braucht nicht eigens erwidhnt zu werden.

II. Das fundamentalistische Syndrom

Esist fiirwahr eine geféhrliche Vereinfachung, wenn man die wissenschaftsgeschichtli-
chen Linien auf eine verkiirzte Form zu bringen versucht, doch eben in dieser Vereinfa-
chung wird recht deutlich, daf} die rationalistische Folgegeschichte der Aufklarung und
Sakularisierung sowie die Selbstiiberschitzung einer sich nur technisch und instrumen-
tell gebardenden Vernunft weitgehend durch die kritischen Reflexionen gegenwirtiger
Rationalitét in die Schranken gewiesen wurden. Betrachtet man allerdings die Reaktio-
nen des gesellschaftlichen BewulBtseins, dann erleben wir weltweit — auf allen Ebenen
— einen Komplex von Denkmustern und Argumentationsweisen, die nicht die Engfiih-
rung falsch praktizierter und miBBverstandener Vernunft kritisch aufsprengen, sondern
vielmehr in ,vorkritische” und ,vorneuzeitliche” Lebensmodelle zuriickverweisen. Der
islamische Fundamentalismus im Iran mag vielleicht zu jenen Phanomenen gehéren,
die am greifbarsten vermitteln, was ,Fundamentalismus” bedeuten kann. Klammern
wir dieses Geschehen aber einmal aus, um weniger drastische Verstehensmuster der Ge-
genwart zu berithren, dann kann man doch von einer beeindruckenden Zunahme ihn-
licher Phdanomene sprechen.

Ausverstehbaren Griinden wird hier auf die politischen Formen traditionalistischer und
konservativer Stromungen und Ideologien nicht eingegangen'’, das Interesse gilt vor
allem den Strukturen der vielen religitsen Bewegungen, die allen sikularen Vorstellun-
gen zum Trotz ein kriftiges Lebenszeichen von sich geben. Die begriffliche Erfassung
kannzwar mit keinem Konsens aufwarten, dochist dasnicht so entscheidend. Wihrend
nun in der protestantischen Auseinandersetzung von ,Fundamentalismus” und ,Evan-
gelikalismus” die Rede ist, hat man katholischerseits eher die Bezeichnungen ,Traditio-
nalismus” und ,Integralismus” fiir eine Phinomenerfassung bevorzugt. Eine
wissenschaftlich-umfassende Darstellung des Problemfeldes steht aber noch weitge-
hend aus.®

Die folgenden Hinweise stellen nur einen bescheidenen Versuch der Nachzeichnung
jener Merkmale dar, die iiber die konfessionellen und gesellschaftsspezifischen Prigun-
gen hinausgehen:

1. Unkritisierbarer, absoluter Bezugspunkt als Fundament

Fiir diegroBe Gruppe der evangelikalen Bewegung ist wesentlich, daB die Bibel als wort-
hafte Form der Selbstmitteilung Gottes einen radikalen Unbedingtheitscharakter auf-
weist, wobei Sprachgestalt und Inhalt durch nichts in Frage gestellt werden kénnen. In-
sofern in der historisch-kritischen Forschung die methodische Zerstdrung des Gel-
tungs-Charakters der Schrift gesehen wird, kann jede theologisch-kritische Beschifti-
gung mit den Texten nur als modernistische Auflésung der wahren Inhalte empfunden
werden. Die ,fundamentalistische” Exegese bedient sich hauptsichlich der wortlichen
Auslegungs-Strategie in Verbindung mit Harmonisierungsregeln, wobei uneinge-

7 Vgl. u. a.: Concilium 17 (1981), H. 1: Der Neokonservativismus. Ein gesellschaftliches und kirchliches
Problem.

18 Vgl.: J. Barr, Fundamentalismus. Mit einer Einfithrung in die deutsche Ausgabe von G. Sauter, Miinchen
1981 (Fundamentalism, London 1977); R. Frieling (Hg.), Die Kirchen und ihre Konservativen. ,Traditiona-
lismus” und ,Evangelikalismus” in den Konfessionen, Géttingen 1984,

166



schriankt die Annahme vom Ereignis-Charakter des Aufgezeichneten zur Grundvoraus-
setzung gehort. Kann etwas im synoptischen Material infolge disparater Darstellung
einmal nicht zur Ubereinstimmung gebracht werden, wird nicht eine verschiedene Deu-
tung durch die biblischen ,Schreiber”, sondern eben eine verschiedene Geschehens-
Grundlage fiir die Schilderung angenommen.' Die Schrift wird nicht kritisch analy-
siert, sondern in spiritueller Aneignung ,vernommen”. Die Zugehorigkeit zur wahren
Kirche Christi bestimmt nicht die Eingliederung in die konfessionell-kirchlichen Insti-
tutionen, sondern die existentielle Bezugnahme zur Schrift. Die wissenschaftsfeindli-
cheHaltung kommtin der gezielten Ausschaltung der exegetischen Methoden zum Aus-
druck. Nicht Reflexion und Analyse, sondern Entscheidung, nicht Institution und
Theologie, sondern eine durch die Schrift provozierte personale Einstellung prigen den
Glauben.

2. Ungeschichtlichkeit

Werden in den evangelikalen Bestrebungen die Aspekte und Bedingungen der geschicht-
lichen Entstehung und Einordnung biblischer Sprachgestalten zugunsten einer Vorstel-
lung von der geschichtsunabhingigen, uneingeschrinkten Normativitit des Schrift-
wortes in den Hintergrund geriickt, so kann man eine vergleichbare Haltung in
traditionalistischen Kreisen katholischer Provenienz feststellen, wobei allerdings das
fundamentale Interesse nicht sosehr an die Unmittelbarkeit des Schriftwortes, sondern
vor allem an die radikal unverénderlichen Ordnungen der Gesamttradition gebunden
ist. ,Tradition” heiB3t in diesem Kontext: verpflichtende Ordnung mit unkritisierbarem
Geltungsanspruch, aus einem unhinterfragbaren Ursprung bezogene Orientierungs-
stabilitit,

Die behauptete Ungeschichtlichkeit von Wahrheit wird mit der Forderung nach einem
zeitlos-giiltigen Kultzeremoniell und Ritus gegeniiber allen, auf Verinderung bedachten
Standpunkten abgesichert: ,semper idem” als Gottesrede und auch als anthropologi-
sche Dimension.*

3. Kritikimmunisierung und Irrationalismus

Die eigentliche Sprachgestalt des ,Fundamentalismus” und ,Iraditionalismus” ist die
feststellend-konstatierende Rede und nicht der fragende oder problematisierende Ein-
wand. Erfahrungen werden mitgeteilt, sie bediirfen keiner Begriindung. Die Forderung
nach Begriindung wird als destruktiver Zweifel diabolisiert und daher als illegitimes
Verfahren grundsitzlich negiert, weshalb das ,fundamentalistische” BewuBtsein auch
niemals aufgebrochen werden kann, weil es keine argumentativ-diskutierende Ausein-
andersetzung geben darf. Diese Haltung findet auch in ,katholischer” Pastoral mitunter
einen guten Nahrboden: nicht diskutieren, sondern lernen, annehmen, aufnehmen! So
kann man es immer wieder in der ,Praxis” héren.

Die ,Praxis” ist schon ihre eigene Begriindung, sie bedarf keiner theoretischen Anfrage.
Die praktische Urteilsfindung ist keine ,Findung’, sondern eine festgefiigte, tradierte,
ohnedies selbstverstandliche Verhaltensnorm: ein ,Stand-Punkt” — kein ,Gedanken-
Strich“! Jedes diskursiv-kritische Verfahren einer Urteilsfindung wird plakativ mit

12 Vgl. den Hinweis auf Beispiele bei J. Barr, 87—105.

20 Vgl. die Bewegung um Lefebvre: L. Kaufmann, Econe unter Lefebvre — eine Sekte?, in: Orientierung 39
(1975) 118—120; Yves Congar, Der Fall Lefebvre. Schisma in der Kirche? Mit einer Einfithrung von K. Leh-
mann, Freiburg-Basel-Wien 1977.

167



Feindbild-Manier ,verteufelt”, eine starke Emotionalisierung und Fanatisierung gegen-
iiber offenen und daher angstmachenden Problemen erzeugt Intoleranz und ideologi-
sche Verhirtung. Der Dialog ist prinzipiell liquidiert, Begriffe wie ,kollektive Wahr-
heitsfindung”, ,Entfaltung’, ,Rationalitit’ sind Reizwérter fiir unvershnbare
Aggression: es gibt keine diskutierende Wahrheitsfindung, sie ist schon gefunden, sie
bedarf keiner Entfaltung, sie ist uns bereits als endgiiltige Fiille zugesprochen worden;
Wahrheit wird nicht erarbeitet oder rational {iberdacht, sie wird geglaubt.

Die Etikettierung von ,Geschichte — Technik — Vernunft” als strafwiirdige Uberheb-
lichkeit des Menschen fithrt zur mythischen Aufwertung von ,Natur’, ,Emotionalitat’,
JUrsprungssehnsucht”, ,Seelen-Kult’, ,Erfahrungs-Erlebnis’, ,Meditation” im Sinne &st-
licher Religionen (Hinduismus, Buddhismus, Zen).

III. ,Entscheidung ohne kritisches BewuBtsein fithrt zum Irrationalismus — kritisches
BewuBtsein ohne Entscheidung zum Skeptizismus”

Ohne Zweifel beriihrt das ,fundamentalistische” Unbehagen gegeniiber der gegenwarti-
gen BewufBtseinslage ein hochst existentielles Problem. Stellt kritische Rationalitat
namlich alles Wissen als hypothetisches und vorldufiges grundsatzlich immer in Frage,
dann wird jede — auf Handlung abgestimmte — Entscheidung ebenso sich der Vorlau-
figkeit der Begriindung bewuf3t sein miissen. Entscheidungen, die aber stets auf Wider-
rufbarkeit und Revidierbarkeit hin getroffen werden, stellen letztlich eine Verunsiche-
rung fiir die menschliche Erwartungshaltung dar, fithren schlieBlich zum Skeptizismus,
welcher Entscheidungen aussetzt, weil diese als getroffene schon wieder kritisierbar
sind und als falsche sofort wieder zuriickgenommen werden mii3ten. Leben bedeutet
aber nicht nur kritische Reflexion, sondern ebenso ein ,Sich-entscheiden-miissen’, ein
Handeln, auch und gerade unter Einbeziehung des Wissens von der Unzuldnglichkeit
des Wissens: ,Intellektuelle Redlichkeit gebietet den Mut zur Entscheidung, auch wenn
diese belastet ist mit all der Unsicherheit, Dunkelheit und Gefahr, die nun einmal mit
der geistigen Entscheidung eines endlichen, geschichtlich bedingten Geistes verbunden
sind, der um diese seine Bedingtheit weif3 und doch entscheiden muf3."# K. Rahner hat
mit dieser theologischen Uberlegung eigentlich genau das ausgesprochen, was kriti-
scher Rationalismus will: nicht die Verhinderung von Entscheidung (weil sie nur
hypothetisch sein kann), sondern die Strategie der Entscheidung, die sich einbringt mit
der Hoffnung, durch eine besser begriindete und sinnvollere Entscheidung in eine neue
Dimension gehoben zu werden.

Glaube iiberschreitet die Grenzen zweckrationaler, geschlossener Systeme, weil er den
Mut zur Offenheit nicht zu scheuen braucht. Glaube ist aber zugleich ein kritisches Be-
wuBtsein gegeniiber jeder Vorgabe von menschlich-geschichtlicher Endgiiltigkeit.

M. Seckler hat in einem sehr aufschluB3reichen Hinweis die ,befremdliche Tatsache” auf-
gezeigt, ,dal} selbst die groBen theologischen Fachlexika von heute nicht einmal das
Stichwort ,Kritik’ kennen”, > obwohl der biblische Sprachbefund?* mit zahlreichen Be-
legen erhirtet, dafB3 die ,biblische Religion . . . im ganzen als eine einzige, umfassende
kritische Bewegung . . “ zu denken sei, daf3 das ,Wort Gottes, das die Absichten und

2 E Schupp, Auf dem Weg zu einer kritischen Theologie (QD 64), Freiburg-Basel-Wien 1974, 41 (Anm. 54).

22 K. Rahner, Intellektuelle Redlichkeit und christlicher Glaube in: SzZI'h VII, Einsiedeln 1966, 56.

3 M. Seckler, Kritik, Krise, Kritizismus — Besinnung auf die kritischen Aufgaben der Theologie, in: ThQ
162 (1982) 2.

2 ThWNT III, 920—955.

168



Gedanken des Herzens richtet . . ., kpitikdg (Hebr 4,12)"2 wire. Vielleicht ist dieser
Ansatz, daB biblischer Glaube in sich schon kritisches BewuBtsein wiire, im Sinne neu-
zeitlichen Verstandnisses ein wenig iiberzogen, nichtsdestoweniger trigt aber die Theo-
logie als Reflexionsgestalt des Glaubens gerade dafiir Verantwortung, daf3 Glaube nicht
in die Irrationalitat oder Ideologie abgleitet. Wenn biblischer Glaube von seinem An-
satz her schon Kritik an der Verendgiiltigung, der Vergétzung von Welt ist, dann ist
Theologie noch einmal das kritische Bedenken dieser Entscheidungsfunktion des Glau-
bens. Inder theologischen Kraft zur Selbstkritik entrinnt biblischer Glaube damit einer
zirkuldren, ideologischen Selbstbegriindung, erfihrt sich in der Offenheit auf Trans-
zendenz hinimmer als beschenkte Freiheit. Biblischer Glaube iberlebt als Entscheidung
die Liquidierungsinteressen des Skeptizismus, er iiberlebt als kritische Entscheidung
aber ebenso den Tod der ,fundamentalistischen” Versteinerung.

Diese Herausforderung zu durchschauen, wire Aufgabe einer kritischen Theologie.?

25 M., Seckler, ebenda: 6

2 Vgl. R. Schaeffler, Religion und kritisches BewuBtsein, Freiburg-Miinchen1973; ders. Kritik und Anerken-
nung, in: ChGimG XXI (Freiburg 1980), 107—138; T. Rendtorff, Theologie als Kritik und Konstruktion,
in: Theorie des Christentums, Giitersloh, 1972, 182—200; F. Schupp, Kritisches Denken in der Theologie,
in: ZkTh 92 (1970), 328—341.

169



