
BL R

Der Fundamentalismus 1Nne Ulusion?

Vorüberlegungen einem roblembestan

Theorie Praxıs Theorieverzicht
Die Beschäftigung mi1t dem „Fundamentalismus“ ist VO zwel Zielsetzungen geleitet:
a) VOo  »3 der Absicht, gegenüber einem Phänomen der praktischen Erfahrungswelt die
ugen nicht verschließen;

VO dem theoretischen Interesse, konkrete Erfahrungen überdenken und deren Ur-
sachen un Zusammenhänge systematisch erklären.
Gerade diese Zuordnung VO  » Praxis un! Theorie dürfte 1ın unNnseTiTeTr /eit aber einem
besonderen Problem geworden sein. Die Hochburgen der theoretisch-wissenschaft-
lichen Beschäftigungen, nämlich die uniıversitären Einrichtungen und Forschungs-
Institutionen, etablieren sich ımmer mehr als Apparaturen einer Experten-Hierarchie
mıit dem Anspruch, der eigentlich kompetente Faktor 1m Ertassen und Verstehen einer
höchst komplizierten Welt seın Der Wissenschaftftsbetrieb mıiıt seliner anwachsenden
Ausdifferenzierung annn VO durchschnittlichen Bildungsbewußtsein In keiner Weise
auch 11UTr annähernd begriffen werden. Die Umsetzung des theoretischen Wissensstan-
dards In den praktischen Lebensfluß verstärkt erst recht die spürbare Spannung Vo
theoretischem Wissen und praktischer Anwendungsfähigkeit. Die totale Technitfizie-
IuUuNg un elektronische Verwaltungsbürokratie degradieren den „Normal-Menschen“
ZU biologischen Werkzeug für Knopfdruckbedienung ohne Möglichkeit der Einsicht
1n die zugrundeliegenden Programme unweltanschaulichen Entwürte. Expertenkom-
petenz einerseits un! ZUrLr Theorieunfähigkeit verurteilte Konsumhaltung andererseits
bewirken eın Unbehagen 1mM Selbstbewußltsein des Menschen, welches als .‚Ohn-
machtserlebnis“ oder als „Hilflosigkeitserfahrung“ empfunden wird. Nicht selten wird
diese praktische Erfahrung des Einsichts-Verlustes zu Anlaß für eine ausgesprochene
Theorieteindlichkeit, die ZUr radikalen, aggressiven Ablehnung all dessen werden
kann, Was INa  —; nicht mehr versteht oder durchschaut. Diengs VOT dem „Ausgelietert-
sein“ schlägt 1n die fanatische Abwertung jener Dimension, die sich dem Zugriff ent-

hat Hinter dem methodischen un:! strategischen Theorieverzicht verbirgt sich
eine existentielle Verunsicherung ebenso wWwI1e die Überzeugung VON „der Inadäquatheit
des wissenschaftlich-technischen Rationalismus als einzi1ges ÖOrientierungsmittel für
das moderne soziale Leben“?® Inmitten einer säkularisierten Gesellschaft erstarken auf-
allend Jjene stabilisierenden UOrientierungsmuster für ine Lebensbewältigung, wıe WIr  4
S1e bereits aus mythischen Deutungssystemen kennen. Brauchtums- un Iraditions-
pflege, Tendenz ZUTr Innerlichkeit, mystische Begegnung mıit dem Naturhaften un! Kos-
mischen, Betonung des Archetypischen un der 5Symbolwelt, Abwertung des kritisch-

Vgl Chr. Gremmels, Fundamentalismus, ın Historisches Wörterbuch der Philosophie (Hg VO  j Ritter)
Darmstadt 1972, B 1133 „Fundamentalismus heißt zunächst die amerikanische Variante eines ıIn der
Theologie des un Ih verschiedentlich zutage tretenden antimodernistischen Aftekts“

2 Anthony/Th. Robbins/P Schwartz, Zeitgenössische religiöse Bewegungen angesichts der herrschen-
den Säkularisierung, 17 Concilium 19 1a

160

WALTER RABERGER 

Der Fundamentalismus - Eine Illusion? 

1. Vorüberlegungen zu einem Problembestand 

1. Theorie - Praxis - Theorieverzicht 

Die Beschäftigung mit dem .Fundamentalismus"1 ist von zwei Zielsetzungen geleitet: 
a) von der Absicht, gegenüber einem Phänomen der praktischen Erfahrungswelt die 
Augen nicht zu verschließen; 
b) von dem theoretischen Interesse, konkrete Erfahrungen zu überdenken und deren Ur­
sachen und Zusammenhänge systematisch zu erklären. 
Gerade diese Zuordnung von Praxis und Theorie dürfte in unserer Zeit aber zu einem 
besonderen Problem geworden sein. Die Hochburgen der theoretisch-wissenschaft­
lichen Beschäftigungen, nämlich die universitären Einrichtungen und Forschungs­
institutionen, etablieren sich immer mehr als Apparaturen einer Experten-Hierarchie 
mit dem Anspruch, der eigentlich kompetente Faktor im Erfassen und Verstehen einer 
höchst komplizierten Welt zu sein. Der Wissenschaftsbetrieb mit seiner anwachsenden 
Ausdifferenzierung kann vom durchschnittlichen Bildungsbewußtsein in keiner Weise 
auch nur annähernd begriffen werden. Die Umsetzung des theoretischen Wissensstan­
dards in den praktischen Lebensfluß verstärkt erst recht die spürbare Spannung von 
theoretischem Wissen und praktischer Anwendungsfähigkeit. Die totale Technifizie­
rung und elektronische Verwaltungsbürokratie degradieren den "Normal-Menschen" 
zum biologischen Werkzeug für Knopfdruckbedienung ohne Möglichkeit der Einsicht 
in die zugrundeliegenden Programme und weltanschaulichen Entwürfe. Expertenkom­
petenz einerseits und zur Theorieunfähigkeit verurteilte Konsumhaltung andererseits 
bewirken ein Unbehagen im Selbstbewußtsein des Menschen, welches als „Ohn­
machtserlebnis" oder als „Hilflosigkeitserfahrung" empfunden wird. Nicht selten wird 
diese praktische Erfahrung des Einsichts-Verlustes zum Anlaß für eine ausgesprochene 
Theoriefeindlichkeit, die zur radikalen, aggressiven Ablehnung all dessen werden 
kann, was man nicht mehr versteht oder durchschaut. Die Angst vor dem „Ausgeliefert­
sein" schlägt um in die fanatische Abwertung jener Dimension, die sich dem Zugriff ent­
zogen hat. Hinter dem methodischen und strategischen Theorieverzicht verbirgt sich 
eine existentielle Verunsicherung ebenso wie die Überzeugung von „der Inadäquatheit 
des wissenschaftlich-technischen Rationalismus als einziges Orientierungsmittel für 
das moderne soziale Leben"2

• Inmitten einer säkularisierten Gesellschaft erstarken auf­
fallend jene stabilisierenden Orientierungsmuster für eine Lebensbewältigung, wie wir 
sie bereits aus mythischen Deutungssystemen kennen. Brauchtums- und Traditions­
pf!ege, Tendenz zur Innerlichkeit, mystische Begegnung mit dem Naturhaften und Kos­
mischen, Betonung des Archetypischen und der Symbolwelt, Abwertung des kritisch-

1 Vgl. Chr. Gremmels. Fundamentalismus, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie (Hg. von/. Ritter), 
Darmstadt 1972, Bd. 2, 1133: . Fundamentalismus heißt zunächst die amerikanische Variante eines in der 
Theologie des 19. und 20. Jh. verschiedentlich zutage tretenden antimodernistischen Affekts.' 

2 D. Anthony/ Tfr. Robbins/P Scl,wartz, Zeitgenössische religiöse Bewegungen angesichts der herrschen­
den Säkularisierung, in: Concilium 19 (1983) 11. 

160 



reflexiven Verhaltens: 1es alles sind UTr Teilaspekte e1ines allgemeinen Selbstverständ-
Nn1sSses. Auft der Ebene des Religiösen äßt sich eine ähnliche Tietenstruktur ermitteln,
die nicht MNUur konfessionelle Grenzen sprengt, sondern gleichfalls eiıne weitgehende Pro-
blemübereinstimmung mıit den gesellschaftlichen Verhältnissen aufweist.* In besonde-
116e Weise entwickelt sich eine Theologie-Feindlichkeit, eine Zuwendung ‚Gurus”,
deren ‚Geist-Erfahrungen“ mehr Beachtung geschenkt wird als den intellektuellen Aus-
einandersetzungen VO  3 akademisch ausgebildeten Theologen. ‚Grammatiken, Wörter-
bücher, wissenschaftliche Kommentare oder Handbücher verschwinden zugunsten
eiıner Überfülle Meditationsbüchern, ästhetisch ansprechenden Bildbänden oder
Ausgaben gesammelter Predigten”*, die verwaltete un!: verwaltende Pastoralpraxis
bleibt auf Distanz ZU[E unıversitaären Theologie, weil VO  - dieser LLUT Verunsicherung PIO-
duziert würde.

Pluralismus als Verunsicherung un Orientierungsverlust
Bevor eine begriffliche Festlegung dessen, Was „Fundamentalismus“ oder „Integralis-
mMus bedeuten mOge, umrissen wird, se1 auf eın Wort Kahners hingewiesen, wodurch
eine recht wesentliche Aufdeckung des Phänomens geboten wird:
„Es angstıgt den Menschen, keinen verfügbaren absoluten Fixpunkt haben In der integrierten Instabilität
des offenen Systems des menschlichen aseins:; wagt nicht, sich loszulassen In die Unverfügbarkeit der
einzigen Einheit dieser unintegrierten (anzheit des Pluralen, die ach rückwärts: In den verborgenen Anfang,
ach vorwarts: In die ungeplante Zukunft, ach ben: In die Unbegrenztheit der Iranszendenz und ach
ten In die dunkle Faktizität des Materiellen offen ist  >
Das Unbehagen, welches den „Fundamentalismus“ AUS sich entläßt, beruht einem

Teil auf jener existentiellen Angst, ohne verfügbare, absolute Stabilität ıIn den Be-
ziehungen zZzu Menschen, ZU[T Welt un ZUTr Sinninstanz® nicht bestehen können.
Offenheit und Uneindeutigkeit, Verlust eiıner klaren Standortbeziehung provozleren
Verunsicherung, schaffen Orientierungsprobleme. Wenn freilich die Überzeugung be-
steht, daß der Mensch doch gerade jenes Wesen ware, das sich ausdrücklich VO ber-
kommenen un! Gewohnten, VOoO Gestrigen freisetzen könne, sich 1n der Kreativität des
Fortschritts auf eine offene Zukunft hin bewege, dann se] dadurch nicht verdeckt, daß
die Preisgabe des bislang Geltenden 1Ur durch Setzung einer Geltung, durch Fr-
wartung eınes Orientierungsgewinnes verkraftet und 1ın den Lebensfluß hinein inte-
griert wird. Grundsätzlich sind aber jene Umbruchsphasen, jene Augenblicke der Ab-
löse des bisher Geltenden durch eın Orientierungsmuster un durch eın
Stabilitätssystem mıiıt Spannungen un Aggressionen verbunden.’

Vgl St Pfürtnerä Traditionalistische Bewegungen Im gegenwartıgen Katholizismus, 1In: Frieling (Hg
[DDie Kirchen Uun!| ihre Konservativen. „Iraditionalismus“ und „Evangelikalismus“ ıIn den Konfessionen, (GGöt-
tingen 1984, ‚50 gewichtig diese Differenz zwischen Konservativ-Evangelikalen Uun!| katholischen Ira-
ditionalisten als Bekenntnisunterschied sSein Mag S5ie berührt gleichsam UT die Oberfläche, nicht die
Tietenstruktur Die ereinstimmungen weisen innere Verbindungen mıit den JTendenzen ım nicht-
kirchlichen Gesellschaftsfeld auf

Schroedel, Remythologisierung der Bibel? Bemerkungen eiıner Situationsanalyse kugen Drewer-
In: Herder Korrespondenz 1985) 277.

S Rahner, Theologische Reflexionen zu Problem der Säkularisierung, 1n: Szih VIIL, 665
Vgl Frankl, Der Wille ZU Sinn, ern 1977:; S5auter, Was heißt ach 1Nn fragen? ıne
theologisch-philosophische Orientierung, München 1980; 5Spinner, Pluralismus als Erkenntnismodell,
Frankfturt 1974; Schwan, Pluralismus un Wahrheit, In: Christlicher Glaube In moderner Gesellschaftt
(Freiburg-Basel-Wien XAIX 144— 211
Vgl Ih Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt 1979; ders., Die Entstehung
des Neuen. Studien ZUr Struktur der Wissenschaftsgeschichte (hg VO  »3 Krüger), Frankfurt 1978; ]Die-
derich (Hg.) Theorie-Diskussion. Theorien der Wissenschaftsgeschichte, Frankfurt 1974:; Gutting

161

reflexiven Verhaltens: dies alles sind nur Teilaspekte eines allgemeinen Selbstverständ­
nisses. Auf der Ebene des Religiösen läßt sich eine ähnliche Tiefenstruktur ermitteln, 
die nicht nur konfessionelle Grenzen sprengt, sondern gleichfalls eine weitgehende Pro­
blemübereinstimmung mit den gesellschaftlichen Verhältnissen aufweist. 3 In besonde­
rer Weise entwickelt sich eine Theologie-Feindlichkeit, eine Zuwendung zu "Gurus", 
deren "Geist-Erfahrungen" mehr Beachtung geschenkt wird als den intellektuellen Aus­
einandersetzungen von akademisch ausgebildeten Theologen. ,,Grammatiken, Wörter­
bücher, wissenschaftliche Kommentare oder Handbücher verschwinden zugunsten 
einer Überfülle an Meditationsbüchern, ästhetisch ansprechenden Bildbänden oder 
Ausgaben gesammelter Predigten"4

, die verwaltete und verwaltende Pastoralpraxis 
bleibt auf Distanz zur universitären Theologie, weil von dieser nur Verunsicherung pro­
duziert würde. 

2. Pluralismus als Verunsicherung und Orientierungsverlust 
Bevor eine begriffliche Festlegung dessen, was "Fundamentalismus" oder ,,lntegralis-· 
mus"bedeuten möge, umrissen wird, sei auf ein Wort K. Rahners hingewiesen, wodurch 
eine recht wesentliche Aufdeckung des Phänomens geboten wird: 
.Es ängstigt den Menschen, keinen verfügbaren absoluten Fixpunkt zu haben in der integrierten Instabilität 
des offenen Systems des menschlichen Daseins; er wagt es nicht, sich loszulassen in die Unverfügbarkeit der 
einzigen Einheit dieserunintegrierten Ganzheit des Pluralen, die nach rückwärts: in den verborgenen Anfang, 
nach vorwärts: in die ungeplante Zukunft, nach oben: in die Unbegrenztheit der Transzendenz und nach un­
ten: in die dunkle Faktizität des Materiellen offen ist:5 

Das Unbehagen, welches den . Fundamentalismus" aus sich entläßt, beruht zu einem 
guten Teil auf jener existentiellen Angst, ohne verfügbare, absolute Stabilität in den Be­
ziehungen zum Menschen, zur Welt und zur Sinninstanz6 nicht bestehen zu können. 
Offenheit und Uneindeutigkeit, Verlust einer klaren Standortbeziehung provozieren 
Verunsicherung, schaffen Orientierungsprobleme. Wenn freilich die Überzeugung be­
steht, daß der Mensch doch gerade jenes Wesen wäre, das sich ausdrücklich vom Über­
kommenen und Gewohnten, vom Gestrigen freisetzen könne, sich in der Kreativität des 
Fortschritts auf eine offene Zukunft hin bewege, dann sei dadurch nicht verdeckt, daß 
die Preisgabe des bislang Geltenden nur durch Setzung einer neuen Geltung, durch Er­
wartung eines Orientierungsgewinnes verkraftet und in den Lebensfluß hinein inte­
griert wird. Grundsätzlich sind aber jene Umbruchsphasen, jene Augenblicke der Ab­
löse des bisher Geltenden durch ein neues Orientierungsmuster und durch ein neues 
Stabilitätssystem mit Spannungen und Aggressionen verbunden. 7 

' Vgl. St. Pfürtner, Traditionalistische Bewegungen im gegenwärtigen Katholizismus, in: R. Frieling (1-!g.), 
Die Kirchen und ihre Konservativen . • Traditionalismus• und .Evangelikalismus• in den Konfessionen, Göt­
tingen 1984, 35: .So gewichtig diese Differenz zwischen Konservativ-Evangelikalen und katholischen Tra­
ditionalisten als Bekenntnisunterschied sein mag . . . Sie berührt gleichsam nur die Oberfläche, nicht die 
Tiefenstruktur ... Die Übereinstimmungen weisen innere Verbindungen mit den Tendenzen im nicht­
kirchlichen Gesellschaftsfeld auf .. : 

• J. H. Schroedel, Remythologisierung der Bibel7 Bemerkungen zu einer Situationsanalyse Eugen Drewer­
manns, in: Herder Korrespondenz 39 (1985), 277. 

5 K. Ralzner, Theologische Reflexionen zum Problem der Säkularisierung, in: SzTh VIII, 665. 
• Vgl. V. E. Frank/, Der Wille zum Sinn, Bern 21977; G. Sauter, Was heißt: nach Sinn fragen? Eine 

theologisch-philosophische Orientierung, München 1980; H. Spinner, Pluralismus als Erkenntnismodell, 
Frankfurt 1974; A. Schwan, Pluralismus und Wahrheit, in: Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft 
(Freiburg-Basel-Wien 1981) XIX, 144-211. 

' Vgl.: Th. S. Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt 41979; ders., Die Entstehung 
des Neuen. Studien zur Struktur der Wissenschaftsgeschichte (hg. von L. Krüger), Frankfurt 1978; W Die­
derich (Hg.), Theorie-Diskussion. Theorien der Wissenschaftsgeschichte, Frankfurt 1974; G. Gutting 

161 



Die Erfahrung, ber kein aNHCINESSECNES Problemlösungsverfahren Qerfügen, die Er-
fahrung des Aporetischen, die Erfahrung des Offenen, Unabgeschlossenen, die Scheu
gegenüber dem noch nicht Bewährten, die ngs VOT der Destabilisierung Vo Verhal-
tensmustern und Erwartungen lösen Unruhe und Verunsicherung aus. Daß diese Vor-
gange nicht Aur durch Um-Orientierungsphasen belastet werden, sondern gleichtalls
durch die Strukturen pluraler 5Systeme, ergibt sich VOT allem dadurch, daß der neuzeitli-
che Pluralismus die verschiedenen Lebensäußerungen, die verschiedenen Denkmodelle
nicht mehr als harmonisierbare Ordnungsvielfalt präsentiert. „‚Nun bedeutet das Auft-
tauchen alternativer Wirklichkeitsbestimmungen ımmer eine Bedrohnung, da damit
deutlich wird, da die eigene nicht zwingend ist, das heißt S1e wird 1n den Raum des
Problematischen gerückt.”® Der Anschein der Beliebigkeit und Relativität VON An-
schauungen, Feststellungen un: Theorien muß natürlich 1 Bereich des christlichen
Selbstverständnisses beunruhigen, insotfern der Glaube VO selner Einbettung 1n den
einen, gültigen, wahren Sinngrund überzeugt seın möchte. „Denn bis 1n das konkrete
kirchliche Leben hinein macht sich der Pluralismus In der Theologie geltend und
stellt Amtsträger un: Gläubige In der Kirche die rage, wIıe bei diesem Pluralismus
eine wahre Einheit des Bekenntnisses aufrechterhalten werden könne“?* zumal die VeTl-

schiedensten theologischen Meinungen sich nicht mehr als alternative Erklärungs-
modelle anbieten, sondern diese weitgehend außerhalb eines „gemeiınsamen Verständ-
nishorizontes”1© agleren un! damit die Verständigung durch die Disparatheit der
Aussagen verhindern.
Das Erlebnis der willigen Zuhörer bei Bildungswerk-Vorträgen, dafß jeder Neferent et-
Was anderes ‚verkündet“, Oöst In manchem gläubigen Herzen Kesignation oder Protest
dus, der freilich meilstens nicht ZuUur kritischen Reflexion führt, sondern ZU Besuch VO

„Lichtbilder-Vorträgen“ un meditativen „Beruhigungs-Übungen“. Nicht selten aber
rekrutieren sich adus den Keihen derer, die sich mit Dias nicht roösten lassen wollen, die
„Retter“ des eintachen Glaubens: die „Fundamentalisten“. Die ngst, da keiner mehr
wüßte, Was „‚wahr“ sel, da eben alles möglich un: sagbar werden könnte, diese Angst
mobilisiert Kräfte, wieder jene ‚verfügbaren absoluten Fixpunkte“ garantıeren, räft-
t / die psychotherapeutische Funktionen aufweisen.

Fin „unerschütterliches Fundament“?
Freuds Bemerkung Vo  — den „drei Kränkungen“”! des Menschen könnte als Aphoris-

INUS einer grundsätzlichen Problem-Erfahrung verstanden werden: durch Koperni-
kus se1l der ensch aus dem Zentrum des Kosmos gerückt, durch Darwin habe der
ensch se1InNne Sonderstellung 1m ZaAaNZEN eıner Lebensentwicklung verloren, durch die

(Ed  - Paradigms an KRevolutbon. Appraisals and Applications of Ihomas Kuhn’s Philosophy f 5Science,
Notre Dame and London 1980

Schupp, Auft dem Weg einer kritischen Theologie (QD 64), Freiburg-Basel-Wien 1974, siehe eben-
da, „Der Pluralismus gegenwartig gegebener Weltanschauungen und Theologien ält sich nicht (zZU-
mindest nicht generell un! durchgehend) auf logisch kontradiktorische Alternativen bringen Aus dem
Urteilüber die ‚ ‚große'‘ oder ‚größere‘’ Wahrscheinlichkeit der einen Konzeption folgt _ nicht die
Falschheit der anderen.“

Rahner, Der Pluralismus ıIn der Theologie Uun! die Einheit des Bekenntnisses ın der Kirche, In SzIih
138
Ebenda,
Vgl Wein, Positives Antichristentum. Nietzsches Christusbild 1m Brennpunkt nachchristlicher An-
thropologie, [Jen Haag 19062,

162

Die Erfahrung, über kein angemessenes Problemlösungsverfahren zu verfügen, die Er­
fahrung des Aporetischen, die Erfahrung des Offenen, Unabgeschlossenen, die Scheu 
gegenüber dem noch nicht Bewährten, die Angst vor der Destabilisierung von Verhal­
tensmustern und Erwartungen lösen Unruhe und Verunsicherung aus. Daß diese Vor­
gänge nicht nur durch Um-Orientierungsphasen belastet werden, sondern gleichfalls 
durch die Strukturen pluraler Systeme, ergibt sich vor allem dadurch, daß der neuzeitli­
che Pluralismus die verschiedenen Lebensäußerungen, die verschiedenen Denkmodelle 
nicht mehr als harmonisierbare Ordnungsvielfalt präsentiert. ,,Nun bedeutet das Auf­
tauchen alternativer Wirklichkeitsbestimmungen immer eine Bedrohnung, da damit 
deutlich wird, daß die eigene nicht zwingend ist, das heißt, sie wird in den Raum des 
Problematischen gerückt."8 Der Anschein der Beliebigkeit und Relativität von An­
schauungen, Feststellungen und Theorien muß natürlich im Bereich des christlichen 
Selbstverständnisses beunruhigen, insofern der Glaube von seiner Einbettung in den 
einen, gültigen, wahren Sinngrund überzeugt sein möchte. ,,Denn bis in das konkrete 
kirchliche Leben hinein macht sich der Pluralismus in der Theologie ... geltend und 
stellt an Amtsträger und Gläubige in der Kirche die Frage, wie bei diesem Pluralismus 
eine wahre Einheit des Bekenntnisses aufrechterhalten werden könne", 9 zumal die ver­
schiedensten theologischen Meinungen sich nicht mehr als alternative Erklärungs­
modelle anbieten, sondern diese weitgehend außerhalb eines „gemeinsamen Verständ­
nishorizontes"10 agieren und damit die Verständigung durch die Disparatheit der 
Aussagen verhindern. 
Das Erlebnis der willigen Zuhörer bei Bildungswerk-Vorträgen, daß jeder Referent et­
was anderes „verkündet", löst in manchem gläubigen Herzen Resignation oder Protest 
aus, der freilich meistens nicht zur kritischen Reflexion führt, sondern zum Besuch von 
„Lichtbilder-Vorträgen" und meditativen „Beruhigungs-Übungen". Nicht selten aber 
rekrutieren sich aus den Reihen derer, die sich mit Dias nicht trösten lassen wollen, die 
„Retter" des einfachen Glaubens: die „Fundamentalisten". Die Angst, daß keiner mehr 
wüßte, was „wahr" sei, daß eben alles möglich und sagbar werden könnte, diese Angst 
mobilisiert Kräfte, wieder jene „verfügbaren absoluten Fixpunkte" zu garantieren, Kräf­
te, die psychotherapeutische Funktionen aufweisen. 

3. Ein .unerschütterliches Fundament"? 

S. Freuds Bemerkung von den „drei Kränkungen"11 des Menschen könnte als Aphoris­
mus zu einer grundsätzlichen Problem-Erfahrung verstanden werden: durch Koperni­
kus sei der Mensch aus dem Zentrum des Kosmos gerückt, durch Darwin habe der 
Mensch seine Sonderstellung im ganzen einer Lebensentwicklung verloren, durch die 

(Ed.), Paradigms and Revolution. Appraisals and Applications of Thomas Kuhn's Philosophy of Science, 
Notre Dame and London 1980. 

8 F. Schupp, Auf dem Weg zu einer kritischen Theologie (QD 64), Freiburg-Basel-Wien 1974, 35: siehe eben­
da, 35: . Der Pluralismus gegenwärtig gegebener Weltanschauungen und Theologien läßt sich nicht (zu­
mindest nicht generell und durchgehend) auflogisch kontradiktorische Alternativen bringen ... Aus dem 
Urteil über die ... ,große' oder ,größere' Wahrscheinlichkeit der einen Konzeption folgt ... nicht ... die 
Falschheit der anderen." 

• K. Rahner, Der Pluralismus in der Theologie und die Einheit des Bekenntnisses in der Kirche, in: SzTh IX, 
11. 

10 Ebenda, 15. 
11 Vgl.: H. Wein, Positives Antichristentum. Nietzsches Christusbild im Brennpunkt nachchristlicher An­

thropologie, Den Haag 1962, 66. 

162 



Tiefenpsychologie hätte das menschliche Selbstbewußltsein die IUlusion der Selbstver-
fügung entdeckt.
Gewiß, 1n dieser epochalen Erfahrung VO Relativität un Bezogenheit des mensch-
lichen Selbst liegt eine gewaltige Herausforderung ür die Stabilisierungsabsicht des
Selbstwertgefühls, für die Verläßlichkeit einer Ordnungsstrategie. Vielleicht könnte
INan hinzufügen, daß sich eine vierte Kränkung abzuzeichnen beginnt, eine letzte
Selbstsicherheit 1 Anspruch auf Vernunft und Intelligenz durch eine künstlich-
elektronische Intelligenz VO digital-binären auf Zahlen un „‚wahr“ „falsch“ redu-
zierten) Strukturen ın Frage gestellt wird: eın Verlust der letzten Gewißheit des och VOI-

handenen Selbstwertgefühls?
Es gehört gerade ZU Wesentlichsten der menschlichen Lebensanstrengung, Ordnungs-
systeme entwertfen, fundamentale Stabilisierungsmodelle erstellen, der g-
fährlichen Oftenheit des Lebensvollzuges 1 Hinblick auf bedrohliche Überraschungen

egegnen. Die „Erfahrung des schutzlosen Ausgeliefertseins die Kontingenzen
einer nicht beherrschten Umwelt“12 War das Grundproblem aller archaischen Gesell-
schatften: der ythos vermochte illusionär die gefährliche Natur mıiıt der menschlichen
Kultur versöhnen. iıne fundamentale Einordnung des Menschen In den großen welt-
haften Zusammenhang erbrachte ÖOrientierungsgewinn und Sinnvermittlung. Was der
Mythos allerdings 11UT illusionär) bewältigen vorgab, das versuchte Rationalität real
1n den Griff bekommen: durch Gewißheit des i1ssens, durch die Anstrengung des
Begriffs. Fs ware eine Verkennung der Rationalität, ihrem kritischen Unterfangen UT

destruktive Absichten hinsichtlich der menschlichen Selbstvergewisserung unter-
stellen. In der rage nach der Geltung der tundamentalen Orientierungslinien, ıIn der
rage nach der Vergewisserung VO Wahrheit, 1n dem methodischen Bedenken des Z7u-
sammenhangs VO „‚Ursache-Mittel-Ziel-Zweck”“ -Abläufen kämpft Rationalität letzt-
ich eın „‚ftundamentum INCONCUSSUM’, eın unerschütterliches Fundament für
Handlungs- und Urientierungssysteme. In der rage nach den „‚Ursachen“ un den „NOt-
wendigen“ Bedingungen der orgänge un!: Phänomene sollen eben unberechenbare S41
fälligkeit un!: angstmachende Beliebigkeit ausgegliedert werden. Weil Wa
diesen un jenen Voraussetzungen, unter diesen un jenen Bedingungen un: Gegeben-
heiten sich „notwendig“ verhält, dieses und jenes „Zuverlässig” bewirkt, deshalb Vel-

mittelt Rationalität jene fundamentale Objektivität, die Gewißheit un: Eindeutigkeit
erzeugt Man könnte eın weniıg zynisch dem Rationalitätsmodell eın „‚fundamen-
talistisches“ Interesse unterstellen, würden nicht freilich jene ausschlaggebenden FEle-

des Fragens, Zweifelns, Überprüfens, Kritisierens und Beweisens für die Rationa-
litätsstruktur konstitutiv se1in, welche FEFlemente WITr gerade In den eigentlich
„ftundamentalistischen“ Entwürten vermiıssen.
Die Wissenschaftsgeschichte gibt höchst aufschlußreiche Hinweise auf den mensch-
lichen Umgang mıit dem Aporetischen, dem Ausweglosen, mıit der Wissensbegründung
un Wissenskritik.! In exemplarischer Weise selen Ur ein1ge Brennpunkte herausge-
griffen, wıe etwa jener entscheidende Ansatz bei Descartes, der Ende eiıner Epo-
che rationaler Wissensbegründung un Vernunftkritik steht das aristotelisch-thomi-
stische Zuordnungsschema VO „Denken un Sein  4 hat nämlich In Verbindung mıiıt der

Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Frankturt 1982, äl
Vgl das Aristoteles-Zitat bei Schaeffler, Glaubensreflexion Uun! Wissenschaftslehre. Thesen Zur Wis-
senschaftstheorie und Wissenschaftsgeschichte der Theologie (QD 82), Freiburg-Basel-Wien 1980, I:
Anm „Alle die ine gute Fahrt (Europia) gewinnen wollen, mussen zunächst auf kunstgerechte Weise
die Ausweglosigkeit (Aporiai) ertahren.““

163

Tiefenpsychologie hätte das menschliche Selbstbewußtsein die Illusion der Selbstver­
fügung entdeckt. 
Gewiß, in dieser epochalen Erfahrung von Relativität und Bezogenheit des mensch­
lichen Selbst liegt eine gewaltige Herausforderung für die Stabilisierungsabsicht des 
Selbstwertgefühls, für die Verläßlichkeit einer Ordnungsstrategie. Vielleicht könnte 
man hinzufügen, daß sich eine vierte Kränkung abzuzeichnen beginnt, wo eine letzte 
Selbstsicherheit im Anspruch auf Vernunft und Intelligenz durch eine künstlich­
elektronische Intelligenz von digital-binären (auf Zahlen und "wahr" - ,,falsch" redu­
zierten) Strukturen in Frage gestellt wird: ein Verlust der letzten Gewißheit des noch vor­
handenen Selbstwertgefühls? 
Es gehört gerade zum Wesentlichsten der menschlichen Lebensanstrengung, Ordnungs­
systeme zu entwerfen, fundamentale Stabilisierungsmodelle zu erstellen, um der ge­
fährlichen Offenheit des Lebensvollzuges im Hinblick auf bedrohliche Überraschungen 
zu begegnen. Die „Erfahrung des schutzlosen Ausgeliefertseins an die Kontingenzen 
einer nicht beherrschten Umwelt"12 war das Grundproblem aller archaischen Gesell­
schaften: der Mythos vermochte illusionär die gefährliche Natur mit der menschlichen 
Kultur zu versöhnen. Eine fundamentale Einordnung des Menschen in den großen weit­
haften Zusammenhang erbrachte Orientierungsgewinn und Sinnvermittlung. Was der 
Mythos (allerdings nur illusionär) zu bewältigen vorgab, das versuchte Rationalität real 
in den Griff zu bekommen: durch Gewißheit des Wissens, durch die Anstrengung des 
Begriffs. Es wäre eine Verkennung der Rationalitä t, ihrem kritischen Unterfangen nur 
destruktive Absichten hinsichtlich der menschlichen Selbstvergewisserung zu unter­
stellen. In der Frage nach der Geltung der fundamentalen Orientierungslinien, in der 
Frage nach der Vergewisserung von Wahrheit, in dem methodischen Bedenken des Zu­
sammenhangs von „Ursache-Mittel-Ziel-Zweck" -Abläufen kämpft Rationalität letzt­
lich um ein Jundamentum inconcussum", ein unerschütterliches Fundament für 
Handlungs- und Orientierungssysteme. In der Frage nach den „Ursachen" und den „not­
wendigen" Bedingungen der Vorgänge und Phänomene sollen eben unberechenbare Zu­
fälligkeit und angstmachende Beliebigkeit ausgegliedert werden. Weil etwas unter 
diesen und jenen Voraussetzungen, unter diesen und jenen Bedingungen und Gegeben­
heiten sich „notwendig" so verhält, dieses und jenes „zuverlässig" bewirkt, deshalb ver­
mittelt Rationalität jene fundamentale Objektivität, die Gewißheit und Eindeutigkeit 
erzeugt. Man könnte - ein wenig zynisch - dem Rationalitätsmodell ein ,,fundamen­
talistisches" Interesse unterstellen, würden nicht freilich jene ausschlaggebenden Ele­
mente des Fragens, Zweifelns, Überprüfens, Kritisierens und Beweisens für die Rationa­
litätsstruktur konstitutiv sein, welche Elemente wir gerade in den eigentlich 
,,fundamentalistischen" Entwürfen vermissen. 
Die Wissenschaftsgeschichte gibt höchst aufschlußreiche Hinweise auf den mensch­
lichen Umgang mit dem Aporetischen, dem Ausweglosen, mit der Wissensbegründung 
und Wissenskritik.13 In exemplarischer Weise seien nur einige Brennpunkte herausge­
griffen, wie etwa jener so entscheidende Ansatz bei R. Descartes, der am Ende einer Epo­
che rationaler Wissensbegründung und Vernunftkritik steht: das aristotelisch-thomi­
stische Zuordnungsschema von „Denken und Sein" hat nämlich in Verbindung mit der 

12 J. Habermas, Theorie des kommunikativen H.111delns, Frankfurt 1982, Bd. 1, 77. 
n Vgl. das Aristoteles-Zitat bei R. Scliaeffler, GlaubensreAexion und Wissenschaftslehre. Thesen zur Wis­

senschaftstheorie und Wissenschaftsgeschichte der Theologie (QD 82), Freiburg-Basel-Wien 1980, 12, 
Anm. 2: . Alle, die eine gute Fahrt (Europia) gewinnen wollen, müssen zunächst auf kunstgerechte Weise 
die Ausweglosigkeit (Aporiai) erfahren: 

163 



Argumentationsfigur VONn „Notwendigkeit“ und „Ursache“” och für 1ıne unproblemati-
sche Begründung VO Objektivität und Wissensgewißheit gesorgt; die skotistische,
voluntaristische und nominalistische Vernunftkritik hat hingegen eine NEUEC Fragestel-
ung ach der Einsicht un! Vergewisserung dessen, Was wahr un!: wirklich sel, VO-
ziert. Descartes hat diese epochale Spannung aufgegriffen: unter Ausklammerung tra-
ditioneller „Lösungen‘ sollte eın ‚unerschütterliches Fundament“ tür die Wahrheits-
begründung gelegt werden: INn der Selbstgewißheit des autonomen Subjekts, enn 1mMm
Akt des Denkens und selbst och 1mM Akt des 7Zweitelns erweiıst sich die höchste Gewiß-
eit der Existenz: cogıto, ergo sum!
Nicht die sinnliche Wahrnehmung, die auch Täuschung se1ın könnte, nicht die außere
Sachwelt, sondern vielmehr der klare und prazıse Gedanke 1mM denkenden Subjekt ist
das Kriterium der Wahrkheit. Die fundamentale, durch nichts weiıter begründende
Objektivität und Zuverlässigkeit bezieht den Beweis aQus der Selbstgewißheit des den-
kenden Menschen. In diesem Ansatz wird die Epochenschwelle ZUr Neuzeit gesehen.
Offenbarung und Tradition scheiden 1n der Folge aus einer vernünftigen un: argumen-
atıven Wahrheitsvergewisserung AQusSs: eın „Fundamentalismus“ der Subjektivität? Die
Korrektur dieses Denkens blieb nicht AU!:  N In der „Kritik der reinen Vernunft“ hat Kant
die Frage nach derWahrheit un Obijektivität des 1Ssens und der Erkenntnis ach dem
‚sicheren Gang einer Wissenschaft“ MNeu gestellt. Weder durch Erfahrung und Beobach-
tung allein, noch durch eine ausschließlich rationale Konstruktion des denkenden Sub-
jektes wird Erkenntnis objektiv fundiert: durch die Tätigkeit des Verstandes, welcher
Sinneseindrücke un Vorstellungen mıiıt vorausgehenden „Begriffen“ und Denkmodel-
len ordnet, wird die Welt der Gegenstände objektiv. Rationalismus un Empirismus
sind überwunden; die Erfahrung selbst ıst eıne FErkenntnisart des tatıgen Verstandes,
nicht eiıne Unmittelbarkeit derWahrnehmung. S0 scheidet auch die Unmittelbarkeit der
Gotteserkenntnis durch die geschichtlich ErKaANKENE Offenbarung Aaus einer theoreti-
schen Vergewisserung au  N als Vollzug der praktischen Vernunft INas diese biblische
Weise der Gotteserkenntnis Von Bedeutung seın (postulatorische Funktion); das eigent-
liche Fundament für eine sichere Erkenntnis (erkenntnis-konstitutiv) liegt In der kon-
struktiven Fähigkeit des (transzendentalen) Subjekts. Insofern dieses Subjekt als @1 -

kenntnisermöglichende Bedingung unabhängig VO geschichtlicher Zutfälligkeit und
gesellschaftlicher Veränderung gedacht wird, stellt sich die rage, ob nicht dadurch
auch 1n Kants kritischer Philosophie eine erkenntnistheoretische Engführung angelegt
ist
Dem für das neuzeitliche Bewußtsein folgenreichen Konzept VO der Obijektivität un
Wahrheitsvergewisserung durch das un! konstruktiv-tätige Subjekt trat frei-
ich eın anderes Modell gegenüber, welches VOT allem die naturwissenschaftlich-
technisch pragte Welt unNseTes Jahrhunderts bestimmt hat der „logische Positivismus“
des Wiener Kreises: L  1€ Welt 1st alles, Was der Fall ist  .”14 „Was der Fall ist, die Tatsa-
che, ist das Bestehen VO Sachverhalten!“
In einem konsequenten Denkversuch wird wiederum die rage nach einem „unerschüt-
terlichen Fundament“ des Erkennens un issens gestellt: eın „empirischer Fundamen-
talismus“”? Die Welt der Gegenstände un der Lebensvollzüge wird eingeschränkt auf
einen Wahrheits- und Wirklichkeitsbegriff, der 1Ur eine feststellende un VO Subjekt
unabhängige, überprüfbare (empirische) Erfahrungsvergewisserung zuläßt. In der Ent-
sprechung VO JTatsachen (reale Gegebenheit) un Sätzen (Sprachlogik) scheint ıne

15 FEben
14 Wittgenstein, TIractatus logico-philosophicus, Frankfurt M41979,

164

Argumentationsfigur von „Notwendigkeit" und „Ursache" noch für eine unproblemati­
sche Begründung von Objektivität und Wissensgewißheit gesorgt; die skotistische, 
voluntaristische und nominalistische Vernunftkritik hat hingegen eine neue Fragestel­
lung nach der Einsicht und Vergewisserung dessen, was wahr und wirklich sei, provo­
ziert. Descartes hat diese epochale Spannung aufgegriffen: unter Ausklammerung tra­
ditioneller „Lösungen" sollte ein „unerschütterliches Fundament" für die Wahrheits­
begründung gelegt werden: in der Selbstgewißheit des autonomen Subjekts, denn im 
Akt des Denkens und selbst noch im Akt des Zweifelns erweist sich die höchste Gewiß­
heit der Existenz: cogito, ergo suml 
Nicht die sinnliche Wahrnehmung, die auch Täuschung sein könnte, nicht die äußere 
Sachwelt, sondern vielmehr der klare und präzise Gedanke im denkenden Subjekt ist 
das Kriterium der Wahrheit. Die fundamentale, durch nichts weiter zu begründende 
Objektivitä t und Zuverlässigkeit bezieht den Beweis aus der Selbstgewißheit des den­
kenden Menschen. In diesem Ansatz wird die Epochenschwelle zur Neuzeit gesehen. 
Offenbarung und Tradition scheiden in der Folge aus einer vernünftigen und argumen­
ta tiven Wahrheitsvergewisserung aus: ein „Fundamentalismus" der Subjektivität? Die 
Korrektur dieses Denkens blieb nicht aus. In der „Kritik der reinen Vernunft" hat 1. Kant 
die Frage nach der Wahrheit und Objektivität des Wissens und der Erkenntnis nach dem 
,,sicheren Gang einer Wissenschaft" neu gestellt. Weder durch Erfahrung und Beobach­
tung allein, noch durch eine ausschließlich ra tionale Konstruktion des denkenden Sub­
jektes wird Erkenntnis objektiv fundiert: durch die Tätigkeit des Verstandes, welcher 
Sinneseindrücke und Vorstellungen mit vorausgehenden „Begriffen" und Denkmodel­
len ordnet, wird die Welt der Gegenstände objektiv. Rationalismus und Empirismus 
sind überwunden; die Erfahrung selbst ist eine Erkenntnisart des tä tigen Verstandes, 
nicht eine Unmittelbarkeit der Wahrnehmung. So scheidet auch die Unmittelbarkeit der 
Gotteserkenntnis durch die geschichtlich ergangene Offenbarung aus einer theoreti­
schen Vergewisserung aus: als Vollzug der praktischen Vernunft mag diese biblische 
Weise der Gotteserkenntnis von Bedeutung sein (postulatorische Funktion); das eigent­
liche Fundament für eine sichere Erkenntnis (erkenntnis-konstitutiv) liegt in der kon­
struktiven Fähigkeit des (transzendentalen) Subjekts. Insofern dieses Subjekt als er­
kenntnisermöglichende Bedingung unabhängig von geschichtlicher Zufälligkeit und 
gesellschaftlicher Veränderung gedacht wird, stellt sich die Frage, ob nicht dadurch 
auch in Kants kritischer Philosophie eine erkenntnistheoretische Engführung angelegt 
ist. 
Dem für das neuzeitliche Bewußtsein folgenreichen Konzept von der Objektivität und 
Wahrheitsvergewisserung durch das autonome und konstruktiv-tätige Subjekt trat frei­
lich ein_ anderes Modell gegenüber, welches vor allem die naturwissenschaftlich­
technisch geprägte Welt unseres Jahrhunderts bestimmt hat: der „logische Positivismus" 
des Wiener Kreises: ,,Die Welt ist alles, was der Fall ist .''14 

- ,,Was der Fall ist, die Tatsa­
che, ist das Bestehen von Sachverhaltenl"15 

In einem konsequenten Denkversuch wird wiederum die Frage nach einem „unerschüt­
terlichen Fundament" des Erkennens und Wissens gestellt: ein „empirischer Fundamen­
talismus"? Die Welt der Gegenstände und der Lebensvollzüge wird eingeschränkt auf 
einen Wahrheits- und Wirklichkeitsbegriff, der nur eine feststellende und vom Subjekt 
unabhängige, überprüfbare ( empirische) Erfahrungsvergewisserung zuläßt. In der Ent­
sprechung von Tatsachen (reale Gegebenheit) und Sätzen (Sprachlogik) scheint eine 

14 L Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, Frankfurt 141979, 1. 
" Ebenda, 2. 

164 



kontrollierbare und daher bewahrheitete Obijektivität garantıert. Die methodisch PEI-
falte un durch Aussagen protokollierte Sache ist eigentliche Wirklichkeit. Die Aus-
schaltung des Subjektiven, des Persönlich-Individuellen als Faktor des Relativen und
der Unsicherheit 1m Erkenntnisproze( g1ng and ın and mıiıt dem technisch-natur-
wissenschaftlichen Erfolg und schien wiederum die empirische Bestätigung des Kon-
zepts unterstreichen. Die Ablehnung der Metaphysik als sinnloser Spekulation C”
dachte einen Schlußstrich das abendländische Denken vieler Jahrhunderte set-
zen. Die 1n der Transzendentalphilosophie egründete Wahrheitsvergewisserung durch
das denkende und kritisch reflektierende Ich“ wurde umgekehr als Wende ZUT Sache,

dem, d>S5 der Fall ist“”.  C Die stolze Souveränität des Menschen „fällt“ anderem
eine Reihe VO „lIatsachen“.

DEN unterschiedliche Konzept der Begründung VO  »3 wahren Aussagen nthält aber auch
sehr jel (semeinsames: die Überzeugung, daß „Wahrheit“ nicht eine VON gestern über-
NOINMMEINNE Selbstverständlichkeit se1n kann, sondern UT das, Was einer kritischen Frage
standhält
Da dieses kritisch-prüfende, es hinterfragende Bedürtnis der menschlichen Wahr-
heitsfindung jedoch selbst VO  - den Bedingungen eıner geschichtlichen Veränderung be-
troffen ist, diese „Wahrheit“ hat kein Denker deutlich herausgestrichen wıe der Philo-
soph uUun! Wissenschatftstheoretiker Popper, der bereits 1n der 1 Jahre 1934
veröffentlichten epochalen Arbeit ZUT „Logik der Forschung“ zu Ausdruck brachte,
daß alles Wissen Aur den Charakter eines hypothetischen Vermutungswissens haben
könne:
'asalte Wissenschaftsideal, das absolut gesicherte Wissen (episteme), hat sich als eın do!l erwiesen. Die FOTr-
derung der wissenchaftlichen Objektivität tührt dazu, daß jeder wissenschattliche Satz vorläufig ıst Erann
sich ohl bewähren ber jede Bewährung ist relativ, eine Beziehung, ıne Relation anderen, gleichfalls
vorläufig festgesetzten Sätzen Mit dem dol der Sicherheit, uch der graduellen, tällt eines der schwersten
Hemmnisse auf dem Weg der Forschung; hemmend nicht a1078 für die Kühnheit der Fragestellung, hemmend
uch oft für die Strenge und Ehrlichkeit der Nachprüfung. Der Ehrgeiz, recht behalten, erra eın Mißver-
ständnis: nicht der Besitz VO Wissen, VO:  — unumstößlichen Wahrheiten, macht den Wissenschaftftler, sondern

wdas rücksichtslos kritische, das unablässige Suchen ach Wahrheit

Poppers Theorie der „Falsifikation“ un des ‚Vermutungswissens” SOWIeE se1ın „kritischer
Rationalismus“ hatten die Fundamente des Positivismus 1NSs Wanken gebracht, S1e haben
1n wesentlichen Ansätzen ZUu[r: heute erst popularisierten Wissenschattskritik und
Selbstbesinnung der Vernunft einen Beitrag geleistet nedabei die „kritische Theorie“
der „Frankfurter Schule“ vVergessen wollen) Durch das systematische ufdecken der
positivistischen Selbsttäuschung 1n der rage der Wahrheitsvergewisserung konnte
Rationalität LIUT mehr als selbstkritische gedacht werden.
| )iese wissenschaftsgeschichtliche Wende, deren gesellschaftliche Folgen nunmehr wWwI1e-
der In einer Zuwendung ZUuU[r rage der Ethik (Umweltbewulßlitsein) und der kreativen
Kunst ZU[r Auswirkung kommen, verhaltf auch der Theologie einem Selbstver-
ständnis, Freilich den Gesichtspunkten einer Herausforderung, die ihroft nicht
genehm schien: die Herausforderung einer selbstkritischen Rationalität, die SteLis die
Möglichkeitsbedingungen der eigenen Wahrheitsfindung kritisch hinterfragt, prüfend
un: revidierend, welche den offenen Standort des Fragens un Behauptens weilß.
Da eiıne solche Theologie als theoretisch-kritische Auseinandersetzung mıiıt der tra-

16 Popper, Logik der Forschung, Tübingen 1971, 225:; vgl uch ers., Auf der Suche ach einer besse-
ren Welt Vorträge und Aufsätze AUS dreißig Jahren, München-Zürich 1984; ders. Objektive Erkenntnis,
Oxtford 1972 (dt Ausgabe ers., Die beiden Grundprobleme der Erkenntnistheorie, Tübingen 1979

165

kontrollierbare und daher bewahrheitete Objektivität garantiert. Die methodisch er­
faßte und durch Aussagen protokollierte Sache ist eigentliche Wirklichkeit. Die Aus­
schaltung des Subjektiven, des Persönlich-Individuellen als Faktor des Relativen und 
der Unsicherheit im Erkenntnisprozeß ging Hand in Hand mit dem technisch-natur­
wissenschaftlichen Erfolg und schien so wiederum die empirische Bestätigung des Kon­
zepts zu unterstreichen. Die Ablehnung der Metaphysik als sinnloser Spekulation ge­
dachte einen Schlußstrich unter das abendländische Denken vieler Jahrhunderte zu set­
zen. Die in der Transzendentalphilosophie begründete Wahrheitsvergewisserung durch 
das denkende und kritisch reflektierende Jch" wurde umgekehrt als Wende zur Sache, 
zu dem, ,,was der Fall ist". Die stolze Souveränität des Menschen „fällt" unter anderem 
unter eine Reihe von „Tatsachen". 
Das unterschiedliche Konzept der Begründung von wahren Aussagen enthält aber auch 
sehr viel Gemeinsames: die Überzeugung, daß „Wahrheit" nicht eine von gestern über­
nommene Selbstverständlichkeit sein kann, sondern nur das, was einer kritischen Frage 
standhält. 
Daß dieses kritisch-prüfende, alles hinterfragende Bedürfnis der menschlichen Wahr­
heitsfindung jedoch selbst von den Bedingungen einer geschichtlichen Veränderung be­
troffen ist, diese „Wahrheit" hat kein Denker so deutlich herausgestrichen wie der Philo­
soph und Wissenschaftstheoretiker K. Popper, der bereits in der im Jahre 1934 
veröffentlichten epochalen Arbeit zur „Logik der Forschung" zum Ausdruck brachte, 
daß alles Wissen nur den Charakter eines hypothetischen Vermutungswissens haben 
könne: 

. Das alte Wissenschaftsideal, das absolut gesicherte Wissen (episteme), ha t sich als ein Idol erwiesen. Die For­
derung der wissenchaftlichen Objektivitä t führt dazu, daß jeder wissenschaftliche Sa tz vorläufig ist. Er kann 
sich wohl bewähren - aber jede Bewährung ist relativ, eine Beziehung, eine Rela tion zu anderen, gleichfalls 
vorläufig festgesetzten Sätzen ... Mit dem Idol der Sicherheit, auch der graduellen, fällt eines der schwersten 
Hemmnisse auf dem Weg der Forschung; hemmend nicht nur für die Kühnheit der Fragestellung, hemmend 
auch oft für die Strenge und Ehrlichkeit der Nachprüfung. Der Ehrgeiz, recht zu behalten, verrät ein Mißver­
ständnis: nicht der Besitz von Wissen, von unumstößlichen Wahrheiten, macht den Wissenschaftler, sondern 
das rücksichtslos kritische, das unablässige Suchen nach Wahrheit."16 

Poppers Theorie der „Falsifikation" und des ,Vermutungswissens" sowie sein „kritischer 
Rationalismus" hatten die Fundamente des Positivismus ins Wanken gebracht, sie haben 
in wesentlichen Ansätzen zur - heute erst popularisierten - Wissenschaftskritik und 
Selbstbesinnung der Vernunft einen Beitrag geleistet (ohne dabei die „kritische Theorie" 
der „Frankfurter Schule" vergessen zu wollen). Durch das systematische Aufdecken der 
positivistischen Selbsttäuschung in der Frage der Wahrheitsvergewisserung konnte 
Rationalität nur mehr als selbstkritische gedacht werden. 
Diese wissenschaftsgeschichtliche Wende, deren gesellschaftliche Folgen nunmehr wie­
der in einer Zuwendung zur Frage der Ethik (Umweltbewußtsein) und der kreativen 
Kunst zur Auswirkung kommen, verhalf auch der Theologie zu einem neuen Selbstver­
ständnis, freilich unter den Gesichtspunkten einer Herausforderung, die ihr oft nicht an­
genehm schien: die Herausforderung einer selbstkritischen Rationalität, die stets die 
Möglichkeitsbedingungen der eigenen Wahrheitsfindung kritisch hinterfragt, prüfend 
und revidierend, welche um den offenen Standort des Fragens und Behauptens weiß. 
Daß eine solche Theologie als theoretisch-kritische Auseinandersetzung mit der tra-

16 K. R. Popper, Logik der Forschung, Tübingen 41971, 225; vgl. auch: ders., Auf der Suche nach einer besse­
ren Welt. Vorträge und Aufsätze aus dreißig Jahren, München-Zürich 1984; ders. , Objektive Erkenntnis, 
O xford 1972 (dt. Ausgabe 1973); ders., Die beiden Grundprobleme der Erkenntnistheorie, Tübingen 1979. 

165 



dierten Wahrheitsvorgabe Freilich auch als Destabilisierung einer unveränderbaren,
ewigen Wahrheit interpretiert werden kann, braucht nicht eigens erwähnt werden.

I1 Das fundamentalistische Syndrom
Es ist fürwahr eine gefährliche Vereinfachung, wenn INa  - die wissenschaftsgeschichtli-
chen Linien auf eine verkürzte Form bringen versucht, doch eben In dieser Vereinta-
chung wird recht deutlich, daß die rationalistische Folgegeschichte der Aufklärung und
Säkularisierung SOWIe die Selbstüberschätzung einer sich UT technisch und instrumen-
ell gebärdenden Vernunft weitgehend durch die kritischen Reflexionen gegenwartıger
Rationalität ın die Schranken gewlesen wurden. Betrachtet INan allerdings die Reaktio-
Tien des gesellschaftlichen Bewulßitseins, dann erleben WITr weltweit auf allen Ebenen

eınen Komplex VO Denkmustern un!: Argumentationsweisen, die nicht die Engfüh-
Iung falsch praktizierter und mißiverstandener Vernunft kritisch aufsprengen, sondern
vielmehr 1n ‚vorkritische“ un ‚vorneuzeitliche“ Lebensmodelle zurückverweisen. Der
islamische Fundamentalismus 1mM Iran INa vielleicht jenen Phänomenen gehören,
die greifbarsten vermitteln, Was „Fundamentalismus“” bedeuten kann. Klammern
WITr dieses Geschehen aber einmal aQus, weniger drastische Verstehensmuster der D3ßs
genwart berühren, dann annn INnan doch VO  - einer beeindruckenden Zunahme äahn-
licher Phänomene sprechen.
Aus verstehbaren Gründen wird1er auf die politischen kormen traditionalistischer un
konservativer Strömungen un Ideologien nicht eingegangen*”, das Interesse gilt VOT

allem den Strukturen der vielen religiösen Bewegungen, die allen säkularen Vorstellun-
en zZzu Irotz eın kräftiges Lebenszeichen VO  - sich geben Die begriffliche Erfassung
ann War mıit keinem Konsens aufwarten, doch ist das nicht entscheidend. Während
Aun ın der protestantischen Auseinandersetzung VO  - „Fundamentalismus“” und „Evan-
gelikalismus“ die Rede ist, hat INan katholischerseits eher die Bezeichnungen „Traditio-
nalismus” un! „Integralismus” für eine Phänomenerfassung bevorzugt. 1ıne
wissenschaftlich-umfassende Darstellung des Problemfteldes steht aber och weıltge-
hend aus. 18
Die folgenden Hinweise stellen UT einen bescheidenen Versuch der Nachzeichnung
jener Merkmale dar, die über die kontessionellen und gesellschaftsspezifischen Prägun-
en hinausgehen:

Unkritisierbarer, absoluter Bezugspunkt als Fundament
Für die große Gruppe der evangelikalen ewegung ıst wesentlich, daß die Bibel als wort-
hafte Form der Selbstmitteilung Gottes einen radikalen Unbedingtheitscharakter auf-
weist, wobei Sprachgestalt un Inhalt durch nichts 1n rage gestellt werden können. In-
sofern 1n der historisch-kritischen Forschung die methodische Zerstörung des Gel-
tungs-Charakters der chrift gesehen wird, kann jede theologisch-kritische Beschäfti-
BUNg miıt den Tlexten UT als modernistische Auflösung der wahren nhalte empfunden
werden. Die „fundamentalistische“ Exegese bedient sich hauptsächlich der wörtlichen
Auslegungs-Strategie In Verbindung mıit Harmonisierungsregeln, wobei uneinge-

Vgl Concilium (1981) Der Neokonservativismus. kın gesellschaftliches un! kirchliches
Problem

185 Vgl Barr, Fundamentalismus. Mit einer Einführung ın die deutsche Ausgabe VO!  3 Sauter, München
1981 (Fundamentalism, London Frieling (Hg.) Die Kirchen und ihre Konservativen. „Traditiona-
lismus“ un! „Evangelikalismus“ In den Konfessionen, Göttingen 1984

166

dierten Wahrheitsvorgabe freilich auch als Destabilisierung einer unveränderbaren, 
ewigen Wahrheit interpretiert werden kann, braucht nicht eigens erwähnt zu werden. 

II. Das fundamentalistische Syndrom 

Es ist fürwahr eine gefährliche Vereinfachung, wenn man die wissenschaftsgeschichtli­
chen Linien auf eine verkürzte Form zu bringen versucht, doch eben in dieser Vereinfa­
chung wird recht deutlich, daß die ra tionalistische Folgegeschichte der Aufklärung und 
Säkularisierung sowie die Selbstüberschätzung einer sich nur technisch und instrumen­
tell gebärdenden Vernunft weitgehend durch die kritischen Reflexionen gegenwärtiger 
Rationalität in die Schranken gewiesen wurden. Betrachtet man allerdings die Reaktio­
nen des gesellschaftlichen Bewußtseins, dann erleben wir weltweit - auf allen Ebenen 
- einen Komplex von Denkmustern und Argumentationsweisen, die nicht die Engfüh­
rung falsch praktizierter und mißverstandener Vernunft kritisch aufsprengen, sondern 
vielmehr in „vorkritische" und „vorneuzeitliche" Lebensmodelle zurückverweisen. Der 
islamische Fundamenta lismus im Iran mag vielleicht zu jenen Phänomenen gehören, 
die am greifbarsten vermitteln, was „Fundamentalismus" bedeuten kann. Klammern 
wir dieses Geschehen aber einmal aus, um weniger drastische Verstehensmuster der Ge­
genwart zu berühren, dann kann man doch von einer beeindruckenden Zunahme ähn­
licher Phänomene sprechen. 
Aus versteh baren Gründen wird hier auf die politischen Formen traditionalistischer und 
konservativer Strömungen und Ideologien nicht eingegangen 17, das Interesse gilt vor 
allem den Strukturen der vielen religiösen Bewegungen, die allen säkularen Vorstellun­
gen zum Trotz ein kräftiges Lebenszeichen von sich geben. Die begriffliche Erfassung 
kann zwar mit keinem Konsens aufwarten, doch ist das nicht so entscheidend. Während 
nun in der protestantischen Auseinandersetzung von „Fundamentalismus" und „Evan­
gelikalismus" die Rede ist, hat man katholischerseits eher die Bezeichnungen „Traditio­
nalismus" und „Integralismus" für eine Phänomenerfassung bevorzugt. Eine 
wissenschaftlich-umfassende Darstellung des Problemfeldes steht aber noch weitge­
hend aus.18 

Die folgenden Hinweise stellen nur einen bescheidenen Versuch der Nachzeichnung 
jener Merkmale dar, die über die konfessionellen und gesellschaftsspezifischen Prägun­
gen hinausgehen: 

1. Unkritisierbarer, absoluter Bezugspunkt als Fundament 

Für die große Gruppe der evangelikalen Bewegung ist wesentlich, daß die Bibel als wort­
hafte Form der Selbstmitteilung Gottes einen radikalen Unbedingtheitscharakter auf­
weist, wobei Sprachgestalt und Inhalt durch nichts in Frage gestellt werden können. In­
sofern in der historisch-kritischen Forschung die methodische Zerstörung des Gel­
tungs-Charakters der Schrift gesehen wird, kann jede theologisch-kritische Beschäfti­
gung mit den Texten nur als modernistische Auflösung der wahren Inhalte empfunden 
werden. Die „fundamentalistische" Exegese bedient sich hauptsächlich der wörtlichen 
Auslegungs-Strategie in Verbindung mit Harmonisierungsregeln, wobei uneinge-

17 Vgl. u. a.: Concilium 17 (1981), H. 1: Der Neokonservativismus. Ein gesellschaftliches und kirchliches 
Problem. 

" Vgl.:/. Barr, Fundamentalismus. Mit einer Einführung in die deutsche Ausgabe von G . Sauter, München 
1981 (Fundamentalism, London 1977); R. Frieling (Hg.), Die Kirchen und ihre Konservativen . • Traditiona­
lismus· und . Evangelikalismus• in den Konfessionen, Göttingen 1984. 

166 



schränkt die Annahme Vo Ereignis-Charakter des Aufgezeichneten ZU[T Grundvoraus-
setzung gehört. Kann et{was 1mM synoptischen Material infolge disparater Darstellung
einmal nicht ZUu!r Übereinstimmung gebracht werden, wird nicht eine verschiedene Deu-
tung durch die biblischen „Schreiber“, sondern eben eine verschiedene Geschehens-
Grundlage für die Schilderung angenommen. *” Die chrift wird nicht kritisch analy-
siert, sondern 1n spiritueller Aneignung ‚ vernommen . Die Zugehörigkeit ZU[!r wahren
Kirche Christi bestimmt nicht die Eingliederung 1n die konfessionell-kirchlichen Insti-
tutionen, sondern die existentielle ezugnahme ZU[[r chrift. Die wissenschaftsfeindli-
che Haltung kommt 1n der gezielten Ausschaltung der exegetischen Methoden AA Aus-
druck Nicht Reflexion und Analyse, sondern Entscheidung, nicht Institution un!
Theologie, sondern eine durch die Schrift provozlerte personale Einstellung pragen den
Glauben.

Ungeschichtlichkeit
Werden 1n den evangelikalen Bestrebungen die Aspekte un Bedingungen der geschicht-
lichen Entstehung und Einordnung biblischer Sprachgestalten zugunsten einer Vorstel-
lung VO  3 der geschichtsunabhängigen, uneingeschränkten Normativität des Schrift-
ortes 1n den Hintergrund gerückt, annn INa  - eine vergleichbare Haltung 1n
traditionalistischen Kreisen katholischer Provenienz feststellen, wobei allerdings das
fundamentale Interesse nicht sosehr die Unmittelbarkeit des Schriftwortes, sondern
VOT allem die radikal unveränderlichen rdnungen der CGesamttradition gebunden
iıst „Iradition“ heißit 1n diesem Kontext: verpflichtende Ordnung mıit unkritisierbarem
Geltungsanspruch, aus einem unhinterfragbaren Ursprung bezogene Orientierungs-
stabilität.
Die behauptete Ungeschichtlichkeit VOoO Wahrheit wird mıit der Forderung nach einem
zeitlos-gültigen Kultzeremoniell un RKitus gegenüber allen auf Veränderung bedachten
Standpunkten abgesichert: „SCINDET dem  M als (Gottesrede un auch als anthropologi-
sche Dimension.“9

Kritikimmunisierung un Irrationalismus
Die eigentliche Sprachgestalt des „Fundamentalismus“ und „ITraditionalismus“ ist die
feststellend-konstatierende Rede un nicht der fragende oder problematisierende Fin-
wand. Erfahrungen werden mitgeteilt, S1e bedürfen keiner Begründung. Die Forderung
nach Begründung wird als destruktiver Zweitel diabolisiert und daher als illegitimes
Vertahren grundsätzlich neglert, weshalb das „fundamentalistische“ Bewußltsein auch
niemals aufgebrochen werden kann, weil 5 keine argumentativ-diskutierende Ausein-
andersetzung geben dart Diese Haltung findet auch In „katholischer“ Pastoral mıiıtunter
einen guten Nährboden: nicht diskutieren, sondern lernen, annehmen, aufnehmen! S0
annn INa  . S immer wieder ın der „Praxis” hören.
Die „Praxis” 1st schon hre eigene Begründung, S1e bedarf keiner theoretischen Anfrage
Die praktische Urteilsfindung ıst keine „Findung“, sondern eine festgefügte, tradierte,
ohnedies selbstverständliche Verhaltensnorm: eın „Stand-Punkt“ eın ‚Gedanken-
Strich“! Jedes diskursiv-kritische Vertahren einer Urteilsfindung wird plakativ mıiıt

19 Vgl den inweis auf Beispiele bei Barr. T 1{0
Vgl die Bewegung Letebvre: Kaufmann, one unter Lefebvre eine Sekte?, 1: Orientierung
(1975) 118—120; Yoes Congar, Der Fall Lefebvre. Schisma ın der Kirche? Mit einer Einführung VO Leh-
INann, Freiburg-Basel-Wien 1977

167

schränkt die Annahme vom Ereignis-Charakter des Aufgezeichneten zur Grundvoraus­
setzung gehört. Kann etwas im synoptischen Material infolge disparater Darstellung 
einmal nicht zur Übereinstimmung gebracht werden, wird nicht eine verschiedene Deu­
tung durch die biblischen „Schreiber•, sondern eben eine verschiedene Geschehens­
Grundlage für die Schilderung angenommen. 19 Die Schrift wird nicht kritisch analy­
siert, sondern in spiritueller Aneignung „vernommen•. Die Zugehörigkeit zur wahren 
Kirche Christi bestimmt nicht die Eingliederung in die konfessionell-kirchlichen Insti­
tutionen, sondern die existentielle Bezugnahme zur Schrift. Die wissenschaftsfeindli­
che Haltung kommt in der gezielten Ausschaltung der exegetischen Methoden zum Aus­
druck. Nicht Reflexion und Analyse, sondern Entscheidung, nicht Institution und 
Theologie, sondern eine durch die Schrift provozierte personale Einstellung prägen den 
Glauben. 

2. Ungeschichtlichkeit 

Werden in den evangelikalen Bestrebungen die Aspekte und Bedingungen der geschicht­
lichen Entstehung und Einordnung biblischer Sprachgestalten zugunsten einer Vorstel­
lung von der geschichtsunabhängigen, uneingeschränkten Normativität des Schrift­
wortes in den Hintergrund gerückt, so kann man eine vergleichbare Haltung in 
traditionalistischen Kreisen katholischer Provenienz feststellen, wobei allerdings das 
fundamentale Interesse nicht sosehr an die Unmittelbarkeit des Schriftwortes, sondern 
vor allem an die radikal unveränderlichen Ordnungen der Gesamttradition gebunden 
ist. .Tradition" heißt in diesem Kontext: verpflichtende Ordnung mit unkritisierbarem 
Geltungsanspruch, aus einem unhinterfragbaren Ursprung bezogene Orientierungs­
stabilität. 
Die behauptete Ungeschichtlichkeit von Wahrheit wird mit der Forderung nach einem 
zeitlos-gültigen Kultzeremoniell und Ritus gegenüber allen, auf Veränderung bedachten 
Standpunkten abgesichert: .semper idem" als Gottesrede und auch als anthropologi­
sche Dimension.20 

3. Kritikimmunisierung und Irrationalismus 

Die eigentliche Sprachgestalt des „Fundamentalismus• und .Traditionalismus" ist die 
feststellend-konstatierende Rede und nicht der fragende oder problematisierende Ein­
wand. Erfahrungen werden mitgeteilt, sie bedürfen keiner Begründung. Die Forderung 
nach Begründung wird als destruktiver Zweifel diabolisiert und daher als illegitimes 
Verfahren grundsätzlich negiert, weshalb das „fundamentalistische" Bewußtsein auch 
niemals aufgebrochen werden kann, weil es keine argumentativ-diskutierende Ausein­
andersetzung geben darf. Diese Haltung findet auch in „katholischer" Pastoral mitunter 
einen guten Nährboden: nicht diskutieren, sondern lernen, annehmen, aufnehmen! So 
kann man es immer wieder in der „Praxis" hören. 
Die „Praxis" ist schon ihre eigene Begründung, sie bedarf keiner theoretischen Anfrage. 
Die praktische Urteilsfindung ist keine „Findung", sondern eine festgefügte, tradierte, 
ohnedies selbstverständliche Verhaltensnorm: ein .Stand-Punkt" - kein „Gedanken­
Strich"! Jedes diskursiv-kritische Verfahren einer Urteilsfindung wird plakativ mit 

19 Vgl. den Hinweis auf Beispiele bei/. Barr, 87-105. 
20 Vgl. die Bewegung um Lefebvre: L. Kaufmann, Ecöne unter Lefebvre - eine Sekte?, in: Orientierung 39 

(1975) 118-120; Yves Congar, Der Fall Lefebvre. Schisma in der Kirche? Mit einer Einführung von K. Leh­
mann, Freiburg-Basel-Wien 1977. 

167 



Feindbild-Manier ‚verteufelt“, eine starke Emotionalisierung un: Fanatisierung en-
ber offenen und daher angstmachenden Problemen erzeugt Intoleranz und ideologi-
sche Verhärtung. Der Dialog ist prinzipiell liquidiert, Begriffe wıe „kollektive Wahr-
heitsfindung”, „Entfaltung“, „Rationalität” sind Keizwörter für unversöhnbare
Aggression: gibt keine diskutierende Wahrheitsfindung, S1€e ist schon gefunden, S1€e
bedarf keiner Entfaltung, s1e ist uns bereits als endgültige Fülle zugesprochen worden:
Wahrheit wird nicht erarbeitet oder rational überdacht, S1e wird geglaubt.
Die Etikettierung VO  j ‚Geschichte Technik Vernunftt“ als strafwürdige Überheb-
ichkeit des Menschen Führt ZU[[ mythischen Aufwertung VO  ; „Natur „Emotionalität”,
„Ursprungssehnsucht“”, „Seelen-Kult“, „Erfahrungs-Erlebnis“”, „Meditation“ 1 Sinne Ost-
licher Religionen (Hinduismus, Buddhismus, Zen)

I1 „Entscheidung ohne kritisches Bewußltsein führt ZUumı Irrationalismus kritisches
Bewußtsein ohne Entscheidung zZzu Skeptizismus”“
hne 7Zweitel berührt das „ftundamentalistische“ Unbehagen gegenüber der gegenwärti-
gen Bewußtseinslage eın höchst existentielles Problem. Stellt kritische Rationalität
nämlich alles Wissen als hypothetisches und vorläufiges grundsätzlich immer 1n rage,
annn wird jede auf Handlung abgestimmte Entscheidung ebenso sich der Vorläu-
figkeit der Begründung bewußt se1in mussen. Entscheidungen, die aber STteis auf Wider-
rufbarkeit und Revidierbarkeit hin getroffen werden, stellen letztlich e1ine Verunsiche-
ITunzg für die menschliche Erwartungshaltung dar: führen schließlich zZzu Skeptizismus,
welcher Entscheidungen usse weil diese als getroffene schon wieder kritisierbar
sind und als alsche sofort wieder zurückgenommen werden müßten. Leben bedeutet
aber nicht UT: kritische Reflexion, sondern ebenso eın „Sich-entscheiden-müssen“”, eın
Handeln, auch un: gerade Einbeziehung des issens VO  - der Unzulänglichkeit
des i1ssens: „Intellektuelle Redlichkeit gebietet den Mut ZUT[T Entscheidung, auch Wenn

diese belastet 1st mıiıt all der Unsicherheit, Dunkelheit un!: a  r/ die 1U  - einmal mıiıt
der geistigen Entscheidung eınes endlichen, geschichtlich bedingten Geistes verbunden
sind, der diese seine Bedingtheit weiß} un doch entscheiden muß  u22 Rahner hat
mıit dieser theologischen Überlegung eigentlich das ausgesprochen, Was kriti-
scher Rationalismus 311 nicht die Verhinderung VO Entscheidung (weil s1e 1Ur

hypothetisch sSe1ın kann), sondern die Strategie der Entscheidung, die sich einbringt miıt
der Hoffnung, durch eine besser begründete und sinnvollere Entscheidung ıIn eıne eue

Dimension gehoben werden.
Glaube überschreitet die Grenzen zweckrationaler, geschlossener 5Systeme, weil den
Mut ZUr: Offenheit nicht scheuen braucht. Glaube ist aber zugleich eın kritisches Be-
wußtsein gegenüber jeder Vorgabe VON menschlich-geschichtlicher Endgültigkeit.

Seckler hat 1n einem sehr aufschlußreichen Hinweis die „befremdliche Tatsache“ autf-
gezeigt, „.daß selbst die großen theologischen Fachlexika VonNn heute nicht einmal das
Stichwort ‚Kritik‘ kennen“ * obwohl der biblische Sprachbetund“ mıit zahlreichen Be-
legen erhärtet, daß die „biblische Religion 1 anzen als eine einz1ge, umfassende
kritische Bewegung denken sel, daß das „Wort Gottes, das die Absichten und

Schupp, Auf dem Weg einer kritischen Theologie (QD Freiburg-Basel-Wien 1974, 41 Anm 54)
Rahner, Intellektuelle Redlichkeit und christlicher Glaube 1: SzIh VIIL, Einsiedeln 1966,
Seckler, Kritik, Krise, Kri  1SMUS Besinnung auf die kritischen Aufgaben der Theologie, In IhQ

162 (1982)
24 ThHhWNT I, 920—955

168

Feindbild-Manier .verteufeltu, eine starke Emotionalisierung und Fanatisierung gegen­
über offenen und daher angstmachenden Problemen erzeugt Intoleranz und ideologi­
sche Verhärtung. Der Dialog ist prinzipiell liquidiert, Begriffe wie . kollektive Wahr­
heitsfindungu, .Entfaltung•, . Rationalität• sind Reizwörter für unversöhnbare 
Aggression: es gibt keine diskutierende Wahrheitsfindung, sie ist schon gefunden, sie 
bedarf keiner Entfaltung, sie ist uns bereits als endgültige Fülle zugesprochen worden; 
Wahrheit wird nicht erarbeitet oder rational überdacht, sie wird geglaubt. 
Die Etikettierung von uGeschichte - Technik - Vernunftu als strafwürdige Überheb­
lichkeit des Menschen führt zur mythischen Aufwertung von .Naturu, .Emotionalitätu, 
,,Ursprungssehnsucht•, .Seelen-Kult", . Erfahrungs-Erlebnis", .Meditation" im Sinne öst­
licher Religionen (Hinduismus, Buddhismus, Zen). 

III . • Entscheidung ohne kritisches Bewußtsein führt zum Irrationalismus - kritisches 
Bewußtsein ohne Entscheidung zum Skeptizismus1121 

Ohne Zweifel berührt das .fundamentalistische" Unbehagen gegenüber der gegenwärti­
gen Bewußtseinslage ein höchst existentielles Problem. Stellt kritische Rationalität 
nämlich alles Wissen als hypothetisches und vorläufiges grundsätzlich immer in Frage, 
dann wird jede - auf Handlung abgestimmte - Entscheidung ebenso sich der Vorläu­
figkeit der Begründung bewußt sein müssen. Entscheidungen, die aber stets auf Wider­
rufbarkeit und Revidierbarkeit hin getroffen werden, stellen letztlich eine Verunsiche­
rung für die menschliche Erwartungshaltung dar, führen schließlich zum Skeptizismus, 
welcher Entscheidungen aussetzt, weil diese als getroffene schon wieder kritisierbar 
sind und als falsche sofort wieder zurückgenommen werden müßten. Leben bedeutet 
aber nicht nur kritische Reflexion, sondern ebenso ein „Sich-entscheiden-müssen", ein 
Handeln, auch und gerade unter Einbeziehung des Wissens von der Unzulänglichkeit 
des Wissens: ,,Intellektuelle Redlichkeit gebietet den Mut zur Entscheidung, auch wenn 
diese belastet ist mit all der Unsicherheit, Dunkelheit und Gefahr, die nun einmal mit 
der geistigen Entscheidung eines endlichen, geschichtlich bedingten Geistes verbunden 
sind, der um diese seine Bedingtheit weiß und doch entscheiden muß."22 K. Rahner hat 
mit dieser theologischen Überlegung eigentlich genau das ausgesprochen, was kriti­
scher Rationalismus will: nicht die Verhinderung von Entscheidung (weil sie nur 
hypothetisch sein kann), sondern die Strategie der Entscheidung, die sich einbringt mit 
der Hoffnung, durch eine besser begründete und sinnvollere Entscheidung in eine neue 
Dimension gehoben zu werden. 
Glaube überschreitet die Grenzen zweckrationaler, geschlossener Systeme, weil er den 
Mut zur Offenheit nicht zu scheuen braucht. Glaube ist aber zugleich ein kritisches Be­
wußtsein gegenüber jeder Vorgabe von menschlich-geschichtlicher Endgültigkeit. 
M. Seckler hat in einem sehr aufschlußreichen Hinweis die .befremdliche Tatsacheu auf­
gezeigt, .daß selbst die großen theologischen Fachlexika von heute nicht einmal das 
Stichwort ,Kritik' kennenu, 23 obwohl der biblische Sprachbefund24 mit zahlreichen Be­
legen erhärtet, daß die „biblische Religion . . . im ganzen als eine einzige, umfassende 
kritische Bewegung ... " zu denken sei, daß das .Wort Gottes, das die Absichten und 

21 F. Schupp, Auf dem Weg zu einer kritischen Theologie (QD 64), Freiburg-Basel-Wien 1974, 41 (Anm. 54). 
22 K. Rahner, Intellektuelle Redlichkeit und christlicher Glaube in: SzTh VII, Einsiedeln 1966, 56. 
23 M. Seckler, Kritik, Krise, Kritizismus - Besinnung auf die kritischen Aufgaben der Theologie, in: ThQ 

162 (1982) 2. 
24 ThWNT lll, 920-955. 

168 



danken des Herzens richtet KPITLIKOC (Hebr 4,12) wäre. Vielleicht ıst dieser
Ansatz, da biblischer Glaube 1n sich schon kritisches Bewußltsein ware, 1m Sinne MNEeU-
zeitlichen Verständnisses eın wenig überzogen, nichtsdestoweniger rag aber die Theo-
logie als Reflexionsgestalt des Glaubens gerade dafür Verantwortung, daß Glaube nicht
In die Irrationalität oder Ideologie abgleitet. Wenn biblischer Glaube VON seinem An-
satz her schon Kritik der Verendgültigung, der Vergötzung VO Welt ist, dann ist
Theologie noch einmal das kritische Bedenken dieser Entscheidungsfunktion des lau-
ens In der theologischen Kraft ZuUur Selbstkritik entrinnt biblischer Glaube damit einer
zirkulären, ideologischen Selbstbegründung, erfährt sich 1n der Oftenheit auf Irans-
zendenz hin immer als beschenkte Freiheit. Biblischer Gilaube überlebt als Entscheidung
die Liquidierungsinteressen des Skeptizismus, elr überlebt als kritische Entscheidung
aber ebenso den Tod der „fundamentalistischen“ Versteinerung.
Diese Herausforderung durchschauen, ware Aufgabe einer kritischen Theologie.“

Seckler, ebenda:
26 Vgl Schaeffler, Religion und kritisches Bewulßitsein, Freiburg-München 1973; ders Kritik und Anerken-

NUuNg, 171: ChGimG X XI (Freiburg 107—138; Rendtorff, Theologie als Kritik und Konstruktion,
In Theorie des Christentums, Gütersloh, 1972, 2—200); Schupp, Kritisches Denken In der Theologie,in kIh 1970) 328— 341

169

Gedanken des Herzens richtet . . . , Kpl"ttKoc; (Hebr 4,12)"25 wäre. Vielleicht ist dieser 
Ansatz, daß biblischer Glaube in sich schon kritisches Bewußtsein wäre, im Sinne neu­
zeitlichen Verständnisses ein wenig überzogen, nichtsdestoweniger trägt aber die Theo­
logie als Reflexionsgestalt des Glaubens gerade dafür Verantwortung, daß Glaube nicht 
in die Irra tionalität oder Ideologie abgleitet. Wenn biblischer Glaube von seinem An­
satz her schon Kritik an der Verendgültigung, der Vergötzung von Welt ist, dann ist 
Theologie noch einmal das kritische Bedenken dieser Entscheidungsfunktion des Glau­
bens. In der theologischen Kraft zur Selbstkritik entrinnt biblischer Glaube damit einer 
zirkulären, ideologischen Selbstbegründung, erfährt sich in der Offenheit auf Trans­
zendenz hin immer als beschenkte Freiheit. Biblischer Glaube überlebt als Entscheidung 
die Liquidierungsinteressen des Skeptizismus, er überlebt als kritische Entscheidung 
aber ebenso den Tod der ,,fundamentalistischen" Versteinerung. 
Diese Herausforderung zu durchschauen, wäre Aufgabe einer kritischen Theologie. 26 

25 M. Seckler, ebenda: 6 
26 Vgl. R. Schaeffler, Religion und kritisches Bewußtsein, Freiburg-München 1973; ders. Kritik und Anerken­

nung, in: ChGimG XXI (Freiburg 1980), 107- 138; T. Rendtorff, Theologie als Kritik und Konstruktion, 
in : Theorie des Christentums, Gütersloh, 1972, 182-200; F. Schupp, Kritisches Denken in der Theologie, 
in: ZkTh 92 (1970), 328- 341. 

169 


