ULRICH HEMEL

Zum Verhaltnis von Katechese, Evangelisation und
schulischem Religionsunterricht

Der Leser wird die nachfolgenden Ausfiithrungen vielleicht zunichst als ,abstrakt” und ,theoretisch”
empfinden. Die genaue Erfassung der drei Begriffe erfiillt jedoch nicht nur akademische Pflicht zur
Unterscheidung, sondern erhellt verschiedene historisch gewordene und auch heute noch nebenein-
ander existierende Situationen, in denen Menschen Zugang zum Glauben finden. Sie haben durchaus
ihre Konsequenzen fiir die Praxis und motivieren vor allem zu einem Religionsunterricht, der der ver-
schiedenen Ausgangslage der Schiiler Rechnung tragt. (Redaktion)

Einleitung

Im folgenden sollen einige Gedanken zum Verhiltnis Katechese, Evangelisation und Re-
ligionsunterricht vorgelegt werden, die zwangsldufig fragmentarisch sind. Fragmenta-
risch sind sie einerseits, weil die gebotene Kiirze ein eher thesenhaftes Vorgehen not-
wendig macht, bei dem manche Differenzierung unterbleiben muf3,® andererseits
wegen der Sache selbst: Religionsunterricht, Katechese und Evangelisation sind zwar
je fiir sich komplexe Wirklichkeiten im Handeln der Kirche mit mehr oder weniger inten-
siverinstitutioneller Verankerung. Sie sind dennoch nur ein Ausschnitt aus der Gesamt-
heit religionspiadagogischer und katechetischer Aufgabenfelder. Sie iiberschneiden sich
mit religidser Erziehung, mit religitser Erwachsenenbildung, mit religionspiadagogi-
schen Anliegen in der kirchlichen Jugendarbeit und ganz allgemein mit den vielfiltigen
Formen religionspiadagogischer Hilfestellung zur Entfaltung menschlicher Religiositat
und katechetischer Hilfestellung zur Glaubensentfaltung bis hin zur vollen Einfithrung
in das Christentum. Es scheint mir wichtig, von Anfang an im Auge zu behalten, dal3
diereligidse Lerngeschichte eines Menschen mehr umfaf3t als Religionsunterricht, Kate-
chese und Evangelisation. Daher ist es unerlaBlich, sich zunéchst tiber den Stellenwert
der drei genannten Begriffe und derihnen zugeordneten Handlungsfelder im Gesamtzu-
sammenhang der méglichen religidsen Lebensgeschichte eines Menschen zu ver-
standigen.

Zunichst seien einige Bemerkungen zur Entwicklung und zur Bedeutung von Katechese und Evangelisation
geboten, um dann ihr Verhiltnis untereinander und zum schulischen Religionsunterricht zu errtern. Dabei
ergeben sich auch einige praktische Anregungen.

Katechese

1. Das Wort katnyéwm ist schon biblisch belegt (Lk 1,4; Apg 18,25; 1 Kor 14,19; Gal
6,6).2 Es bezieht sich auf christliches Lehren, Unterweisen und Unterrichten. In der Zeit
des altkirchlichen Katechumenats richtete sich diese Glaubensunterweisung im wesent-
lichen an erwachsene Taufbewerber, die aus verschiedenen Griinden Christen werden
wollten. Hieriiber berichtet z. B. Augustinus (354—430) in seiner Schrift ,De catechizan-

1 Weiterfithrende Hinweise finden sich u. a. in fritheren, teilweise ausfithrlicheren Darlegungen, die ich zur
Problematik gegeben habe: U. Hemel, Theorie der Religionspiadagogik, Miinchen 1984, 316 —2340; U. He-
mel, Probleme religionspiadagogischer und katechetischer Terminologie im internationalen Rahmen: Reli-
gionsunterricht, Katechese, Evangelisation, in: rhs 27, 1984, 374—385 (= Probleme); U. Hemel, Religions-
pidagogische Theoriebildung und Wissenschaftsgeschichte, in: Bijdragen 45, 1984, 417—430.

2 Vgl. A. Knauber, Zur Grundbedeutung der Wortgruppe xatny£w, catechizo, in: Oberrheinisches Pastoral-
blatt 68, 1967, 291—304; H. W. Beyer, Art. katnyéw in: TAWWNT 3, 1938, 638—640. — Der Terminus ist
bei Lukas und Paulus insgesamt siecbenmal bezeugt (vgl. auch Apg 21, 21.24, R6m 2,18).

237



dis rudibus” (um 401).3 Die altkirchliche Katechese kann als umfassende Einfithrung in
das Christsein verstanden werden, die Glaubensbereitschaft voraussetzte und durch
das Ziel der Taufe (oder der Taufmiindigkeit)* klar begrenzt war: Der Einfithrung in
das Christsein folgte das christliche Leben.

2. Festzuhalten ist fiir diese Zeit die klar umrissene Funktion der Katechese im Prozef3
des Christwerdens: Sie hat einen klaren Anfang und ein klares Ende und steht im unmit-
telbaren Zusammenhang mit der christlichen ,Initiation’, d. h. der lehrhaften, lebens-
miBigen und sakramentalen Einfiithrung in das Christentum. In einem solchen Kontext
gibt eskeine ,lebenslange” Katechese, weil die Adressaten der Katechese nach der Taufe
zur Mindigkeit des Christseins gelangen. Diese Miindigkeit schlief3t weitere religidse
Lernprozesse nicht aus, sondern ein. Da solche Lernprozesse aber keinen einfithrenden
Charakter mehr besitzen, werden sie auch nicht als Katechese bezeichnet.

Das Modell des Christwerdens in der Zeit des altkirchlichen Katechumenats durch eine
bewulite Hinwendung zur christlichen Gemeinde innerhalb einer nicht mehrheitlich
christlichen Umwelt konnte man das ,gemeindekirchliche” Modell nennen. Christsein
beruht hier nicht auf gewissermalBen angeborener Mitgliedschaft und allmahlichem
Hineinwachsen in den Glauben, sondern auf einer persénlichen Glaubensentschei-
dung, die hin zur christlichen Gemeinde fiihrt. Dabei wird hier Gemeinde weniger im
territorialen Sinn als Pfarrgemeinde verstanden, sondern als bewuf3te Gemeinschaft
von glaubigen Christen (ohne dal3 beide Verstindnisweisen einander ausschlieBen
wiirden).

3. Nach einer Ubergangszeit im AnschluB an die Mailinder Konvention (313 n. Chr.),
die das Christentum zur erlaubten Religion (religio licita) machte, und nach der oft sehr
oberflachlichen Christianisierung germanischer Stimme wurde die Kindertaufe so sehr
zur allgemeinen Regel, daf3 die bisherige Form des Katechumenats allméhlich ver-
schwand. In der mittelalterlichen Gesellschaft wurde die religiose Erziehung im wesent-
lichen durch die christlich geprégte Umwelt gewihrleistet. Erst mit dem Zeitalter der Re-
formation und im Zusammenhang mit humanistischen Bildungsbemiithungen entstand
die noch heute nachwirkende Form christlicher Unterweisung, die wir unter dem Na-
men Katechismusunterricht kennen. Da diese Form der Katechese ein christlich geprig-
tes Milieu voraussetzte, konnte man sie als Entfaltung des Taufglaubens nach seiner
lehrhaften Seite hin verstehen. Wie das Katechumenat hatte der Katechismusunterricht
einen klaren AbschluB3, an den sich ein mehr oder weniger hochstehendes christliches
Leben anschloB.

4. Das Modell des Christwerdens in der mittelalterlichen und nachmittelalterlichen Ge-
sellschaft kann man als ,volkskirchliches” Modell bezeichnen, weil der Proze3 des
Christwerdens breiteste Bevélkerungsschichten mit groBer Selbstverstindlichkeit er-
faite. Die wesentlichen Kennzeichen dieses Modells eines ,Hineinwachsens in den
Glauben’sind dieKindertaufe, die erzieherische Wirkung eines christlich gepragten Mi-

w

PL 40, CChrSL 46, 115—178, dt.: Aurelius Augustinus, Vom ersten katechetischen Unterricht, neu iiber-

setzt von W. Steinmann, Miinchen 1985 (im Druck) (= Schriften der Kirchenviter Bd. 7). — Da die ,rudes”
als Anfinger (wortlich: Rohe, Unbehauene, Unkundige) zu bezeichnen sind, ziehe ich die Ubersetzung
Uber die katechetische Unterweisung der Anfinger” vor. Vgl. J. P. Belche, Die Bekehrung zum Christentum
nach des hl. Augustinus Biichlein ,De catechizandis rudibus/ Diss. masch., Miinster 1956.
Vel. D. Zimmermann, Die Erneuerung des Katechumenats in Frankreich und seine Bedeutung fiir Deutsch-
land, Diss. masch. Miinster 1973, S. 49 (zum Verstindnis des altchristlichen Katechumenats): ,eine grund-
legende Einfithrung in den Glauben und in das Leben der Gemeinde als (zeitlich begrenzte) Vorbereitung
auf die durch die Taufe bezeichnete volle Eingliederung in die Gemeinde". — Zum Begriff der Taufmiindig-
keit vgl. ebd., S. 34 und S. 72.

'y

238



lieus und gegebenenfalls die katechetische Belehrung durch den Katechismus (und die
Predigt). Unter solchen volkskirchlichen Bedingungen kann Glaubensbereitschaft ge-
nerell vorausgesetzt werden. Nicht die Bekehrung oder die bewuBte Glaubensentschei-
dung sind der Normalfall, sondern eher das allmihliche und oft ganz selbstverstandli-
che Anerkennen einer bewihrten christlichen Lebensform fiir das eigene Leben.

5.In den europiischen Gesellschaften der Gegenwart ist nun aber eine neuartige kirchli-
che Situation entstanden, die zugleich Elemente der mittelalterlichen Volkskirche” und
Elemente der missionarischen ,Gemeindekirche” der christlichen Frithzeit aufweist.
Volkskirchliche Elemente zeigen sich beispielsweise an der nach wie vor hohen und nur
leicht riicklaufigen Bereitschaft der Bevélkerung zur Kindertaufe,® aber auch an der
fast allgemeinen Bereitschaft zur Teilnahme am schulischen Religionsunterricht und zur
Zahlung der Kirchensteuer. Gemeindekirchliche Elemente werden sichtbar am Verlust
der sozialen Plausibilitit des Glaubens, am gesellschaftlichen Minderheitenstatus iiber-
zeugter Christen, an der allgemein anerkannten Notwendigkeit einer persénlichen
Glaubensentscheidung und Ratifizierung des Taufglaubens, aber auch an vielfaltigen
Aufbriichen innerhalb von christlichen Gemeinden, die nach einem bewul3ten christli-
chen Leben und Glauben suchen.

In der neuartigen kirchlichen Situation, in der wir uns befinden, tragt das volkskirchli-
che Modell des Christwerdens durch Taufe und allm#hliches Hineinwachsen in den
Glauben nicht mehr. Daher gewinnt eine genauere Unterscheidung der verschiedenen
Stufen auf dem Weg zum Glauben wieder an Bedeutung. Ein eher ,gemeindekirchliches”
Modell des Christwerdens kann daher z. B. von einer ersten Begegnung mit der christli-
chen Botschaft zu wachsendem religidsen Interesse bis hin zu einer ersten Bekehrung
und einer umfassenden Einfithrung in das Christsein fithren. Innerhalb dieses Prozesses
erhalt die Katechese wieder einen klar umgrenzten Ort: Sie setzt Glaubensbereitschaft
voraus und miindet im persénlich verantworteten christlichen Leben. Im volkskirchli-
chen Modell bezeichnet Katechese dagegen jede Art von Bemiithung um Glaubensver-
mittlung ohne klaren Anfang und ohne klares Ende.

6. Hier sei jedoch einem méglichen MiBverstiandnis vorgebeugt. Mit den Begriffen des
volkskirchlichen” und des ,gemeindekirchlichen” Modells des Christwerdens wird kei-
nerlei theologische Wertung ausgesprochen. Die meisten Pfarrgemeinden tragen heute
zugleich volks- und gemeindekirchliche Ziige. Beide schlieBen einander nicht aus; die
Grenzen zwischen ihnen sind flieBend. Volk und Gemeinde sind keine theologischen
Gegensitze. Sie bezeichnen aber deutlich wahrnehmbare, gesellschaftlich und biogra-
phisch begriindete Unterschiede in der Art und Weise, zum Glauben zu kommen oder
den Glauben zuleben. Von groBer Bedeutung ist es daher, nicht in einen Kategorienfeh-
ler zu verfallen und z. B. volkskirchliche Mal3stibe dort anzulegen, wo keine volks-
kirchliche Situation mehr besteht. Wenn man nimlich das geschichtliche Werden von
Begriff und Wirklichkeit der Katechese und die besonderen Kennzeichen der gegenwir-
tigen kirchlichen Situation nicht beriicksichtigt, dann kommt es zu Schwankungen, Un-
klarheiten und leidvollen MiBBverstindnissen im Zusammenhang mit ,Katechese”. Hier
kann z. B. auf die unbewiltigten sprachlichen Spannungen im Versténdnis von ,Kate-
chese” im Apostolischen Schreiben ,Catechesi Tradendae” (1979) (= CT) oder auf das

5 Vgl. N. Mette, Impulse fiir unsere Industriegesellschaft? Zur Situation der religiésen Sozialisation und der
christlichen Initiationsprozesse in der Bundesrepublik Deutschland, in: Katechetische Blatter 110, 1985,
566—574, bes. 566: ,In Ehen, in denen beide Partner katholisch sind, ist die Taufbereitschaft in den letzten
Jahren nur geringfiigig zuriickgegangen. Im Jahre 1970 belief sie sich auf 97,7 %, 1980 auf 95,3 %."

239



nicht unproblematische Verstdndnis von ,Katechese” bei Kardinal Ratzinger hingewie-
sen werden (z. B. in seiner katechetischen Rede 1983 in Lyon). Ich habe beide Texte bei
anderer Gelegenheit ausfiihrlicher analysiert und auf entsprechende Schwierigkeiten
aufmerksam zu machen versucht.® Im Brennpunkt steht dabei immer wieder die For-
derung nach systematischer Vollstindigkeit der Katechese, die besonders in CT 21 be-
tont wird. Hintergrund dieser Forderung ist die Sorge um die volle und unverkiirzte Wei-
tergabe des Glaubens, besonders im Hinblick auf seine Inhalte.

7. Dort, wo es wirklich um eine katechetische ,Einfithrung ins Christentum” geht
(CT 21), istdiese Sorge nicht nur verstindlich, sondern auch berechtigt. Wenn aber Ka-
techese nach dem tibereinstimmenden Zeugnis der kirchlichen Tradition Glaubensbe-
reitschaft oder anfinglichen Glauben bei ihren Adressaten voraussetzt, dann kann
iiberall dort, wo Glaubensbereitschaft und anfénglicher Glauben fehlen, iiberhaupt
nicht von Katechese die Rede sein. Es wire unehrlich und unwahr, wider besseres Wis-
sen eine katechetische Glaubensbereitschaft (und damit Offenheit fiir eine systemati-
sche und auch vollsténdige Einfithrung in die christliche Lehre) dort zu behaupten, wo
gar keine katechetische Situation vorhanden ist. So wire beispielsweise eine unmittel-
bare Anwendung von ,Catechesi Tradendae” auf den schulischen Religionsunterricht
oder die kirchliche Erwachsenenbildung nicht gerechtfertigt.

Evangelisation

1. Wenn Katechese Glaubensbereitschaft voraussetzt und wenn diese Glaubensbereit-
schaft unter den heutigen Sozialisationsbedingungen nicht mehr durch Taufe und
christliche Umwelt gewahrleistet werden kann, dann muB es Schritte und Bemithungen
geben, die der Katechese vorausgehen und die im weitesten Sinn religiéses Interesse bis
hin zum konkreten Interesse am Evangelium wecken sollen.

Die Phase religioser Vermittlung vor dem Erreichen einer wirklichen Glaubensbereit-
schaft wird in letzter Zeit haufig unter dem Stichwort ,Evangelisation” zusammenge-
faB3t. So schreibt beispielsweise Joseph Kardinal Héffner im Vorwort zum neuen katho-
lischen Erwachsenenkatechismus (1985):

Die Kirche erfiillt den Auftrag des Herrn in der Evangelisierung, durch welche die Menschen zum Glauben
gefiihrt werden, und in der Katechese, durch die der anfanghafte Glaube gestiarkt wird und reift (. . .)“7
Wahrend die Unterscheidung von Evangelisation und Katechese in der franzésischen
Religionspadagogik und Katechetik seit den 40er Jahren und vor allem seit der Neuer-
richtung des Erwachsenenkatechumenats in Lyon durch Kardinal Gerlier 1953 durch-
aus gédngig ist,® findet der Begriff der Evangelisation im deutschen Sprachraum iiber
einen missionarischen Zusammenhang hinaus erst in den letzten Jahren gréBere
Aufmerksamkeit.® Wort und Sache sind aber nicht ganz neu, denn das Verb

¢ Vgl. z. B. Johannes Paul 1., Apostolisches Schreiben Catechesi Tradendae (16. 10. 1979), hg. vom Sekreta-
riat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1979; Joseph Kard. Ratzinger, Die Krise der Katechese und
ihre Uberwindung, Einsiedeln 1983; dazu: U. Hemel, Zur katechetischen Rede Kardinal Ratzingers in
Frankreich, in: Katechetische Blatter 109, 1984, 35—42; zu ,Catechesi Tradendae’ vgl. U. Hemel, Probleme
(a. a. O.), 379f. , U. Hemel, Theorie der Religionspidagogik, Miinchen 1984, 327—329.

Katholischer Erwachsenenkatechismus, Das Glaubensbekenntnis der Kirche, hg. von der Deutschen Bi-
schofskonferenz, Kevelaer — Miinchen — Stuttgartu. a. 1985, S. 7; vgl. dazu W. Kasper (Hg.), Einfithrung
in den katholischen Erwachsenenkatechismus, Diisseldorf 1985.

Vgl. D. Zimmermann, a. a. O., 122—123.

Hier ist zundchst auf die bereits zitierte Arbeit von D. Zimmermann (1973) zu verweisen; vgl. auBerdem:
G. Bitter, Evangelisation in der Schule — Christlich leben in einer siakularisierten Welt, in: Arbeitskreis ka-
tholischer Schulen in freier Tréigerschaft (Hg.), Evangelisation in der Schule — Christlich leben in einer

~

0 &

240



edayyehilesBau (d. h. evangelisieren) taucht schon in Apg 5,42 auf, und André Turck

widmete 1962 dem Thema ,Evangelisation und Katechese in den ersten beiden Jahrhun-

derten® eine bereits klassisch zu nennende Studie. Die Unterscheidung zwischen den

Etappen der Evangelisation und der Katechese ist daher in der christlichen Tradition gut

belegt und wird auch in den Dokumenten des II. Vatikanischen Konzils aufgegriffen.

Eine gréBere Breitenwirkung erzielte aber erst das Apostolische Schreiben ,Evangelii

Nuntiandi” von Papst Paul VI. (8. 12. 1975), in dem ausfiihrlich von ,Evangelisierung”

die Rede ist und das diese sogar als die ,eigentliche Aufgabe der Kirche” bezeichnet

(EN 14).12

2. Wie,Katechese” ist aber auch Evangelisation ein Begriff von erheblicher semantischer

Flexibilitit. Es ist daher notwendig, im folgenden wenigstens die wichtigsten Bedeu-

tungsebenen hervorzuheben und auseinanderzuhalten:

— Evangelisation bezeichnet eine konkrete Praxis, nimlich die Erstverkiindigung des
Evangeliums als einer ersten Etappe auf dem Weg zum Glauben;

— Evangelisation bezeichnet aber auch eine Dimension jeglichen christlichen und
kirchlichen Handelns, nimlich das Zeugnis christlichen Lebens als ein Zeugnis fiir
das Evangelium;

— Evangelisation bezeichnet auflerdem einen Prozef3 der immer vollkommeneren
Durchdringung des christlichen Lebens und der Kirche mit der Fiille des Evan-
geliums.

Paul VI. bezieht sich auf diese verschiedenen Bedeutungsebenen, wenn er die Kirche vor

die Aufgabe stellt, ,sich selbst zu evangelisieren”, um ,die Welt glaubwiirdig zu evangeli-

sieren” (EN 15). Evangelisation ist daher zugleich eine Bewegung nach innen und nach
aullen. Als Etappe der ersten Begegnung mit dem Evangelium?? ist sie begrenzt und hat

das Ziel der Bekehrung oder der bewuBten Entscheidung fiir den Glauben (EN 18).

Dieses Ziel ist allerdings nicht immer erreichbar. Als prozeBhafte Aufgabe jedes Chri-

sten wird Evangelisation dagegen zur lebenslangen Herausforderung und ist grundsitz-

lich unabgeschlossen.

sidkularisierten Welt, Referate und Berichte der Lehrerfortbildungstagung vom 3.—5. November 1982 in
Vierzehnheiligen; U. Hemel, Theorie der Religionspiadagogik, Miinchen 1984, 316—348 (mit weiteren Be-
legen), K. H. Schmitt, Der Deutsche Katechetische Kongref3 1983 geht weiter, Zur religionspidagogischen
Situation, in: Katechetische Blitter 110, 1985, 142—147, bes. 145f.
A. Turck, Evangélisation et catéchése aux deux premiers siécles, Paris 1962, — W. E. Moulton und A. 5.
Geden (A Concordance to the Greek Testament, Edinburgh 41975) geben 28 Belegstellen fiir das Verb
ebayyehileabaran; R. Morgenthaler (Statistik des neutestamentlichen Wortschatzes, Ziirich — Stuttgart
1958 — Reprint 1973) zdhlt 54 Verwendungen des genannten Verbs im NT. W. Bauer, Wérterbuch zum
Neuen Testament, Berlin 51971 (Nachdruck), fiihrt als Bedeutung an ,eine gute Botschaft bringen’, mit
haufigem Bezug auf das Evangelium als der gottlichen Heilsbotschaft, so z. B. in 2 Kor 10.16 (W. Bauer,
a.a. O, Sp. 627f.).
AG 6 (LThKE Bd. 3,35); AA 19 (LThKE Bd. 2,654f.). Vgl. die Ausfithrungen dazu in U. Hemel, Theorie
der Religionspidagogik, Miinchen 1984, 320—323.
Paul VI., Apostolisches Schreiben ,Evangelii Nuntiandi” (iiber die Evangelisierung in der Welt von heute)
(8. 12. 1975), hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 1975. — Die Textstelle EN 14
und damit auch das Anliegen der ,Evangelisierung” wird auch im neuen ,Katholischen Erwachsenenkate-
chismus” zitiert (a. a. O., 311f.).
Wenn Evangelisierung die erste Etappe auf einem méglichen Weg des Glaubens bedeutet, ziehe ich es vor,
von einer Phase der ersten Begegnung statt von Erstverkiindigung zu sprechen. Es geht nicht immer um
ausdriickliche Verkiindigung, sondern um ein erstes Kennenlernen, einen anfanghaften Kontakt, eine Be-
gegnung, welche Interesse weckt und méglicherweise weiterfiihrt.

s

=

[}

241



Religionsunterricht

1. Bei unsstellt heute der schulische Religionsunterricht eine komplexe und eigenstindi-
ge Wirklichkeit dar, die weder einfach katechetisch noch einfach evangelisatorisch be-
griffen werden kann. Die religionspadagogischen Anliegen des Religionsunterrichts
zielen nicht ohne weiteres auf ein evangelisatorisches Ziel (Bekehrung) oder auf ein kate-
chetisches Ziel (vollstandige Einfiihrung in den christlichen Glauben und das christliche

Leben fiir solche, die einen anfinglichen Glauben bekennen).

Der Religionsunterricht ist daher weder Katechese noch Evangelisation. Er kann aber

eine katechetische und eine evangelisatorische Funktion gewinnen. Der Grund hierfiir

ist die sehr heterogene Zusammensetzung der Schiiler im Religionsunterricht, die die

Verhiltnisse in einer weltanschaulich pluralistischen Gesellschaft widerspiegeln.

— So wird der schulische Religionsunterricht fiir viele Schiiler heutzutage zur ersten
bewuBten Begegnung mit Religion und christlichem Glauben. Es ist méglich, daB3
durch den schulischen Religionsunterricht religiéses Interesse geweckt, eine Hal-
tung religidser Offenheit geférdert und im weitesten Sinn eine religiése Dynamik
angestol3en wird. In solchen Fillen kénnte man von einer evangelisatorischen Funk-
tion des Religionsunterrichts sprechen,

— Einige Schiiler bringen aber auch heute noch eine Haltung wirklicher Glaubensbe-
reitschaft mit, weil sie z. B. in einem christlichen Elternhaus aufwachsen oder kirch-
lich engagiert sind, etwa in der Jugendarbeit oder als Ministranten oder Ministran-
tinnen. Wenn es gelingt, diese Schiiler anzusprechen, kann der Religionsunterricht
eine katechetische Funktion gewinnen, weil der Glaube dieser Schiileran geregt, ver-
tieft und kommunikativ entfaltet wird.

— Eine Reihe von Schiilern sind zwar getauft, bringen aber weder religiéses Interesse
noch Glaubensbereitschaft mit. Fiir sie ist und bleibt der Religionsunterricht ein
Schulfach unter anderen. Trotz aller Bemithungen gelingt es in vielen Fillen nicht,
diesen Schiilern die religitse Dimension von Wirklichkeit in einem existentiellen,
sieunmittelbar berithrenden Sinn zu erschlieBen. Der Religionsunterricht ist deswe-
gen aber keineswegs sinnlos. Seine Aufgabe fiir die genannte Gruppe von Schiilern
besteht darin, ihnen den Wirklichkeitsbereich Religion zu erschlieBen, selbst wenn
sie vorlaufig oder auf Dauer zu einer tieferen personlichen Auseinandersetzung mit
religioser Wirklichkeit nicht fahig oder bereit sind. Man kann hier von einer diako-
nischen Funktion des Religionsunterrichts sprechen.

2. Die religionspadagogischen Aufgaben des Religionsunterrichts gehen also deutlich

{iber seine evangelisatorische und katechetische Funktion hinaus. Andererseits hat die

Beriicksichtigung der unterschiedlichen religionspadagogischen und katechetischen

Zielgruppen von Schiilern durchaus Riickwirkungen auf Theorie und Praxis des Reli-

gionsunterrichts.” Wenn es niamlich richtig ist, daB3 Christsein heute auch die Ein-

ibung in den Status einer gesellschaftlichen Minderheit bedeutet, dann ist es nur konse-

14 Vgl. dhnlich U. Hemel, Probleme (a. a. O.), 378. Vgl. auch U, Hemel, Religionspidagogik im Kontext von
Theologie und Kirche, Diisseldorf 1986, 179—188.

15 Eine sinnvolle Unterscheidung religionsunterrichtlicher Zielgruppen bietet m. E. bereits Absatz 2.5.1 des
Synodenbeschlusses ,Der Religionsunterricht in der Schule” (1974), wo zwischen gliubigen, suchenden
und sich als unglaubig betrachtenden Schiilern differenziert wird (Gemeinsame Synode der Bistimer der
Bundesrepublik Deutschland, Offizielle Gesamtausgabe, Bd. 1, Freiburg/Br. — Basel — Wien 1978,
113—152, abgedruckt auch in: A. Kaiser, Der Religionsunterricht in der Schule, Miinchen 1980, 16—39,
hier: 29).

242



quent, die Lebensbedingungen einer weltanschaulich pluralistischen Gesellschaft auch
im Religionsunterricht einzuiiben.

Der erste Schritt hierzu ist die verschérfte Wahrnehmung von Ausgangssituationen und
Lernbedingungen der Schiiler, so daf} diese in der Lage sind, ihren eigenen religiésen
Standort nach Herkunftsfamilie, religiosem Interesse oder gar kirchlichem Engagement
angemessen zu verstehen. Dabei geht es nicht um eine moralische Bewertung, sondern
um Einiibung von Selbst- und Fremdwahrnehmung und damit stets auch um ein Stiick
Selbsterkenntnis.

Einder verschiedenen Ausgangssituation der Schiiler Rechnung tragender Religionsun-
terricht wiirde so zu einer Lernchance fiir alle Beteiligten: Die Schiiler erfahren sinnen-
fallig, daB sogar in ihrem Klassenzimmer — und vielleicht auch in ihrer eigenen Familie
— Glaube und Religion nicht fiir alle den gleichen Stellenwert haben. Gerade durch
diese Erkenntnis werden sie zu einer eigenverantwortlichen Entscheidung motiviert, die
ihnen niemand abnehmen kann. Gleichzeitig gewinnen die Schiiler Achtung und Tole-
ranz gegeniiber den weltanschaulichen und religiésen Uberzeugungen und dem Lebens-
stil ihrer Mitmenschen.

Voraussetzung hierfiir ist aber, da3 — iberspitzt gesagt — im Religionsunterricht keine
rein formale Korrelation von Glaubenswirklichkeit und Lebenswirklichkeit vertreten
wird, sondern daB3 die unterschiedlichen Voraussetzungen der Schiiler auch ausdriick-
lich zur Sprache gebracht werden. Der religitse Pluralismus im Klassenzimmer gehért
ja selbst zu den korrelativ aufzugreifenden Erfahrungen der Schiiler. Religiése Sprach-
fahigkeit als ein Ziel des schulischen Religionsunterrichts setzt daher auch die Einiibung
in das Sprechen iiber die unterschiedliche Lebensbedeutung von Religion bei den ver-
schiedenen Gruppen von Schiilern voraus.

Die Unterscheidung von Evangelisation und Katechese kann so zu einem besseren Ver-
standnis der besonderen Chancen und Schwierigkeiten des schulischen Religionsunter-
richts , zu einer genaueren Einschitzung der religiésen Voraussetzungen bei den Schii-
lern und in der Konsequenz auch zu einer angemesseneren Bestimmung von Zielen
religiésen Lehrens und Lernens in unterschiedlichen religionspadagogischen und kate-
chetischen Konstellationen verhelfen.

DRUCKFEHLERBERICHTIGUNG:

Im Beitrag ,Archetypen und Exegese” des letzten Heftes (2/86) mul3 es Seite
201, 2. Zeile von oben und Seite 202, 2. Zeile von oben ,philologisch” statt
~philosophisch” heiBen.

243



