Um eine derartige Verbindung von wissenschaftli-
cher Fundiertheit und herber Spiritualitit zustande
zu bringen, mull man wohl beides in sich selbst
vereinen.

Es ist eine Selbstverstandlichkeit, daB die Weisheit
eines Volkes wie der Agypter (wie vielleicht jede
Weisheit) sich nicht mit dem Vordergriindigen zu-
friedengibt, sondern im Religitsen griindet. ,Frém-
migkeit und Weisheit verschmelzen zu einem einzi-
gen Begriff” (10). Je mehr Spiritualitdten zu ihrem
inneren Wesen und somit zur Spiritualitit finden,
umso nidher kommen sie auch einander. Dies durch
ihre Ubersetzungsarbeit deutlich gemacht zu haben,
ist das Verdienst der Verfasserin. Das Heben von
Schitzen ist wohl immer mit Miihen verbunden
(181), die man leicht vergil3t, sobald die Schitze im
Sonnenlicht glitzern. Der Wert des Schatzes bleibt
aber offensichtlich an die Mithe des Heraufholens
gebunden.

Beispielhaft sei hingewiesen auf den dgyptischen Be-
griff der ,Ma‘at” (Nr. 13), das von Gott der Welt und
den Menschen gesetzte MaB; ein Reden von Gerech-
tigkeit Gottes gibt das Gemeinte nur sehr unzuling-
lich wieder. Ahnliches gilt von der altidgyptischen
Gestalt des ,wahren Schweigers” (Nr. 14), Das
Schweigen bekommt seine Bedeutung dadurch, daf3
es zugleich Sinnbild und Ausdruck einer allgemein
notwendigen Formung ist, wodurch aus Chaos Kos-
mos wird. Es ist ,dem Eindimmen der Wasserldufe
und dem Festsetzen der Ackergrenzen nach der all-
jahrlichen Niliitberschwemmung” (104) an die Seite
zu stellen.
Linz Josef Janda
B PANIKKAR RAIMONDO/STROLZ WALTER
(Hg.), Die Verantwortung des Menschen fiir eine be-
wohnbare Welt im Christentum, Hinduismus und
Buddhismus. (Verdffentlichungen der Stiftung Ora-
tio Dominica. Weltgesprich der Religionen Bd. 12).
(191.) Herder, Freiburg i. Br. 1985. Ppb. DM 39.50.

Esist damit zu rechnen, dal Leser, die mit Ungeduld
nach Lésungen fiir die driingenden Umweltfragen su-
chen und sich aufgrund des Buchtitels eine unmittel-
bare Unterstiitzung ihres Anliegens erwarten, das
Buchenttiuscht aus der Hand legen werden. Die Ver-
suchung, Religion mit Moral gleichzusetzen, warim-
mer vorhanden, und leider gelang es den Religionen
nicht immer, sich dieser Gleichsetzung zu entziehen.
Esist jedoch nicht primérer Sinn einer Religion, ethi-
sche Regeln aufzustellen und so das Handeln der
Menschen im Zaum zu halten; es geht vielmehr um
die menschliche Existenz selber. Ethische Regeln er-
geben sich erst aus einer Zusammenschau der Wirk-
lichkeit und dem Durchschauen der erfahrenen
Wirklichkeit auf nicht mehr ,erfahr-bare” Zusam-
menhiinge. Diese Unterscheidung nicht zu beachten
und Religion und Ethik gleichzusetzen (von der Reli-
gion unmittelbare Handlungsanweisungen zu er-
warten) ist ein folgenschwerer Irrtum, der recht
schnell zu einer Belastung fiir die Religion, aber auch
fiir das menschlichen Leben wird.

Vordergriindig sind die heute anstehenden Umwelt-
fragenden hl. Schriften der Religionen fremd. Essind
daher die langen Wege zu beschreiten: Es ist zu er-
kunden, welche Bedeutung die Religionen der sicht-

baren Welt, ihrer Entstehung, ihrer Veranderlichkeit
und Verganglichkeit beimessen. Die Weltbetrach-
tung der Religionen ist meta-physisch und darin un-
terscheidet sie sich auch von jeder sikularisierten
Sicht der Welt. Den ,jenseitigen” Gesichtspunkt, der
sich nicht in der Kenntnis physikalischer und biolo-
gischer GesetzmiBigkeiten erschopft, offenzuhal-
ten, ist das ,6kumenische” Anliegen der Religionen,
Religionen sollen die Augen 6ffnen fiir das Heilige
und das Bése; fiir beides ist eine sikularisierte Ver-
nunft blind.

Es gibt keine Garantie dafiir, dal} nicht aus einer reli-
gitsen Denkweise fiir den Umgang mit der Welt fal-
sche Schliisse gezogen werden, aber es war immer
das Anliegen der Religionen, die Welt weder als ,letz-
te Instanz” noch einfach als Mittel zu sehen; es gilt,
ihre Vergiinglichkeit zu erkennen, aber diese zugleich
von Vergeblichkeit zu unterscheiden. Das mithsame
Ringen der Religionen um eine ausgewogene Auffas-
sung verbietet auch klischeehafte Zuweisungen, wo-
durch Religionen einmal fiir Ausbeutung und dann
wieder fiir Weltflucht und Weltverachtung verant-
wortlich gemacht werden.

Die einzelnen Beitrige wurden als Referate bei einem
interreligitsen Symposium gehalten (31. 10.—3. 11.
1984 in St. Mirgen im Schwarzwald), das unter dem
generellen Thema Verginglichkeit, Nichtserfah-
rung und Weltverantwortung”stand. Die Namen der
Referenten biirgen fiir Qualitit (R. Balasubrama-
nian, B. Mukerji, H. Ott, R. Panikkar, L. Schmithau-
sen, S. Ueda, E. Zenger). Die Auseinandersetzung
lohnt sich, setzt allerdings die Bereitschaft voraus,
sich auf fremde Denkwege einzulassen. Auch wenn
nicht iiberall Zustimmung méglich und nicht alles
Widerspriichliche zu glitten ist, so ergeben sich im-
mer wieder liberraschende Ubereinstimmungen, so-
bald man sich von den satzhaften Formulierungen
weg zu dem weitertastet, was in ihnen in nicht sagba-
rer Weise verborgen ist.

Fiir ein richtiges Umgehen mit der Umwelt sind frag-
los naturwissenschaftliche Kenntnisse unverzicht-
bar. Dariiber hinaus bedarf es aber auch der Pflege
grundsitzlicher ethischer Verhaltensweisen, da z. B.
menschliche Gier alles zerstéren kann. Noch einmal
dahinter ist der Mensch aber auch angewiesen auf
das ,Wissen”, daf3 es hinter aller Verginglichkeit, die
ihm widerfihrt, Bleibendes gibt. Diese Ahnung zu
vermitteln, ist primire Aufgabe der Religion. Sie gibt
dem Menschen samt seiner verginglichen Welt, mit
der er verwachsen und in der er beheimatet ist, eine
letzte Geborgenheit. Durch das Wissen um die Un-
endlichkeit bekommt die Endlichkeit einen neuen
Sinn.
Linz Josef Janda
B WATT W. MONTGOMERY/MARMURA
MICHAEL, Der Islam II. Politische Entwicklungen
und theologische Konzepte. (Die Religionen der
Menschheit, Bd. 25,2). (523.) Kohlhammer, Stutt-
gart 1985, Ln. DM 110,—.

Im zweiten Band der dreibindigen Darstellung ,Der
Islam” wird von W. der Versuch unternommen, in
Auseinandersetzungen mit der hiresiographischen
Tradition die Entwicklung der islamischen Theolo-
gie zu skizzieren. Hierbei bildet das politische Ge-

305



schehen jeweils den Ausgangspunkt fiir die Erérte-
rung der vielfiltigen theologischen Richtungen und
Lehrmeinungen.

Grundsitzlich gliedert sich das Werk in finf Teile:
1. Die Anfinge, II. Das Jahrhundert des Kampfes
(750—850), III. Der Triumph des Sunnismus
(850—945), IV. Die islamische Philosophie des Mit-
telalters, V. Die islamische Theologie 950—1850.
Im ersten Teil geht es nicht nur um das Werden und
die Bedeutung der hiretischen Bewegung der Harigi-
ten und der Anfinge des Schiismus (,protoschiiti-
sche Phinomene”), sondern auch um die vieliltigen
religidsen Bewegungen wihrend der Umajjadenzeit.
Wihrend dieser Zeit wurde unter den Muslimen viel
iiber die Willensfreiheit und Vorherbestimmung (qa-
dar) durch Gott diskutiert. Diese theologische Dis-
kussion war aber mit einem politischen Hintergrund
verkniipft, nimlich mit der umajjadischen Rechtfer-
tigung ihrer Herrschaft, mit ihrem Anspruch auf
gottliche Autoritit. Die Qadariten leugneten die
Vorherbestimmung der Ereignisse durch Gott und
wurden so zu Gegnern der Umajjaden. Vermutlich
von etwa 800 an wurde die Bezeichnung Qadarit syn-
onym mit MuCtazilit (er glaubt an die Willensfreiheit
und stellt die Vernunft iiber die Offenbarung). Im
Zusammenhang mit der Frage nach der Beurteilung
von €Ali und €Utman und der Frage nach der Bezie-
hung zwischen Siinder und Gemeinschaft erdrtert
dann W. die hiretische Richtung der Murgi‘iten,
jener die an der Einheit der islamischen Gemeinde
festhielten, wihrend die Harigiten den Ausschluf3
des Siinders aus der Gemeinschaft forderten.

Der II. Teil behandelt nicht nur die Frage nach der
Grundlage und Rechtfertigung der Herrschaft der
€Abbasiden, sondern auch die Anfinge des Kalam
(spekulative oder rationale Theologie), wofiir der
EinfluB3 des hellenistischen Denkens ausschlagge-
bend war.

Der III. Teil ,Der Triumph des Sunnismus” beschaf-
tigt sich zeitgeschichtlich mit dem 2. Jh. der
CAbbasiden. Einer der charakteristischten Ziige
dieser Periode war, daf3 der Sunnismus in der islami-
schen Gesellschaft eine Vorrangstellung erlangte und
diese Position festigte. Die Folge davon war, daf der
imamitische Schiismus zum erstenmal die Gestalt
annahm, wie man sie spiter kennt.

Im IV. Teil ,Die islamische Philosophie des Mittelal-
ters” wird von Marmura ein Uberblick iiber die wich-
tigsten islamischen Philosophen bis zur Zeit von
Averroes gegeben; diese Darstellung beschriinkt sich
aber blof auf jenen Beitrag, den diese Philosophen
zum islamischen Denken geliefert hatten.

Im V. und letzten Teil wird die islamische Theologie
von 950—1850 behandelt. In dieser Zeit bilden sich
kaum irgendwelche neue Sekten, und die meisten al-
ten Sektengemeinschaften verschwinden. Anstelle
von Sekten haben wir jetzt theologische Schulen
(AsC€ariten, MuCtaziliten, Hanbaliten, Maturiditen).
Theologische Starrheit und Mangel an Eigenstin-
digkeit in der islamischen Theologie kénnen sodann
als Aspekt des allgemeinen kulturellen Niedergangs
und Verfalls des islamischen Spatmittelalters
(1250—1850) angesehen werden.

Unter Berticksichtigung neuester Forschungsergeb-
nisse zeichnet hier W. ein sehr differenziertes Bild

306

von der islamischen Theologie. Viele Details und
Spezialfragen werden diskutiert, wodurch sich aller-
dings die Lektiire dieses Buches fiir einen Nicht-Fach-
mann erheblich erschweren diirfte. Da die ersten drei
Teile im wesentlichen eine Ubersetzung des von W.
bereits 1973 erschienenen Werkes ,The Formative Pe-
riod of Islamic Thought” darstellen und zudem noch
,Die islamische Philosophie des Mittelalters” zwi-
schen Il und V. Teil eingeschobenist, verliert das ge-
samte Werk etwas an innerer Geschlossenheit. Trotz
dieser kritischen Bemerkungen kann aber gesagt
werden, dal3 hier ein grundlegendes Werk tiber isla-
mische Theologie vorliegt.

Graz Karl Prenner

B LOTT JURGEN (Hg.), Sachkunde Religion II.
Religionen — Religionswissenschaft. (299.) Kohl-
hammer, Stuttgart 1985 (Kohlhammer Tb Nr.
1031/2). Kart. DM 19,80.

Sachkunde Religion I (1969 v. G. Otto hg. und seit
der 6. Aufl. stark iiberarbeitet; 1984 7. Aufl.) hatte
Bibel — Theologie — Kirche zum Inhalt. Das Thema
sollte fortgefiithrt werden; es galt, das Gesamtphéno-
men Religion und seine vielfiltigen Erscheinungsfor-
men in den Religionen zur Sprache zu bringen. Das
Werk ist gedacht als Orientierungshilfe, Nachschla-
gewerk und Textbuch fiir den schulischen Religions-
unterricht, fir Erwachsenenbildung, Studium und
das interreligidse Gesprich.
Den Hauptinhalt des Buches bildet die Darstellung
der verschiedenen Religionen (H. Schulz, Religionin
Stammesgesellschaften; A. v. Dijk, Hinduismus,
Sikhismus, Jainismus, Parsismus, Buddhismus; H.
Seiwert, Chinesische Religion; M. Pye, Religion in
Japan; J. Berger, Judentum; J. Lott, Islam). Zu den
einzelnen Kapiteln gibt es Literaturhinweise und am
SchluB — soweit moglich — Zeittafeln. Hilfreich
sind auch die Hinweise auf die gegenwiirtigen Bewe-
gungen und Aktivititen in den verschiedenen Reli-
gionen.
Ein derartiges Unternehmen steht von vornherein
unter dem Zwang, auswihlen zu miissen. Es ist die
Balance zu finden zwischen einem Sich-Einlassen auf
dievielfiltigen Anliegen und Strémungen einer Reli-
ion und einer notwendigerweise verkiirzenden
Ubersichtlichkeit. Man kann dem Werk nachsagen,
dal3 dies gelungen ist. Die einzelnen Autoren erwei-
sen sich als Fachleute auf ihrem Gebiet. Man be-
kommt eine Fiille brauchbarer Informationen, die
soweit als moglich gegliedert aber nicht didaktisch
aufbereitet sind. Die groBe Fiille war allerdings nur
um den hohen Preis von Klein(st)druck in einem
handlichen Band unterzubringen.
Nach der Darstellung der Religionen werden noch
drei weitere Themen behandelt. H. Gottner-Abend-
roth tritt engagiert fiir eine matriarchale Spirituali-
tit ein, von der sie allein das Heil erwartet. Es bleibt
der Eindruck, daB die Auswahl und auch die Deu-
tung verschiedenster religiéser Phanomene zu vor-
dergriindig ihrem Anliegen untergeordnet bleiben.
Komplexe Sachverhalte bleiben jedoch, sobald sie
vor allem ,verwendet” werden, stumm. U. Berner
kannin einem kurzen Kapitel die Frage nach der Ein-
heit der Religionen und das Synkretismus-Problem
lediglich andeuten. Im letzten Beitrag (Selbstver-



