
Um ıne derartige Verbindung VO  - wissenschaftli- baen Welt ihrer Entstehung, ihrer Veränderlichkeit
cher Fundiertheit un herber Spiritualität zustande und Vergänglichkeit beimessen. Die Weltbetrach-

bringen, mMu I9 ohl beides 1n sich selbst tung der Religionen ıst meta-physisch un darin
vereinen. terscheidet sS1e sich uch VO jeder kularisierten

ıst ıne Selbstverständlichkeit, daß die Weisheit Sicht der Welt Den „Jjenseitigen” Gesichtspunkt, der
eines Volkes wıe der Agypter (wie vielleicht jede sich nicht ın der Kenntnis physikalischer und biolo-
Weisheit) sich nicht mıiıt dem Vordergründigen gischer Gesetzmäßigkeiten erschöpft, offenzuhal-
friedengibt, sondern 1m Religiösen gründet. „Fröm- ten, ıst das .ökumenische“ Anliegen der Religionen.
migkeit und Weisheit verschmelzen einem e1Nz: Religionen sollen die ugen öffnen tür das Heilige
HCN Begriff“ (10) Je mehr Spiritualitäten ihrem Uun!| das Böse: tür beides ist eine säkularisierte Ver-
inneren Wesen und somit Zur Spiritualität finden, nunft blind
umso näher kommen S1E uch einander. | hes durch Fs gibt keine (Garantie dafür, da nicht aus einer reli-
ihre Übersetzungsarbeit deutlich gemacht haben g10sen Denkweise für den Umgang mıiıt der Welt fal-
ıst das Verdienst der Verfasserin. Das Heben VO  - sche Schlüsse BCZOBECHN werden, ber War immer
Schätzen ist ohl immer mit Mühen verbunden das Anliegen der Religionen, die Welt weder als „letz-
(181) die INnd  - leicht vergilßt, sobald die Schätze 1 te nstanz“ och einfach als Mittel sehen; gilt,
Sonnenlicht glitzern. Der Wert des Schatzes bleibt ihreVergänglichkeit erkennen, aberdiese zugleich
ber offensichtlich die Mühe des Herautfholens Vo  »3 Vergeblichkeit unterscheiden. Das mühsame
gebunden. Kingen der Religionen i  3 ıne dUSZeWOBECENE Auffas-
Beispielhaft sPe1 hingewiesen auf den ägyptischen Be- SUNg verbietet uch klischeehafte Zuweisungen,
griff der „Maat“ (Nr. 13), das VO:  ; ott der Welt und durch Religionen einmal für Ausbeutung un ann

wieder Für Weltflucht un Weltverachtung verant-den Menschen Mai3; eın Reden VO!  » Gerech-
tigkeit Gottes gibt das (Gemeinte Aur sehr unzuläng- wortlich gemacht werden.
ich wieder. Ahnliches gilt VO der altägyptischen Die einzelnen Beiträge wurden als Referate bei einem
Gestalt des „‚wahren Schweigers” (Nr. 14) Das interreligiösen 5Symposium gehalten (31 10.—3 A
Schweigen bekommt se1ıne Bedeutung dadurch, da 1984 ıIn St Märgen 1m Schwarzwald), das unter dem

zugleich Sinnbild Uun!| Ausdruck einer allgemein generellen Thema Vergänglichkeit, Nichtserfah-
notwendigen Formung ist, wodurch aus$s Chaos KOs- IUNg unWeltverantwortung” stand Die Namen der
I1105 ird Es iıst „.dem Findämmen der Wasserläufe Referenten bürgen tür Qualität Balasubrama-
un! dem Festsetzen der Ackergrenzen ach der all- nıan, Mukeriji, ÖOtt, Panikkar, chmithau-
jährlichen Nilüberschwemmung” die Seite sen, Ueda, Zenger). Die Auseinandersetzung

stellen. lohnt sich, allerdings die Bereitschaft VOTIqUS,
1NZz 0Se; Janda sich auf tremde Denkwege einzulassen. uch

nicht überall Zustimmung möglich und nicht alles
PANIKKAR RAIMONDO/SIROLZ FALIER Widersprüchliche glätten ist, ergeben sich 17 -

(Hg.) Die Verantwortung des Menschen füreine he- MeTr wieder überraschende bereinstimmungen,
bald mMan sich VO  - den satzhaften Formulierungenwohnbare Welt ım Christentum, Hinduismus un
Weg dem weitertastet, Was In ihnen In nicht sagba-Buddhismus. (Veröffentlichungen der Stiftung (Jra-

H0 Ominica. Weltgespräch der Religionen 12) [CT Weise verborgen ist
Herder, Freiburg Br. 19855 Ppb 39.50 Für eın richtiges Umgehen mıit der Umwelt sind trag-

los naturwissenschaftliche Kenntnisse unverzicht-
ıst damit rechnen, dafß Leser, die mıit Ungeduld bar. Darüber hinaus bedart ber uch der Pflegeach sungen türdie drängenden Umweltfragen- grundsätzlicher ethischer Verhaltensweisen, da

chen und sich aufgrund des Buchtitels eine unmittel- menschliche Gier alles zerstoren annn och einmal
are Unterstützung ihres Anliegens erwarten, das dahinter ıst der Mensch ber uch angewlesen autf
Buch enttäuscht aus derand legen werden. Die Ver- das „Wissen“”, daß hinter aller Vergänglichkeit, die
suchung, Religion mıiıt Moral gleichzusetzen, war ım- ihm widerfährt, Bleibendes gibt Diese Ahnung
INeTr vorhanden, und leider gelang den Religionen vermitteln, ıst primä Aufgabe der Religion. Sije gibtnicht immer, sich dieser Gleichsetzung entziehen. dem Menschen 3  aM seiner vergänglichen Welt, mıit
Es ıst jedoch nicht primärer 1nnn einer Religion, ethi- der verwachsen und ıIn der beheimatet ist, ıne
sche Regeln aufzustellen un! das Handeln der letzte Geborgenheit. Durch das Wissen die Un-
Menschen 1 Zaum halten: geht vielmehr endlichkeit bekommt die Endlichkeit einen
die menschliche Fxistenz selber. Fthische Regeln E1 - inn.
geben sich Trst AUS einer 7Zusammenschau der Wirk- 1NMZ 0Sse Jandaichkeit un dem Durchschauen der ertahrenen
Wirklichkeit auf nicht mehr „ertahr-bare“ /Zusam-
menhänge. Diese Unterscheidung nicht beachten WAII MONTGOMERY/MARMURA

MICHAEL, Der Islam IT Politische Entwicklungenund Religion un: Ethik gleichzusetzen (von der Reli-
und theologische Konzepte. Die Religionen der21070 unmittelbare Handlungsanweisungen ©1 -

warten) ist eın folgenschwerer Irrtum, der recht Menschheit, 25,2) 523.) Kohlhammer, Stutt-
chnell einer Belastung für die Religion, ber uch gart 1985, Ln 110,—
ür das menschlichen Leben wird Im zweiıten Band der dreibändigen Darstellung „Der
Vordergründig sind die heute anstehenden Umwelt- Islam wird VO der Versuch unternommen, ıIn
tragen den Schriften der Religionen tremd Es SIN!  d Auseinandersetzungen mit der häresiographischen
daher die langen Wege beschreiten: Es ist CI - Tradition die Entwicklung der islamischen Theolo-
kunden, welche Bedeutung die Religionen der sicht- gıe ckizzieren. Hierbei bildet das politische Ca

305

Um eine derartige Verbindung von wissenschaftli­
cher Fundiertheit und herber Spiritualität zustande 
zu bringen, muß man wohl beides in sich selbst 
vereinen. 
Es ist eine Selbstverständlichkeit, daß die Weisheit 
eines Volkes wie der Ägypter (wie vielleicht jede 
Weisheit) sich nicht mit dem Vordergründigen zu­
friedengibt, sondern im Religiösen gründet .• Fröm­
migkeit und Weisheit verschmelzen zu einem einzi­
gen Begriff" (10). Je mehr Spiritualitäten zu ihrem 
inneren Wesen und somit zur Spiritualität finden, 
umso näher kommen sie auch einander. Dies durch 
ihre Übersetzungsarbeit deutlich gemacht zu haben, 
ist das Verdienst der Verfasserin. Das Heben von 
Schätzen ist wohl immer mit Mühen verbunden 
(181), die man leicht vergißt, sobald die Schätze im 
Sonnenlicht glitzern. Der Wert des Schatzes bleibt 
aber offensichtlich an die Mühe des Heraufholens 
gebunden. 
Beispielhaft sei hingewiesen auf den ägyptischen Be­
griff der .Ma'at• (Nr. 13), das von Gott der Welt und 
den Menschen gesetzte Maß; ein Reden von Gerech­
tigkeit Gottes_i:;ibt das Gemeinte nur sehr unzuläng­
lich wieder. Ahnliches gilt von der altägyptischen 
Gestalt des .wahren Schweigers• (Nr. 14). Das 
Schweigen bekommt seine Bedeutung dadurch, daß 
es zugleich Sinnbild und Ausdruck einer allgemein 
notwendigen Formung ist, wodurch aus Chaos Kos­
mos wird. Es ist .dem Eindämmen der Wasserläufe 
und dem Festsetzen der Ackergrenzen nach der all­
jährlichen Nilüberschwemmung• (104) an die Seite 
zu stellen. 
Linz Josef ]anda 

■ PANIKKAR RAIMONDO/ STROLZ WALTER 
(Hg.), Die Verantwortung des Menschen für eine be­
wohnbare Welt im Christentum, Hinduismus und 
Buddhismus. (Veröffentlichungen der Stiftung Ora­
tio Dominica. Weltgespräch der Religionen Bd. 12). 
(191.) Herder, Freiburg i. Br. 1985. Ppb. DM 39.50. 

Es ist damit zu rechnen, daß Leser, die mit Ungeduld 
nach Lösungen für die drängenden Umweltfragen su­
chen und sich aufgrund des Buchtitels eine unmittel­
bare Unterstützung ihres Anliegens erwarten, das 
Buch enttäuscht aus der Hand legen werden. Die Ver­
suchung, Religion mit Moral gleichzusetzen, war im­
mer vorhanden, und leider gelang es den Religionen 
nicht immer, sich diese.r Gleichsetzung zu entziehen. 
Es ist jedoch nicht primärer Sinn einer Religion, ethi­
sche Regeln aufzustellen und so das Handeln der 
Menschen im Zaum zu halten; es geht vielmehr um 
die menschliche Existenz selber. Ethische Regeln er­
geben sich erst aus einer Zusammenschau der Wirk­
lichkeit und dem Durchschauen der erfahrenen 
Wirklichkeit auf nicht mehr .erfahr-bare• Zusam­
menhänge. Diese Unterscheidung nicht zu beachten 
und Religion und Ethik gleichzusetzen (von der Reli­
gion unmittelbare Handlungsanweisungen zu er­
warten) ist ein folgenschwerer Irrtum, der recht 
schnell zu einer Belastung für die Religion, aber auch 
für das menschlichen Leben wird. 
Vordergründig sind die heute anstehenden Umwelt­
fragen den hl. Schriften der Religionen fremd. Es sind 
daher die langen Wege zu beschreiten: Es ist zu er­
kunden, welche Bedeutung die Religionen der sieht-

baren Welt, ihrer Entstehung, ihrer Veränderlichkeit 
und Vergänglichkeit beimessen. Die Weltbetrach­
tung der Religionen ist meta-physisch und darin un­
terscheidet sie sich auch von jeder säkularisierten 
Sicht der Welt. Den . jenseitigen· Gesichtspunkt, der 
sich nicht in der Kenntnis physikalischer und biolo­
gischer Gesetzmäßigkeiten erschöpft, offenzuhal­
ten, ist das ,,ökumenische· Anliegen der Religionen. 
Religionen sollen die Augen öffnen für das Heilige 
und das Böse; für beides ist eine säkularisierte Ver­
nunft blind. 
Es gibt keine Garantie dafür, daß nicht aus einer reli­
giösen Denkweise für den Umgang mit der Welt fal­
sche Schlüsse gezogen werden, aber es war immer 
das Anliegen der Religionen, die Welt weder als . letz­
te Instanz· noch einfach als Mittel zu sehen; es gilt, 
ihre Vergänglichkeit zu erkennen, aber diese zugleich 
von Vergeblichkeit zu unterscheiden. Das mühsame 
Ringen der Religionen um eine ausgewogene Auffas­
sung verbietet auch klischeehafte Zuweisungen, wo­
durch Religionen einmal für Ausbeutung und dann 
wieder für Weltflucht und Weltverachtung verant­
wortlich gemacht werden. 
Die einzelnen Beiträge wurden als Referate bei einem 
interreligiösen Symposium gehalten (31. 10.-3. 11. 
1984 in St. Märgen im Schwarzwald), das unter dem 
generellen Thema .Vergänglichkeit, Nichtserfah­
rung und Weltverantwortung· stand. Die Namen der 
Referenten bürgen für Qualität (R. Balasubrama­
nian, B. Mukerji, H. Ott, R. Panikkar, L. Schmithau­
sen, S. Ueda, E. Zenger). Die Auseinandersetzung 
lohnt sich, setzt allerdings die Bereitschaft voraus, 
sich auf fremde Denkwege einzulassen. Auch wenn 
nicht überall Zustimmung möglich und nicht alles 
Widersprüchliche zu glätten ist, so ergeben sich im­
mer wieder überraschende Übereinstimmungen, so­
bald man sich von den satzhaften Formulierungen 
weg zu dem weitertastet, was in ihnen in nicht sagba­
rer Weise verborgen ist. 
Für ein richtiges Umgehen mit der Umwelt sind frag­
los naturwissenschaftliche Kenntnisse unverzicht­
bar. Darüber hinaus bedarf es aber auch der Pflege 
grundsätzlicher ethischer Verhaltensweisen, da z. B. 
menschliche Gier alles zerstören kann. Noch einmal 
dahinter ist der Mensch aber auch angewiesen auf 
das .Wissen•, daß es hinter aller Vergänglichkeit, die 
ihm widerfährt, Bleibendes gibt. Diese Ahnung zu 
vermitteln, ist primäre Aufgabe der Religion. Sie gibt 
dem Menschen samt seiner vergänglichen Welt, mit 
der er verwachsen und in der er beheimatet ist, eine 
letzte Geborgenheit. Durch das Wissen um die Un­
endlichkeit bekommt die Endlichkeit einen neuen 
Sinn. 
Linz Josef ]anda 

■ WATT W. MONTGOMERY/MARMURA 
MICHAEL, Der Islam II. Politische Entwicklungen 
und theologische Konzepte. (Die Religionen der 
Menschheit, Bd. 25,2). (523.) Kohlhammer, Stutt­
gart 1985, Ln. DM 110,-. 

Im zweiten Band der dreibändigen Darstellung .Der 
Islam· wird von W. der Versuch unternommen, in 
Auseinandersetzungen mit der häresiographischen 
Tradition die Entwicklung der islamischen Theolo­
gie zu skizzieren. Hierbei bildet das politische Ge-

305 



schehen jeweils den Ausgangspunkt tür die Erörte- VO:  - der islamischen Theologie. Viele Details und
TUuNg der vielfältigen theologischen Richtungen un Spezialfragen werden diskutiert, wodurch sich aller-
Lehrmeinungen. dings die Lektüre dieses Buches TrTeınen Nicht-Fach-
Grundsätzlich gliedert sich das Werk ıIn Fünf Teile: Mannn erheblich erschweren dürfte. DE die ersten drei

Teile 1Im wesentlichen eine Übersetzung des VO  3Die Antänge, I1 DETS Jahrhundert des Kampfes bereits 1973 erschienenen Werkes -The Formative Pe-750—850), [11 Der Triumph des Sunnismus
850—945), Die islamische Philosophie des Mit- riod of slamic Thought“ darstellen und zudem och
telalters, Die islamische Theologie 950—1850 „D:  1Je€ islamische Philosophie des Mittelalters“ ZWI1-
Im ersten eil geht €  ©  S nicht Aur das Werden und schen {{1 un eil eingeschoben ist, verliert das KO-

samıte Werk etwas innerer Geschlossenheit. Irotzdie Bedeutung der häretischen Bewegung der Ha121-
ten un!| der Anfänge des Schiismus („protoschiiti- dieser kritischen Bemerkungen annn ber sa
sche Phänomene“), sondern uch die vielfältigen werden, daß hier eın grundlegendes Werk ber isla-
religiösen Bewegungen während der Umajjadenzeit. mische Theologie vorliegt.
Während dieser 5  it wurde unter den Muslimen viel (sraz arl Prenner
berdieWillensfreiheit und Vorherbestimmung (qa-
dar) durch ‚Ott diskutiert. Diese theologische [Dis- JÜRGEN Hg.) Sachkunde Religion Il.
kussion War ber mıiıt einem politischen Hintergrund Religionen Religionswissenschaft, 299.) ohl-
verknüpft, nämlich mıit der umajjadischen Rechtter- hammer, Stuttgart 1985 Kohlhammer Nr.
tigung ihrer Herrschaft, mıit ihrem Anspruch auf 031/2) art 19,80
göttliche Autorität Die Qadariten leugneten die achkunde Religion tto hg un! se1itVorherbestimmung der Ereignisse durch (jott un! der Aufl stark überarbeitet; 1984 ufl.) hattewurden Gegnern der Umajjaden. Vermutlich Bibel Theologie Kirche zZzu Inhalt. [Das TIhema
VO etwa 1010 wurde die Bezeichnung Qadarit SYMN-
ONYIT mit MuCtazilit (erglaubt die Willensfreiheit sollte fortgeführt werden: galt, das Gesamtphäno-
und stellt die Vernunft ber die Offenbarung). Im inen Religion und seine vielfältigen Erscheinungsfor-

INnen ıIn den Religionen ZuTrT Sprache bringen. DasZusammenhang muit der Frage ach der Beurteilung Werk ıst gedacht als Orientierungshilfe, Nachschla-
Von CAj und CUtman und der Frage ach der Bezie- gewerk und Textbuch für den schulischen Religions-hung zwischen Sünder und Gemeinschaft erortert
ann die häretische Kichtung der Murgi iten, unterricht, ür Erwachsenenbildung, Studium un!
jener die der Einheit der islamischen meinde das interreligiöse Gespräch.

Den Haupftinhalt des Buches bildet die Darstellungfesthielten, während die Harigiten den Ausschlufßß der verschiedenen Religionen Schulz, Religion ıIndes Sünders aQus der Gemeinschaft torderten. Stammesgesellschaften; Dijk., Hinduismus,Der I1 eil behandelt nicht UT die Frage ach der Sikhismus, Jainismus, Parsismus, Buddhismus:;Grundlage und Rechttfertigung der Herrschaft der
CAbbäasiden, sondern uch die Anfänge des Kalam Seiwert, Chinesische Religion; Pye, Religion ın

Japan; Berger, Judentum:;: Lott, Islam). Zu den(spekulative der rationale Theologie), wofür der einzelnen Kapiteln gibt Literaturhinweise un:Finfluß des hellenistischen Denkens ausschlagge- Schluß soweıt möglich Zeittateln Hilfreichbend WAarT.

Der II eil „Der Iriumph des Sunnismus“ beschäf- sind uch die Hinweise auf die gegenwärtigen Bewe-
ZUuNgen und Aktivitäten ın den verschiedenen Reli-

tigt sich zeitgeschichtlich miıt dem der gıonen.CAbbäsiden. kiner der charakteristischten Züge kin derartiges Unternehmen steht VO: vornherein
dieser Periode WAdI, dalß der Sunnismus In der islami- unter dem ‚wang, auswählen mussen. Es ist die
schen Gesellschaft eine Vorrangstellung erlangte und Balance finden zwischen einem Sich-Einlassen auf
diese Position festigte. Die Folge davon WAarT, da der
imamitische Schiismus ZU erstenmal die Gestalt

die vielfältigen Anliegen Uun! Strömungen einer Reli-
107 und einer notwendigerweise verkürzenden

annahm, wıe INnan S1e später kennt bersichtlichkeit. Man ann dem Werk nachsagen,Im eil „Die islamische Philosophie des Mittelal- da dies gelungen ıst. Die einzelnen Autoren erwel-
ters  ; wird VO Marmura eın Überblick berdiewich- Sen sich als Fachleute auf ihrem Gebiet. Man be-
1gsten islamischen Philosophen bis ZUT Zeit VonNn kommt eine Fülle brauchbarer Informationen, die
VerTOes gegeben; 1ese Darstellung beschränkt sich SsOWwWeit als möglich gegliedert ber nicht didaktisch
ber bloß auf jenen Beitrag, den 1ese Philosophen aufbereitet sind Die große Fülle War allerdings UT
ZU' islamischen Denken geliefert hatten. den hohen Preis VO:  - Klein(st)druck In einem
Im und etzten eil wird die islamische Theologie handlichen Band unterzubringen.
VO: 950—1850 behandelt In dieser 5  1t bilden sich ach der Darstellung der KReligionen werden och
aum irgendwelche eue Sekten, und die meisten al- drei weiıtere 1hemen behandelt (‚öttner-Abend-
ten Sektengemeinschaften verschwinden. Anstelle roth T1 engaglert Für eiıne matriarchale Spirituali-
VO:| Sekten haben WIr jetz theologische Schulen tat ein, VO:  »3 der S1IE allein das eil Twartet Es bleibt
(ASCariten, MufCtaziliten, Hanbaliten, Maturiditen). der Eindruck, da die Auswahl un!' uch die Deu-
Theologische Starrheit und Mangel kigenstän- tung verschiedenster religiöser Phänomene VOT-
digkeit ın der islamischen Theologie können sodann dergründig ihrem Anliegen untergeordnet bleiben.
als Aspekt des allgemeinen kulturellen Niedergangs Komplexe Sachverhalte bleiben jedoch, sobald S1eE
un! Vertalls des islamischen Spätmittelalters VOT allem ‚verwendet“ werden, stumm Berner
(1250—1850) angesehen werden. annn 1n einem kurzen Kapitel die Frage ach der Fin-
Unter Berücksichtigung neuester Forschungsergeb- heit der Religionen un!| das Synkretismus-Problem
nısse zeichnet 1er eın sehr differenziertes Bild lediglich andeuten. Im etzten Beitrag (Selbstver-

206

schehen jeweils den Ausgangspunkt für die Erörte­
rung der vielfältigen theologischen Richtungen und 
Lehrmeinungen. 
Grundsätzlich gliedert sich das Werk in fünf Teile: 
1. Die Anfänge, II. Das Jahrhundert des Kampfes 
(750-850), III. Der Triumph des Sunnismus 
(850-945), IV. Die islamische Philosophie des Mit· 
telalters, V. Die islamische Theologie 950-1850. 
Im ersten Teil geht es nicht nur um das Werden und 
die Bedeutung der häretischen Bewegung der Härigi­
ten und der Anfänge des Schiismus (. protoschiiti­
sche Phänomene"), sondern auch um die vielfältigen 
religiösen Bewegungen während der Umajjadenzeit. 
Während dieser Zeit wurde unter den Muslimen viel 
über die Willensfreiheit und Vorherbestimmung (qa­
dar) durch Gott diskutiert. Diese theologische Dis­
kussion war aber mit einem politischen Hintergrund 
verknüpft, nämlich mit der umajjadischen Rechtfer­
tigung ihrer Herrschaft, mit ihrem Anspruch auf 
göttliche Autorität. Die Qadariten leugneten die 
Vorherbestimmung der Ereignisse durch Gott und 
wurden so zu Gegnern der Umajjaden. Vermutlich 
von etwa 800an wurde die Bezeichnung Qadarit syn­
onym mit MuCtazilit (er glaubt an die Willensfreiheit 
und stellt die Vernunft über die Offenbarung). Im 
Zusammenhang mit der Frage nach der Beurteilung 
von CAJj und CUtmän und der Frage nach der Bezie­
hung zwischen Sünder und Gemeinschaft erörtert 
dann W. die häretische Richtung der Murgi'iten, 
jener die an der Einheit der islamischen Gemeinde 
festhielten, während die Härigiten den Ausschluß 
des Sünders aus der Gemeinschaft forderten. 
Der II. Teil behandelt nicht nur die Frage nach der 
Grundlage und Rechtfertigung der Herrschaft der 
CAbbäsiden, sondern auch die Anfänge des Kalam 
(spekulative oder rationale Theologie), wofür der 
Einfluß des hellenistischen Denkens ausschlagge­
bend war. 
Der III. Teil .Der Triumph des Sunnismus· beschäf­
tigt sich zeitgeschichtlich mit dem 2. Jh. der 
CAbbäsiden. Einer der charakteristischten Züge 
dieser Periode war, daß der Sunnismus in der islami• 
schen Gesellschaft eine Vorrangstellung erlangte und 
diese Position festigte. Die Folge davon war, daß der 
imamitische Schiismus zum erstenmal die Gestalt 
annahm, wie man sie später kennt. 
Im IV. Teil . Die islamische Philosophie des Mitte.Ial­
te.rs• wird vonMarmura ein Überblick über die wich­
tigsten islamischen Philosophen bis zur Zeit von 
Averroes gegeben; diese Darstellung beschränkt sich 
aber bloß auf jenen Beitrag, den diese Philosophen 
zum islamischen Denken geliefert hatten. 
Im V. und letzten Teil wird die islamische Theologie 
von 950-1850 behandelt. In dieser Zeit bilden sich 
kaum irgendwelche neue Sekten, und die meisten al­
ten Sektengemeinschaften verschwinden. Anstelle 
von Sekten haben wir jetzt theologische Schulen 
(AsCariten, MuCtaziliten, Hanbaliten, Mäturiditen). 
Theologische Starrheit und Mangel an Eigenstän• 
digkeit in der islamischen Theologie können sodann 
als Aspekt des allgemeinen kulturellen Niedergangs 
und Verfalls des islamischen Spätmittelalters 
(1250-1850) angesehen werden. 
Unter Berücksichtigung neuester Forschungsergeb­
nisse zeichnet hier W. ein sehr differenziertes Bild 

306 

von der islamischen Theologie. Viele Details und 
Spezia lfragen werden diskutiert, wodurch sich a ller­
dings die Lektüre dieses Buches für einen Nicht-Fach­
mann erheblich erschweren dürfte. Da die ersten drei 
Teile im wesentlichen eine Übersetzung des von W. 
bereits 1973 erschienenen Werkes .The Formative Pe­
riod of Islamic Thought" darstellen und zudem noch 
.Die islamische Philosophie des Mittelalters" zwi­
schen III. und V. Teil eingeschoben ist, verliert das ge­
samte Werk etwas an innerer Geschlossenheit. Trotz 
d ieser kritischen Bemerkungen kann aber gesagt 
werden, daß hier ein grundlegendes Werk über isla­
mische Theologie vorliegt. 
Graz Karl Prenner 

■ LOIT JÜRGEN (Hg.), Sachkunde Religion ll. 
Religionen - Religionswissenschaft. (299.) Kohl­
hammer, Stuttgart 1985 (Kohlhammer Tb Nr. 
1031/2). Kart. DM 19,80. 
Sachkunde Religion I (1969 v. G. Otto hg. und seit 
der 6. Aufl. stark übe.rarbeitet; 1984 7. Aufl.) hatte 
Bibel - Theologie- Kirche zum Inhalt. Das Thema 
sollte fortgeführt werden; es galt, das Gesamtphäno­
men Religion und seine vielfältigen Erscheinungsfor­
men in den Religionen zur Sprache zu bringen. Das 
Werk ist gedacht als Orientierungshilfe, Nachschla­
gewerk und Textbuch für den schulischen Religions­
unterricht, für Erwachsenenbildung, Studium und 
das interreligiöse Gespräch. 
Den Hauptinhalt des Buches bildet die Darstellung 
der verschiedenen Religionen (H. Schulz, Religion in 
Stammesgesellschaften; A. u. Dijk, Hinduismus, 
Sikhismus, Jainismus, Parsismus, Buddhismus; H. 
Seiwert, Chinesische Religion; M. Pye, Religion in 
Japan; /. Berger, Judentum; ]. Lott, Islam). Zu den 
einzelnen Kapiteln gibt es Literaturhinweise und am 
Schluß - soweit möglich - Zeittafeln. Hilfreich 
sind auch die Hinweise auf die gegenwärtigen Bewe­
gungen und Aktivitäten in den verschiedenen Reli­
gionen. 
Ein derartiges Unternehmen steht von vornherein 
unter dem Zwang, auswählen zu müssen. Es ist die 
Balance zu finden zwischen einem Sich-Einlassen auf 
die vielfältigen Anliegen und Strömungen einer Reli­
g_ion und einer notwendigerweise verkürzenden 
Ubersichtlichkeit. Man kann dem Werk nachsagen, 
daß dies gelungen ist. Die einzelnen Autoren erwei• 
sen sich als Fachleute auf ihrem Gebiet. Man be­
kommt eine Fülle brauchbarer Informationen, die 
soweit als möglich gegliedert aber nicht didaktisch 
aufbereitet sind. Die große Fülle war allerdings nur 
um den hohen Preis von Klein(st)druck in einem 
handlichen Band unterzubringen. 
Nach der Darstellung der Religionen werden noch 
drei weitere Themen behandelt. H. Göttner-Abend­
roth tritt engagiert für eine matriarchale Spirituali­
tät ein, von der sie allein das Heil erwartet. Es bleibt 
der Eindruck, daß die Auswahl und auch die Deu­
tung verschiedenster religiöser Phänomene zu vor­
dergründig ihrem Anliegen untergeordnet bleiben. 
Komplexe Sachverhalte bleiben jedoch, sobald sie 
vor allem .verwendet" werden, stumm. U. Berner 
kann in einem kurzen Kapitel die Frage nach der Ein­
heit der Religionen und das Synkretismus-Problem 
lediglich andeuten. Im letzten Beitrag (Selbstver• 


