
K UL IDA IUR Z.1  NHOB

Ja Zzu Konzil
Zur außerordentlichen Bischofssynode 1985

ach zwel Wochen Dauer g1ng Dezember 1985 eine außerordentliche Bischofs-
synode Ende Der aps hatte S1e einberuten, ZWanzılg Jahre nach dem Abschluß
des /weiten Vatikanischen Konzils das Gedächtnis dieses feiern, eine Bilanz über
dessen Früchte ziehen und darüber nachzudenken, wWwIıe es weiter gefördert werden
könne, damit es das Leben der Kirche durchdringe. Dennoch wardie spontan einberuftfe-

Versammlung nicht Ur mıit Hoffnungen erwartet worden, sondern auch mi1t
Ängsten. Johannes hatte die Ausrufung des Konzils auf eın „‚divinum incıtamen-
tum zurückgeführt. Trotzdem gab es se1it seinem Abschlufß Kreise, und ZWarTr nicht Aur

Erzbischof Marcel Lefebvre, die es sich ZuUur ewohnheit gemacht hatten, das Konzil
Zzu Prügelknaben für alle negatıven Entwicklungen der Kirche In uNnseTeTr Zeit
machen. Nun WarTr nicht anzunehmen, daß die Synode die Aussagen und Mafßfßnah-
INnenNn eines offiziellen Konzils zurücknehmen würde. Es hätte aber auch genugt, Akzent-
verschiebungen, da un dort vielleicht Uminterpretationen und Abschwächun-
gen vorzunehmen, anderes aber dem Vergessen anheimtallen lassen. Immerhin hatte
sich Kardinal Franz König VOT der Synode dahin geäußert, daß S1e un keinem
u Stern stünde (Kathpreß E 1985,

Was ist die Bischofssynode?
Die Bischofssynode wurde durch das /weite Vatikanum 1NSs Leben gerufen. Sie sollte eın
Ausdruck kirchlicher Kollegialität SeIN. hre Struktur un ihre Aufgaben wurden I
doch LIUT sehr Vage bestimmt. Im Dekret über die Hirtenaufgabe der Bischöfe (5) heißt

„Aus den verschiedenen Gegenden der Erde ausgewählte Bischöfe eisten dem
obersten Hirten der Kirche ın einem Rat, der die Bezeichnung ‚Bischofssynode‘ ragt,
einen wirksameren Beistand 1n der VO aps bestimmten oder noch bestimmenden
Art und Weise. Als Vertretung des gesamten katholischen Episkopates bringt diese
Bischofssynode gleichzeitig zu Ausdruck, daß alle Bischöftfe 1n der hierarchischen Ca
meinschaft der Sorge für die Kirche teilhaben“ Im Missionsdekret (29) wird
der Bischofssynode aufgetragen, „der missionarischen Tätigkeit als der wichtigsten un
heiligsten Aufgabe der Kirche besondere Aufmerksamkeit“ zuzuwenden.
Aufgrund der Unklarheit dieser Aussagen hat die Bischofssynode ihre Identität noch
nicht wirklich gefunden. Das zeigt sich auch, WenNn INa  - die bisher abgehaltenen
Synoden überblickt.!
Die Bischofssynode fand 1969 zu Thema „Kollegialität“ eitere Themen

‚Gerechtigkeit ıIn der Welt un Priesterfrage“ „Evangelisierung“
he un: Familie“ Buße un Versöhnung“ (1983)
Die Arbeitsweise der Bischofssynode hat sich VOIN einem: anderen Mal geändert.
Bei den ersten 5Synoden wurden die Propositionen und die Abstimmungsergebnisse Vel-

öffentlicht, während bei der Synode 80 den Teilnehmern Stillschweigen darüber aufer-

Caprile, Sinodo dei eSCOVI, bisher Bde, Komy |

347

RUDOLF ZINNHOBLER 

Ja zum Konzil 
Zur außerordentlichen Bischofssynode 1985 

Nach zwei Wochen Dauer ging am 8. Dezember 1985 eine außerordentliche Bischofs­
synode zu Ende. Der Papst hatte sie einberufen, um zwanzig Jahre nach dem Abschluß 
des Zweiten Vatikanischen Konzils das Gedächtnis an dieses zu feiern, eine Bilanz über 
dessen Früchte zu ziehen und darüber nachzudenken, wie es weiter gefördert werden 
könne, damit es das Leben der Kirche durchdringe. Dennoch war die spontan einberufe­
ne Versammlung nicht nur mit Hoffnungen erwartet worden, sondern auch mit 
Ängsten. Johannes XXIII. hatte die Ausrufung des Konzils auf ein „divinum incitamen­
tum" zurückgeführt. Trotzdem gab es seit seinem Abschluß Kreise, und zwar nicht nur 
um Erzbischof Marcel Lefebvre, die es sich zur Gewohnheit gemacht hatten, das Konzil 
zum Prügelknaben für alle negativen Entwicklungen der Kirche in unserer Zeit zu 
machen. Nun war zwar nicht anzunehmen, daß die Synode die Aussagen und Maßnah­
men eines offiziellen Konzils zurücknehmen würde. Es hätte aber auch genügt, Akzent­
verschiebungen, da und dort vielleicht sogar Uminterpretationen und Abschwächun­
gen vorzunehmen, anderes aber dem Vergessen anheimfallen zu lassen. Immerhin hatte 
sich sogar Kardinal Franz König vor der Synode dahin geäußert, daß sie unter keinem 
guten Stern stünde (Kathpreß 5. 12. 1985, S. 9). 

1. Was ist die Bischofssynode? 

Die Bischofssynode wurde durch das Zweite Vatikan um ins Leben gerufen. Sie sollte ein 
Ausdruck kirchlicher Kollegialität sein. Ihre Struktur und ihre Aufgaben wurden je­
doch nur sehr vage bestimmt. Im Dekret über die Hirtenaufgabe der Bischöfe (5) heißt 
es: ,,Aus den verschiedenen Gegenden der Erde ausgewählte Bischöfe leisten dem 
obersten Hirten der Kirche in einem Rat, der die Bezeichnung ,Bischofssynode' trägt, 
einen wirksameren Beistand in der vom Papst bestimmten oder noch zu bestimmenden 
Art und Weise. Als Vertretung des gesamten katholischen Episkopates bringt diese 
Bischofssynode gleichzeitig zum Ausdruck, daß alle Bischöfe in der hierarchischen Ge­
meinschaft an der Sorge für die ganze Kirche teilhaben." Im Missionsdekret (29) wird 
der Bischofssynode aufgetragen, ,,der missionarischen Tätigkeit als der wichtigsten und 
heiligsten Aufgabe der Kirche besondere Aufmerksamkeit" zuzuwenden. 
Aufgrund der Unklarheit dieser Aussagen hat die Bischofssynode ihre Identität noch 
nicht wirklich gefunden. Das zeigt sich auch, wenn man die bisher abgehaltenen 
Synoden überblickt.1 

Die erste Bischofssynode fand 1969 zum Thema „Kollegialität" statt. Weitere Themen 
waren „Gerechtigkeit in der Welt und Priesterfrage" (1971), ,,Evangelisierung" (1974), 
,,Ehe und Familie" (1980), ,,Buße und Versöhnung" (1983). 
Die Arbeitsweise der Bischofssynode hat sich von einem zum anderen Mal geändert. 
Bei den ersten Synoden wurden die Propositionen und die Abstimmungsergebnisse ver­
öffentlicht, während bei der Synode 80 den Teilnehmern Stillschweigen darüber aufer-

1 G. Caprile, II Sinodo dei Vescovi, bisher 7 Bde, Rom 1968- 1984. 

342 



legt wurde. Weil dieses nicht gehalten wurde, ertuhren die Vertreter der Synode 83 nicht
einmal das Ergebnis ihrer eigenen Abstimmung.
Seit der Synode wurde eın gemeinsames Schlußdokument mehr herausgegeben,
sondern der Papst verfaßte AQus den Beratungsergebnissen jeweils eın „Apostolisches
Schreiben“ Zzu 1hema 1985 hatte eıne Reihe Vo Teilnehmern der Bischofssynode
anzZ offen den Wunsch nach einem gemeinsamen Schlußdokument geäußert, das
gleich der Offentlichkeit übergeben werden sollte.

Synode
ach der teierlichen Eröffnung erstatteten die Vorsitzenden der 135 Bischofskonferen-
zen hre Berichte. [ Jie Probleme der Weltkirche wurden offen beim Namen genannt
Priestermangel, Befreiungstheologie, Sakramentenempfang wiederverheirateter (5e
schiedener, Zentralismus etc. Andere Teilnehmer artikulierten hre großen Befürchtun-
CN, daß das Konzil Schaden angerichtet habe, dafß Entwicklungen schuld sel, die
der Kirche nicht zZzu Nutzen gereicht hätten. Sie mußten sich VO offiziellen Relator
der Synode, VO Kardinal Daneels, dahin belehren lassen, daß hier Clie Logik nicht stiım-

‚Nach dem Konzil“ heiße och nicht „WEZEN des Konzils”
ach Sprachgruppen g  (3wurden die Beratungen fortgesetzt. 1ıne ziemlich eINMU-
tıge Zustimmung ZUTr weıteren Kezeption des Konzils zeichnete sich ab die 1n das
Schlußdokument einfließen sollte. Insgesamt WarTr die Stimmung auf der Synode sehr
gut Bei seliner Angelusansprache LDezember 1985 bezeichnete S1E der aps als „e1n
wunderbares Bild der kirchlichen Einheit“. Er würdigte das Bemühen der Teilnehmer,
durch ımmer Hetfere Auswertung des Konzils einen „Neuen lebendigen Elan' ıIn der Kir-
che Und Dezember 1985, beim traditionellen Weihnachtsempfang
für das Kardinalskollegium un: den römischen Klerus, sprach Johannes Paul I1 1mM Zu-
sammenhang mıit der Ende BCEZANZSZCNEN Bischofssynode, die die Impulse des Konzils
MNeu aufgegriffen hatte, Vo der „Erfahrung eines Pfingsten“. Wird dieser OUOptimis-
INUS durch das Ergebnis gerechtfertigt?
3.Ergebnis und Schlußdokumente
An der Bischofssynode 1985 un: ihren Schlußdokumenten: Botschaft die Christen
In der Welt (7 Dezember 1985) und ‚Kirche dem Wort (sottes feiert die (e-
heimnisse Christi Zz7u eil der Welt (9 Dezember 1985 wurde beanstandet, dafß
die Jlexte napp ausgefallen sind, weshalb viele Probleme nicht oder UTE ungenügend
berücksichtigt wurden. In der Beschreibung der Kirche als ‚Communio” und „Mysteri-
um hat INan eiıne KRücknahme der Sicht der Kirche als Volk Gottes“ und damit
ihrer geschichtlichen Dimension erblickt.
ber schon die Tatsache, da(ß die Synode eın offener Prozel} WAarT, da( ihr Ergebnis nicht
VO  - vornherein teststand un daß die Schlußdokumente durch S1€E selbst verabschiedet
werden konnten, 1st höchst erfreulich. Und In einer Zeit, In der gelegentlich versucht
wurde, hinter das Konzil zurückzuschreiten, ıst das nachdrückliche Ja Zzu Konzil In
‚Geist un Buchstaben“ eın Grund Hoffnung un Zuversicht. Es wurden aber auch
wenigstens einıge se1it dem Konzil aufgebrochene Fragen un Probleme gesehen un
Wege eiıner Lösung anviısıiert.

Die Schlußdokumente wurden VO  - Kardinal Daneels un dem 5Synodensekretär Prot
Walter Kasper redigiert. Sie liegenu 1n einer deutschen Buchausgabe VOT, die Kasper

343

legt wurde. Weil dieses nicht gehalten wurde, erfuhren die Vertreter der Synode 83 nicht 
einmal das Ergebnis ihrer eigenen Abstimmung. 
Seit der Synode 74 wurde kein gemeinsames Schlußdokument mehr herausgegeben, 
sondern der Papst verfaßte aus den Beratungsergebnissen jeweils ein „Apostolisches 
Schreiben" zum Thema. 1985 hatte eine Reihe von Teilnehmern der Bischofssynode 
ganz offen den Wunsch nach einem gemeinsamen Schlußdokument geäußert, das so­
gleich der Öffentlichkeit übergeben werden sollte. 

2. Synode 85 

Nach der feierlichen Eröffnung erstatteten die Vorsitzenden der 135 Bischofskonferen­
zen ihre Berichte. Die Probleme der Weltkirche wurden offen beim Namen genannt: 
Priestermangel, Befreiungstheologie, Sakramentenempfang wiederverheirateter Ge­
schiedener, Zentralismus etc. Andere Teilnehmer artikulierten ihre großen Befürchtun­
gen, daß das Konzil Schaden angerichtet habe, daß es an Entwicklungen schuld sei, die 
der Kirche nicht zum Nutzen gereicht hätten. Sie mußten sich vom offiziellen Relator 
der Synode, von Kardinal Daneels, dahin belehren lassen, daß hier die Logik nicht stim­
me: ,,Nach dem Konzil" heiße noch nicht „wegen des Konzils". 
Nach Sprachgruppen getrennt wurden die Beratungen fortgesetzt. Eine ziemlich einmü­
tige Zustimmung zur weiteren Rezeption des Konzils zeichnete sich ab, die in das 
Schlußdokument einfließen sollte. Insgesamt war die Stimmung auf der Synode sehr 
gut. Bei seiner Angelusansprache am 1. Dezember 1985 bezeichnete sie der Papst als „ein 
wunderbares Bild der kirchlichen Einheit". Er würdigte das Bemühen der Teilnehmer, 
durch immer tiefere Auswertung des Konzils einen „neuen lebendigen Elan" in der Kir­
che zu erzeugen. Und am 20. Dezember 1985, beim traditionellen Weihnachtsempfang 
für das Kardinalskollegium und den römischen Klerus, sprach Johannes Paul II. im Zu­
sammenhang mit der zu Ende gegangenen Bischofssynode, die die Impulse des Konzils 
neu aufgegriffen hatte, von der „Erfahrung eines neuen Pfingsten". Wird dieser Optimis­
mus durch das Ergebnis gerechtfertigt? 

3. Ergebnis und Schlußdokumente 

An der Bischofssynode 1985 und ihren Schlußdokumenten: ,,Botschaft an die Christen 
in der Welt" (7. Dezember 1985) und „Kirche - unter dem Wort Gottes - feiert die Ge­
heimnisse Christi - zum Heil der Welt" (9. Dezember 1985) wurde beanstandet, daß 
die Texte zu knapp ausgefallen sind, weshalb viele Probleme nicht oder nur ungenügend 
berücksichtigt wurden. In der Beschreibung der Kirche als „Communio" und „Mysteri­
um" hat man sogar eine Rücknahme der Sicht der Kirche als ,:Volk Gottes" - und damit 
ihrer geschichtlichen Dimension - erblickt. 
Aber schon die Tatsache, daß die Synode ein offener Prozeß war, daß ihr Ergebnis nicht 
von vornherein feststand und daß die Schlußdokumente durch sie selbst verabschiedet 
werden konnten, ist höchst erfreulich. Und in einer Zeit, in der gelegentlich versucht 
wurde, hinter das Konzil zurückzuschreiten, ist das nachdrückliche Ja zum Konzil in 
„Geist und Buchstaben" ein Grund zu Hoffnung und Zuversicht. Es wurden aber auch 
wenigstens einige seit dem Konzil aufgebrochene Fragen und Probleme gesehen und 
Wege zu einer Lösung anvisiert. 

Die Schlußdokumente wurden von Kardinal Daneels und dem Synodensekretär Prof. 
Walter Kasper redigiert. Sie liegen nun in einer deutschen Buchausgabe vor, die Kasper 

343 



mi1t einem Kommentar versehen hat.* Diese Ausgabe dient als Grundlage für den fol-
genden Bericht.
Ich beschränke mich auf den wichtigeren un umfangreicheren der beiden Texte, auf
„‚Kirche unter dem Wort Gottes“. Darin werden das Konzil und die Konzilstexte als
Magna Charta für künftige Zeiten“ bezeichnet, un e wird, In Übereinstimmung mıiıt
dem apst, der Hoffnung auf eın „NEeEU Pfingstfest“ Ausdruck verliehen JIrotz
testgestellter negatıver Entwicklungen der jJungsten Vergangenheit ın der Kirche wird
die posiıtıve Bedeutung des Konzils klar betont. [Die ökumenische Öffnung der Kirche
f 7) und die liturgische Erneuerung b) werden Bn als direkte rüchte des Konzils

gewürdigt. Als Maßlnahme Tendenzen, die für die Kirche abträglich sind, wird
1n 1erSchritten eıne ‚vertiefte Rezeption“” des Konzils empfohlen: „Tiefere und eingehen-
dere Kenntnis innere Aneignung eine VOIN Liebe getragene Bekräftigung Ver-
lebendigung“ ( 5) Das Ziel der Synode WarTr also jedenfalls nicht „Restauration, SOMN-
dern eine) vollere Rezeption und Realisation des Konzils“ (Kasper, d. d. OX 54)
Die Kirche wurde, wIıe schon betont, VOT allem als „Mysterium” (II un ‚Communio“

gesehen. Als Kirchenhistoriker ware es mMIr zugegebenermaßen sympathisch
BCWESECI, wenn das biblische Bild VO Volk Gottes, das der Geschichtlichkeit der Kirche
Rechnung tragt, stärker betont worden ware. DE aber die Kirchenkonstitution des
Konzils (mit ihren entscheidenden Kapiteln Q—717) ausdrücklich bestätigt wurde un
diese ihrerseits der Überschrift Das Mysterium der Kirche steht, wird INan eher
VO  — einer Verzahnung als VON eiıner gegenseıtıgen Ausklammerung der Sichtweisen
sprechen dürten. uch wollte die Synode offenbar der Gefahr einer Überbetonung des
institutionellen Aspekts der Kirche begegnen. Begriffe wıe .Geheimnis“ und ‚Gemein-
cschaft“ sind außerdem geeignet, das ökumenische Anliegen Öördern (vgl Kasper,
d., O / 80) Zum einen kommt die Verweisung der Kirche VOoO sich WE un auf (Gott
un Jesus C’hristus hin der protestantischen, Zzu andern die Betonung der C ommunio-
Struktur der orthodoxen Ekklesiologie* entgegen ebd., 96) Weil diese Gesichts-
punkte 1mM katholischen Bewullitsein meist noch wen1g verankert sind, ist hier
eine Wegweisung erfolgt.
Mit dem Konzil hat die 5Synode auch die Kollegialität der Kirche wieder betont (I1 4)
Wenn allerdings als „authentische Zeichen un Werkzeuge des Sinnes für Kollegialität”
neben der Bischofssynode und den Bischoftskonfterenzen die „Römische Kurie“, die
limina-Besuche“ und die „Pastoralreisen des Papstes” angeführt werden, erhebt sich die
Frage, wıeweit ler nicht die kollegiale Sicht VO  - der zentralistischen vereinnahmt
wird.*
Es tinden sich Freilich auch Sätze, die als Fortführung des Konzils gelten können un sich
seither aufgebrochenen Problemen stellen. 50, wenn 65 heißt „Die Seelsorger
sollen die Mitarbeit der Frauen 1n der Aktivität der Kirche dankbar annehmen un! FÖör-
“  dern  7 oder wenn gesagt wird: Iy die sSo  en Basisgemeinschaften (sind)

der Bedingung, daß Ss1e wirklich 1ın der Einheit der Kirche leben eiınNne große
Hoffnung türdas Leben der Kirche“ (II 6) Kichtungsweisend scheint mMI1r auch die Fest-
stellung, daß „der ökumenische Dialog auf den verschiedenen Ebenen der Kirche

KASPER 'ALTER, Zukunft u35 der Kraft des Konzils. [Die außerordentliche Bischofssynode 112.)
Herder, Freiburg 1986. art 14,80
Zur Communio-Struktur der Kirche vgl meine Ausführungen ın „Petrusamt und Okumene“ 1 vorliegen-
den Jahrgang dieser Zeitschritft 13—421, 1er
Vgl Walf, Kollegialität der Bischöte hne ‚:ömischen Zentralismus, 1N: Diakonia 167—173

344

mit einem Kommentar versehen hat.2 Diese Ausgabe dient als Grundlage für den fol­
genden Bericht. 
Ich beschränke mich auf den wichtigeren und umfangreicheren der beiden Texte, auf: 
„Kirche - unter dem Wort Gottes". Darin werden das Konzil und die Konzilstexte als 
„Magna Charta für künftige Zeiten" bezeichnet, und es wird, in Übereinstimmung mit 
dem Papst, der Hoffnung auf ein „neues Pfingstfest" Ausdruck verliehen (II D 7 d). Trotz 
festgestellter negativer Entwicklungen der jüngsten Vergangenheit in der Kirche wird 
die positive Bedeutung des Konzils klar betont. Die ökumenische Öffnung der Kirche 
(II C 7) und die liturgische Erneuerung (II B b) werden z. B. als direkte Früchte des Konzils 
gewürdigt. Als Maßnahme gegen Tendenzen, die für die Kirche abträglich sind, wird 
in vier Schritten eine „vertiefte Rezeption" des Konzils empfohlen: ,Jiefere und eingehen-

. dere Kenntnis - innere Aneignung - eine von Liebe getragene Bekräftigung - Ver­
lebendigung" (I, 5). Das Ziel der Synode war also jedenfalls nicht „Restauration, son­
dern (eine) vollere Rezeption und Realisation des Konzils" (Kasper, a. a . 0., 54). 
Die Kirche wurde, wie schon betont, vor allem als „Mysterium" (II A) und „Communio" 
(II C) gesehen. Als Kirchenhistoriker wäre es mir - zugegebenermaßen - sympathisch 
gewesen, wenn das biblische Bild vom Volk Gottes, das der Geschichtlichkeit der Kirche 
Rechnung trägt, stärker betont worden wäre. Da aber die Kirchenkonstitution des 
Konzils (mit ihren entscheidenden Kapiteln 9-17) ausdrücklich bestätigt wurde und 
diese ihrerseits unter der Überschrift „Das Mysterium der Kirche" steht, wird man eher 
von einer Verzahnung als von einer gegenseitigen Ausklammerung der Sichtweisen 
sprechen dürfen. Auch wollte die Synode offenbar der Gefahr einer Überbetonung des 
institutionellen Aspekts der Kirche begegnen. Begriffe wie „Geheimnis" und „Gemein­
schaft'' sind außerdem geeignet, das ökumenische Anliegen zu fördern (vgl. Kasper, 
a. a. 0., 80). Zum einen kommt die Verweisung der Kirche von sich weg und auf Gott 
und Jesus Christus hin der protestantischen, zum andern die Betonung der Communio­
Struktur der orthodoxen Ekklesiologie3 entgegen (ebd., 96). Weil diese Gesichts­
punkte im katholischen Bewußtsein meist noch zu wenig verankert sind, ist hier sogar 
eine Wegweisung erfolgt. 
Mit dem Konzil hat die Synode auch die Kollegialität der Kirche wieder betont (II C 4). 
Wenn allerdings als „authentische Zeichen und Werkzeuge des Sinnes für Kollegialität" 
neben der Bischofssynode und den Bischofskonferenzen die „Römische Kurie", die „Ad­
limina-Besuche" und die „Pastoralreisen des Papstes" angeführt werden, erhebt sich die 
Frage, wieweit hier nicht die kollegiale Sicht von der zentralistischen vereinnahmt 
wird.4 

Es finden sich freilich auch Sätze, die als Fortführung des Konzils gelten können und sich 
seither aufgebrochenen Problemen stellen. So, wenn es z. B. heißt: ,,Die Seelsorger 
sollen die Mitarbeit der Frauen in der Aktivität der Kirche dankbar annehmen und för­
dern", oder wenn gesagt wird: ,, . .. die neuen sogenannten Basisgemeinschaften (sind) 
unter der Bedingung, daß sie wirklich in der Einheit der Kirche leben .. . eine große 
Hoffnung für das Leben der Kirche" (II C 6). Richtungsweisend scheint mir auch die Fest­
stellung, daß „der ökumenische Dialog ... auf den verschiedenen Ebenen der Kirche 

2 KASPER WALTER, Zukunft aus der Kraft des Konzils. Die außerordentliche Bischofssynode '85. (112.) 
Herder, Freiburg 1986. Kart. DM 14,80. 

3 Zur Communio-Struktur der Kirche vgl. meine Ausführungen in . Petrusamt und Ökumene• im vorliegen­
den Jahrgang dieser Zeitschrift 13- 21, hier 15. 

• Vgl. K. Walf, Kollegialität der Bischöfe ohne römischen Zentralismus, in: Diakonia 17 (1986), 167-173. 

344 



unterschiedlich betrieben werden mul 7) Verschiedenen Ausgangslagen soll also
auch auf verschiedene Art und Weise Rechnungnwerden selbstverständlich
ohne die Ireue gegenüber der Kirche verletzen
Die Sendung der Kirche der Welt“ wird begriffen daß ZW al leichtfertige Anglei-
chung die Welt ausgeschlossen, aber ebenso e1iNe „starre Verkapselung der (GGemein-
schaft der Gläubigen i sich selbst“ abgelehnt wird. Fin recht verstandenes Z  d-
mento” als „missionarische Öffnung zZzu eil der Welti seıiner Fülle' wird ausdrücklich
bejaht (II 3) Und nichts, „  ds den nicht-christlichen Keligionen wahr und heilig
1St wird verworten sondern CXDIECSSIS verbis anerkannt uch wird keinem
Menschen uten Willens die Heilsmöglichkeit verweıigert‘ (I1
Fin Hauptanliegen der Befreiungstheologie auch wWenn diese nicht direkt erwähnt 1St
wird mıt der Option für die Armen aufgegriffen und ausdrücklich auch auf Jene e7Z0-
gen die Mangel Freiheit un: geıstıgen Gütern leiden, besonders auf diejenigen
deren religiöse Freiheit unterdrückt wird Schließlich werden diesem Zusammenhang
auch die Rechte der Ungeborenen auf das Leben angesprochen „Die Kirche muß DIo-
phetischer Weise jede Form der Armut und der Unterdrückung anklagen un die grund-
legenden WIeEe unveräußerlichen Rechte der menschlichen Person überall verteidigen un
Öördern Dies gilt besonders für das menschliche Leben das 0O Anfang Un schützen

allen Umständen Angreifer verteidigen un jeder Hinsicht wahrhaft
tördern 1st (II
Die bei der Synode „sehr einmutıg getroffene Empfehlung ZUur Erstellung Kate-
chismus „der BaNzZeEN Glaubens- un Sittenlehre“ der Kirche 4) wurde verschiedent-
ich kritisiert Man glaubte hierin eiNnNe unrealistische zentralistische Maßlnahme

erkennen die dem tatsächlichen Pluralismus der Weltkirche nicht entspricht
Kasper hat jedoch darauf aufmerksam emacht da dieser Vorschlag „Keineswegs

VO der Kurie sondern VOT allem Adus der Dritten Welt kam (Kasper 83) uch
1st VO vornherein mıt solchen Einheitskatechismus 1Ur beabsichtigt
„Bezugspunkt schaffen „für die Katechismen bzw Kompendien die den verschie-
denen Kegionen erstellen sind  4 (I1 4) Es geht also Aur eine „einheitliche
Grundausrichtung der Verkündigung, aber nicht eine mechanische Einheitlich-
keit” (Kasper 84)
Rückblickend muß INnan dafß die 5Synode ZWaTr manches anstehende Problem ent-
weder ausgeklammert oder kursorisch behandelt hat Das hängt wenıgstens Zzu Teil
auch mıiıt der Kürze der ZUTr Verfügung stehenden eıtIN Bei CIN1ISEN besonders
brisanten Themen dürfte unstıg SPe1IN 5 1E nicht durch rasch getroffene Fnt-
scheidungen der Ooffenen Diskussion entzogen haben Es dart aber auch festgestellt
werden da die 5Synode „vielfältige positive Anregungen gegeben hat (Kasper
107) Ich daß s Hinblick auf die Zukunft der Kirche e1iNe faire Würdigung
der Ergebnisse bedeutet Wenn diese als Beitrag gesehen werden den „vVOIN Konzil
SCeW1IEeESCHNEN Weg fortsetzen können (1 „Der ase des Enthusiasmus un der Po-
larisationen un Frustrationen kann u  - die Phase uen Realismus der christli-
chen Hoffnung folgen Kasper 54) Mit diesen Worten Walter Kaspers ist auch
eın Appel!l ZuUur geduldigen Weiterarbeit ausgesprochen

Literaturhinweise
Bühlmann Von der Kirche Taumen Fin Stück Apostelgeschichte Jahrhundert Graz 1986

Caprile Sinodo dei Vescovi (wie Anm

345

unterschiedlich betrieben werden" muß (II C 7). Verschiedenen Ausgangslagen soll also 
auch auf verschiedene Art und Weise Rechnung getragen werden, selbstverständlich 
ohne die Treue gegenüber der Kirche zu verletzen. 
Die „Sendung der Kirche in der Welt" wird so begriffen, daß zwar ,,leichtfertige Anglei­
chung" an die Welt ausgeschlossen, aber ebenso eine „starre Verkapselung der Gemein­
schaft der Gläubigen in sich selbst" abgelehnt wird. Ein recht verstandenes „aggiorna­
mento" als„missionarischeÖffnungzum Heil der Welt in seiner Fülle" wird ausdrücklich 
bejaht (II D 3). Und nichts, ,,was in den nicht-christlichen Religionen wahr und heilig 
ist", wird verworfen, sondern sogar expressis verbis anerkannt. Auch wird „keinem 
Menschen guten Willens ... die Heilsmöglichkeit verweigert" (II D 5). 
Ein Hauptanliegen der Befreiungstheologie, auch wenn diese nicht direkt erwähnt ist, 
wird mit der „Option für die Armen" aufgegriffen und ausdrücklich auch auf jene bezo­
gen, die Mangel „an Freiheit und geistigen Gütern" leiden, besonders auf diejenigen, 
deren religiöse Freiheit unterdrückt wird. Schließlich werden in diesem Zusammenhang 
auch die Rechte der Ungeborenen auf das Leben angesprochen. ,,Die Kirche muß in pro­
phetischer Weise jede Form der Armut und der Unterdrückung anklagen und die grund­
legenden wie unveräußerlichen Rechte der menschlichen Person überall verteidigen und 
fördern. Dies gilt besonders für das menschliche Leben, das von Anfang an zu schützen, 
in allen Umständen gegen Angreifer zu verteidigen und in jeder Hinsicht wahrhaft zu 
fördern ist" (II D 6) . 
Die bei der Synode „sehr einmütig" getroffene Empfehlung zur Erstellung eines Kate­
chismus „der ganzen Glaubens- und Sittenlehre" der Kirche (II B 4) wurde verschiedent­
lich kritisiert. Man glaubte hierin eine unrealistische, ja zentralistische Maßnahme 
zu erkennen, die dem tatsächlichen Pluralismus der Weltkirche nicht entspricht. 
W. Kasper hat jedoch darauf aufmerksam gemacht, daß dieser Vorschlag „keineswegs 
von der Kurie", sondern vor allem aus der Dritten Welt kam (Kasper, a . a . 0 ., 83). Auch 
ist ja von vornherein mit einem solchen Einheitskatechismus nur beabsichtigt, einen 
,,Bezugspunkt" zu schaffen „für die Katechismen bzw. Kompendien, die in den verschie­
denen Regionen zu erstellen sind" (II B 4). Es geht also nur um eine „einheitliche 
Grundausrichtung in der Verkündigung, aber nicht um eine mechanische Einheitlich­
keit'' (Kasper, a. a. 0., 84). 
Rückblickend muß man sagen, daß die Synode zwar manches anstehende Problem ent­
weder ausgeklammert oder zu kursorisch behandelt hat. Das hängt wenigstens zum Teil 
auch mit der Kürze der zur Verfügung stehenden Zeit zusammen. Bei einigen besonders 
brisanten Themen dürfte es sogar günstig sein, sie nicht durch zu rasch getroffene Ent­
scheidungen der offenen Diskussion entzogen zu haben. Es darf aber auch festgestellt 
werden, daß die Synode „vielfältige positive Anregungen" gegeben hat (Kasper, a. a. 0., 
107). Ich meine, daß es im Hinblick auf die Zukunft der Kirche eine faire Würdigung 
der Ergebnisse bedeutet, wenn diese als Beitrag gesehen werden, um den „vom Konzil 
gewiesenen Weg" fortsetzen zu können (I, 2). ,,Der Phase des Enthusiasmus und der Po­
la risationen und Frustrationen kann nun die Phase eines neuen Realismus der christl i­
chen Hoffnung folgen" (Kasper, a. a. 0., 54). Mit diesen Worten Walter Kaspers ist auch 
ein Appell zur geduldigen Weiterarbeit ausgesprochen. 

Literaturhinweise: 

W. Bühlmann, Vo n der Kirche träumen. Ein Stück Apostelgeschichte im 20. Jahrhundert, Graz 1986, S. 
43-50. 
G. Caprile, II Sinodo dei Vescovi (wie Anm. 1). 

345 



Kasper, Zukunft aus der Kraft des Konzils (wie Anm
Kathpress-Sonderpublikation, Zum Zwanzig-Jahr-Jubiläum des zweiten Vatikanischen Konzils, Wien

Kaufmann, Bischofssynode Erfahrungen der Worte?, 1InN: UOrientierung 50 ‚ s A
ard. König He.) Die bleibende Bedeutung des /weiten Vatikanischen Konzils (Schriften der ath Aka-

demie ın Bayern, 123), Düsseldorf 1986
Lobkowicz, Was brachte uns das Konzil?, Würzburg 1986
Ludin, Bischofssynode: Vergebliche Befürchtungen, ıIn Schweizerische Kirchenzeitung 153 (1985)

738—740;
Ders., Fin Konzil für die Zukunft, eb 754 —756

Ruh, Konzilsbilanz ach Jahren. Diskussion un! Ergebnis der römischen Sondersynode, In: HerKorr
(1986) 34— 38
Seeber, Wo stehen wır nun?, 1N: HerKorr 54.—56

346

W. Kasper, Zukunft aus der Kraft des Konzils (wie Anm. 2). 
Kat/rpress-So11derpublikation, Zum Zwanzig-Jahr-Jubiläum des zweiten Vatikanischen Konzils, Wien o. D. 
L. Kaufmann, Bischofssynode '85: Erfahrungen oder Worte?, in: Orientierung 50 (1986), 9-12. 
F. Kard. König (Hg.), Die bleibende Bedeutung des Zweiten Vatikanischen Konzils (Schriften der Kath. Aka­
demie in Bayern, Bd. 123), Düsseldo rf 1986. 
N. Lobkowicz, Was brachte uns das Konzil?, Würzburg 1986. 
W. Ludin, Bischofssynode: Vergebliche Befürchtungen, in: Schweizerische Kirchenzeitung 153 (1985), 
738-740; 
Ders., Ein Konzil für die Zukunft, ebd. 754-756. 
U. Ruh, Konzilsbilanz nach 20 Jahren. Diskussion und Ergebnis der römischen Sondersynode, in: HerKorr 
40 (1986), 34- 38. 
D. Seeber, Wo stehen wir nun?, in: HerKorr 40 (1986), 54-56. 

346 


