ALFONS RIEDL

Die Kompetenz der Kirche in Fragen der Moral

DerBeitrag* zeigt in einem ersten Schritt den unlésbaren Zusammenhang von Glaubeund Moral nach
dem Zeugnis der Bibel (Gebote als die der Praxis zugewandte Seite des Evangeliums). AnschlieBend
wird die Notwendigkeit ethischer Orientierung beim Umgang mit den Ergebnissen der Humanwissen-
schaften von einer theologischen Anthropologie her erértert. Bei der Darlegung der innerkirchlichen
Aspekte zeigt sich das Fehlen von Reflexionen iiber eine Hierarchie ethischer Wahrheiten. Die Unfehl-
barkeit des Papstes (wie der Kirche) in Sittenlehren bezieht sich jedenfalls auf Moralaussagen in unmit-
telbarer Bezichung zum Glauben. (Redaktion)

I. Fragestellung
1. Die ethische Herausforderung der Gegenwart

Die Frage, ob der Mensch darf, was er kann, war zu keiner Zeit anders denn als rhetori-
sche Frage zu verstehen. Der Mensch durfte niemals nach Belieben vollfiihren, wozu er
physisch und technisch imstande war. Dies war, wenn Freiheit Freiheit bleiben und sich
nicht selber aufheben sollte, im Grunde auch nicht das Problem. Der instinktungesi-
cherte und darum sich selbst aufgegebene Mensch hat dariiber zu reflektieren, wie sein
Leben gelingen kann.! Dies stellt sein Kénnen und Wollen, sein Entscheiden und Han-
deln unter einen Anspruch, unter den einzigartigen Anspruch eines Sollens, den wir als
sittlichen (ethischen, moralischen) Anspruch bezeichnen. Der Mensch ist darum von
seinem Wesen her auf das Sittliche angelegt, und wiederumsteht alle Ethik — die theolo-
gische nicht minder — im Dienst des Menschen und der Sicherung und Erfiillung seiner
Freiheit,? ist Lebens- und Uberlebensethik.3

Nicht um die Grundlegung des Sittlichen im allgemeinen geht es bei der Frage nachdem
Diirfen desMachbaren, dieseit einer Reihe von Jahren ausdriicklich und nachdriicklich
gestellt wird;* sie hat vielmehr eine besondere aktuelle Zielsetzung und Dringlichkeit.
Das Kénnen des Menschen hat Ausmaf3e angenommen und zeigt eine Ambivalenz, die
allenthalben ernste Bedenken hervorruft. Der Verfiigungsgewalt iiber die Natur folgte
die Manipulierbarkeit des Verhaltens, dem Griff nach dem Atom der Zugang zu den
Quellen des menschlichen Lebens. Erstmals in der Geschichte treten mit den ,Grenzen
des Wachstums” die realen Méglichkeiten radikaler Zerstérung des Menschen und sei-
ner Welt in das Blickfeld. Dabei ist es immer der Mensch selbst, der da seine Hand am
Steuer oder doch im Spiele hat. Allein in der Wahrnehmung seiner ganzen, im MafBe
seiner Macht ihm zugewachsenen Verantwortung liegt darum die Chance einer huma-
nen Zukunft. In diesem Sinne statuiert Hans Jonas ,das Prinzip Verantwortung®. Dieses
stellt er ,dem Prinzip Hoffnung gegeniiber, nicht das Prinzip Furcht. Wohl aber gehért

* Nachstehendem Beitrag liegt der Text einer Gastvorlesung zugrunde, die der Verfasser im WS 1984/85 an
der Universitit Passau gehalten hat.

1 Vgl. W. Korff, Wie kann der Mensch gliicken? Perspektiven der Ethik, Miinchen—Ziirich 1985, bes. 9—32.

2 Vgl. dazu den einschligigen Abschnitt bei E Béckle, Fundamentalmoral, Miinchen 1977, 151—164. Be-
gic}}\‘nenderweise ist bereits bei Thomas v. A. die Moral auf die .beatitudo” des Menschen ausgerichtet

. th. I-II, qq. 1—5).

3 Dieser Zusammenhang ist heute iiber die sittliche Erzichung hinaus im Interesse einer Rehabilitierung der
«Moral” verstirkt deutlich zu machen; zugleich hat sich an ihm die Begriindung konkreter sittlicher Normen
auszuweisen.

4 So z. B. bei P. Sporken, Darf die Medizin, was sie kann? Probleme der medizinischen Ethik, Diisseldorf
1971.



die Furcht zur Verantwortung so gut wie die Hoffnung"’ Sie vermag das BewuBtsein
dafiir zu schirfen, wie sehr die dem Menschen heute und in der Zukunft eréffneten
Handlungsméglichkeiten die ethischen Kriterien und Kréfte herausfordern.

2. Der Beitrag der Kirche

Zu diesen Fragen bringt auch die Kirche ihren ethischen Beitrag ein. Auf der einen Seite
erwartet man ihn geradezu und spart nicht mit Vorwiirfen, wo man der Meinung ist,
die Kirche habe sich in dieser oder jener Sache von sozialem Belang nicht entschieden
genug eingesetzt. Uber die Wertschitzung der Kircheals einer sozial-karitativen Institu-
tion, eines niitzlichen Erziehungsfaktors und einer wirksamen moralischen Kraft in der
Gesellschaft kann man sich offenbar auch dort verstindigen, wo man die iibernatiir-
lich-dogmatischen Inhalte des christlichen Glaubens nicht annimmt. Andererseits
kann sich die Kirche unméglich alle oftmals divergierenden und sogar kontriren Vor-
stellungen und Interessen zu eigen machen; sie muf3 deshalb die einen oder anderen ent-
tauschen und zu ihnen in Konkurrenz treten, was ihr immer wieder Kritik und Ableh-
nung eintragt. Hier liegt dann die Frage nahe, welche Stellung ihr im gesellschaftlichen
Dialog zukommt, mit welchem Recht und Gewicht sie ethische Fragen entscheidet, mit
einem Wort: wie es um die von ihr beanspruchte Moralkompetenz bestellt ist.
Dieser Anspruch wird ganz allgemein damit begriindet, daB3 Fragen der Moral in den
Bereich der christlichen Lehre und kirchlichen Verkiindigung gehoren, weshalb die Kir-
chehierfiir Verantwortung trigt und hierin Urteilsfahigkeit besitzt. Dies bedarf weniger
des grundsitzlichen Nachweises als vielmehr der inhaltlichen Abklarung, zu der aller-
dingsaus der Zeit nach demII. Vatikanischen Konzil bereits zahlreiche theologische Bei-
trige vorliegen.® In diese Selbstreflexion reihen sich auch die nachstehenden Uberle-
gungen, diesich auf eine dreifache Fragestellung beziehen: So geht eseinmal darum, den
Stellenwert der Moral innerhalb der Glaubensverkiindigung aufzuzeigen (II); sodann
ist das Verhaltnis der von der Kirche verkiindeten Moral zu Moralauffassungen der Ge-
sellschaft zu bedenken (III); schlieBlich ist auf die Frage der Reprasentanz und Verbind-
lichkeit der Moralverkiindigung innerhalb der Kirche selbst einzugehen (IV).

I1. Die Moral in der kirchlichen Verkiindigung
1. Das Selbstverstindnis der Kirche

Die Zugehérigkeit der Moral zum Gegenstandsbereich der kirchlichen Verkiindigung
ist zunéchst einmal eine augenscheinliche Tatsache, die (nicht zuletzt im Blick auf die

5 H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt 31982, 390; dazu: ders., Technik, Medizin und Ethik. Zur
Praxis der Verantwortung, Frankfurt 1985, bes. 269—321.

¢ Ohne Zweifel hat die innerkirchliche Diskussion um das Antikonzeptionsverbot den entscheidenden An-
stof} gegeben, die kirchliche Lehrautoritit speziell in Fragen der Moral niher zu untersuchen. Vgl. dazu
u. a. E Bbckle, Unfehlbare Normen?, in: H. Kiing (Hg.), Fehlbar? Eine Bilanz, Ziirich—Einsiedeln—KéIn
1973, 280—304; ders., Fundamentalmoral (s. Anm. 2) 321—331; A. Riedl, Die kirchliche Lehrautoritit in
Fragen der Moral nach den Aussagen des Ersten Vatikanischen Konzils, Freiburg—Basel —Wien 1979 (wei-
tere Lit.: 370—373, Anm. 18); ders., Die kirchliche Lehrautoritit im Bereich sittlicher Normen, in: W. Ker-
ber (Hg.), Sittliche Normen. Zum Problem ihrer allgemeinen und unwandelbaren Geltung, Diisseldorf .
1982, 124—143; H. Schlégel, Kirche und sittliches Handeln. Zur Ekklesiologie in der Grundlagendiskus-
sion der deutschsprachigen Moraltheologie seit der Jahrhundertwende, Mainz 1981; ders., Zur Kompetenz
des Lehramtes fiir das sittliche Handeln. Ekklesiologische Perspektiven, in: TThZ 92(1983)22—31; L.
Oecing-Hanhoff, Ist das kirchliche Lehramt fiir den Bereich des Sittlichen zustindig?, in: ThQ
161(1981)56—66; ]. Schuster, Ethos und kirchliches Lehramt. Zur Kompetenz des Lehramtes in Fragen der
natiirlichen Sittlichkeit, Frankfurt 1984; A. Auer (Hg.), Die Autoritit der Kirche in Fragen der Moral, Miin-
chen—Ziirich 1984.



anderen Weltreligionen) geradezu als bare Selbstverstiandlichkeit anmutet. Von Anfang
an wurde in der Kirche auch Moral verkiindet und sittliches Verhalten gefordert. Dabei
konnte die christliche Verkiindigung, die sich an den sittlich empfindenden und urtei-
lenden Menschen wendet, auf dem sittlichen BewuBtsein jiidischer wie auch heidni-
scher Tradition aufbauen. Zudem ist die Glaubensentscheidung selbst sittliche Ent-
scheidung par excellence.

Auch wenn sich Jesu Verkiindigung nicht auf ethische Forderungen einengen 136t, son-
dern primir und wesentlich Heilsansage und Heilsruf ist, nimmt darin die Moral einen
bedeutsamen und unabdingbaren Platz ein. In der neutestamentlichen Briefliteratur
kehrt dieser Zusammenhang wieder, der es erlaubt, von einer ,Ethik des Neuen Testa-
mentes” zu sprechen.” Ebenso ist die Theologie vor aller spateren Ficherdifferenzie-
rung immer auch Moraltheologie. Die Katechismen, darunter der Catechismus Roma-
nus, enthalten durchweg einen eigenen Teil iiber das christliche Leben oder die Gebote.
Uberdies nimmt heute die Moralerziehung einen festen und ansehnlichen, wenn nicht
sogar herausragenden Platz im schulischen Religionsunterricht ein. SchlieBlich betref-
fen gerade die lehramtlichen AuBerungen jiingeren Datums in nicht geringem Ausmaf3
Fragen der Moral. Es geniige hier zu erinnern an die Ehe- und Sozialenzykliken der letz-
ten Pipste und ihre Verlautbarungen zu medizinischen Fragen,® an Stellungnahmen
der rémischen Glaubenskongregation zur Euthanasie, zum Schwangerschaftsabbruch
oder zu Fragen der Sexualethik, ferner an die Pastoralkonstitution des II. Vatikanischen
Konzils sowie an zahlreiche Hirtenschreiben von Bischéfen bzw. Bischofskonferenzen
etwa zur Umwelt- oder Friedensthematik.

Dabei wird seit dem spiten 19. Jahrhundert die Moralkompetenz der Kirche, insbeson-
dere ihre Zustindigkeit im Bereich des natiirlichen Sittengesetzes oder des Naturrechts,
auch ausdriicklich gelehrt und begriindet. Was diesbeziiglich sowohl die Pipste — na-
mentlich Leo XIII., Pius XI., Pius XII.° und Paul VI.?® — als auch die Theologen vortra-
gen, laBt sich in drei Argumente zusammenfassen: 1. Das erste verweist auf die inhaltli-
che Beziehung von Offenbarung und natiirlichem Sittengesetz: Weil letzteres
groBenteils in der Offenbarung enthalten sei und jedenfalls von ihr in seiner Weitergel-
tung bestiitigt werde, sei die Kirche aufgrund ihrer Zustandigkeit fiir die Offenbarung
zustindig auch im Bereich des natiirlichen Sittengesetzes. 2. Auch das zweite Argument
verfihrt syllogistisch: Weil zur Erlangung des Heils auch die Erfiillung des natiirlichen
Sittengesetzes gefordert sei, komme der Kirche als der von Gott bestimmten Fiihrerin
zum Heil eine entsprechende moralische Kompetenz zu. 3. Das dritte Argument stellt
auf die Heiligkeit der Kirche ab, mit der sich nicht vereinbaren lasse, daf3 die Kirche Un-
sittliches fiir sittlich oder Sittliches fiir unsittlich erklire. Insbesondere die letzten bei-
den Argumente haben eine wenigstens bis in die Spétscholastik zuriickreichende Tradi-
tion. So ist nach Robert Bellarmin (und dhnlich nach Melchior Cano'!) der Papst

7 Vgl. u. a. R. Schnackenburg, Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes, Miinchen 21962; K. H.
Schelkle, Theologie des Neuen Testaments, III: Ethos, Diisseldorf 2(1977); W. Schrage, Ethik des Neuen
Testaments, Géttingen 1982.

8 Vgl. M. Sailer, Medizin in christlicher Verantwortung. Sittliche Orientierungen in pipstlichen Verlautba-
rungen und Konzilsdokumenten, Paderborn . . . 1982.

9 Zu Pius XII. vgl. K. Hérmann, Die Zustindigkeit der Kirche fiir das Naturrecht nach der Lehre Pius’ XII.,
in: J. Héffner — A. Verdross — F. Vito (Hg.), Naturordnung in Gesellschaft, Staat, Wirtschaft, Innsbruck
1961, 139—150.

10 Paul, V1., Enzyklika ,Humanae vitae’, Nr. 4.
11 M. Cano, Opera omnia (Hg. H. Serry), Venedig 1759, 136—140; weitere Belegebei A. Ried!, Diekirchliche
Lehrautoritit in Fragen der Moral (s. Anm. 6), 427—430 (Anm. 458).



Jnicht nur in Glaubensdekreten unfehlbar, sondern auch in Sittengeboten, welche die
ganze Kirche verpflichten und Heilsnotwendiges bzw. in sich Gutes oder Schlechtes be-
treffen”. Wie erlautert wird, kénne demnach der Papst nicht Heilswidriges (wie Be-
schneidung oder Sabbatfeier) vorschreiben oder Heilsnotwendiges (wie Taufe und Eu-
charistie) verbieten; ebenso wenig kénne er Unsittliches (wie den Wucher) zur Pflicht
machen oder Sittliches (wie die Wiedergutmachung) untersagen.!?

2. Glaube — Moral

Die von Lehramt und Theologie explizit vorgetragene Moralkompetenz der Kirche hat
ihren Grund wie ihre Grenze in der Verbindung von Glaubensbotschaft und Sittenlehre
bzw. von Glaube und Moral, wie sich diese Verbindung insbesondere im Neuen Testa-
ment darstellt und unter dem Begriff der Glaubens- und Sittenlehre” von der Tradition
festgehalten wurde.

Die Handlungsrelevanz des Glaubens tritt im Neuen Testament mit aller Deutlichkeit
zutage. Jesu Verkiindigung des nahegekommenen Reiches Gottes fiihrt unverkennbar
zu einer anderen Lebenspraxis, die anbrechende Gottesherrschaft wird sozusagen zu
einem neuen ,Handlungsprinzip“!®* Der von Jesus geforderte Glaube an ihn bzw. an
sein Evangelium setzt Umorientierung und Umkehr voraus (vgl. Mk 1,15) und ist ein
Glaube, der ,die Wahrheit tut” (Joh 3,21) und ,den Willen des Vaters im Himmel erfiillt*
(Mt 7,21). Weil jedoch dieser in ,Gesetz und Propheten” entfaltete Gotteswille im Dop-
pelgebot der Liebe zusammengefaBt ist (vgl. Mt 22,37—40 parr; R6m 13,8 —10) und die
Liebe ,das Gesetz Christi® ausmacht (Gal 6,2), 148t sich lapidar formulieren, ausschlag-
gebend sei ,der Glaube, der in der Liebe wirksam ist” (Gal 5,6).

Der Glaube, der wesentlich auch hoffender Glaube ist, fiihrt zu einem anderen Verhal-
ten gegeniiber den irdischen und materiellen Giitern, als es Menschen an den Tag legen,
«ie keine Hoffnung haben” (1 Thess 4,13; vgl. 1 Kor 15,32). Bereits im Alten Testament
zeigt sich die ethosprigende Bedeutung des Jahweglaubens. Gottes Bund mit Israel hat
nicht nur kultische, sondern, wie dies am Dekalog und seiner Stellung innerhalb der
Sinaiperikope deutlich wird, unabdingbar auch sittliche Konsequenzen. DaB dieselben
nicht durch Gebete und Opfer einzulésen sind, der Kult also die Moral nicht zu ersetzen
vermag, gehort zu den herausragenden Themen der Propheten. Das Neue Testament
fiihrt diesen Gedanken der ethischen Relevanz des Glaubens und der Privalenz der Mo-
ral gegeniiber dem Kult fort. Dabei ist das Wirksam-Werden in der Liebe dem Glauben
so sehr wesentlich, daB er ohne diese ,Werke” der barmherzigen Liebe ein ,toter” und
Jnutzloser” und in dieser rudimentiren Gestalt nicht ,gerecht” machender Glaube ist
(Jak 2,14—26). Zu beachten ist, daB die hier im Kontrast zu einem bloBen Glauben ge-
forderten Werke” nicht neben dem Glauben stehen oder zusatzlich zum Glauben gebo-
ten sind, sondern Vollziige und Wirkweisen des Glaubens selbst darstellen.
Bezeichnend fiir diesen Zusammenhang von Glaube und Moral und aufschluBreich fiir
das Verstindnis der traditionellen Formel von der ,Glaubens- und Sittenlehre” ist die
Sprechweise des II. Vatikanums von der ,fides credenda et moribus applicanda’, daf3
also die Glaubensbotschaft gliubig anzunehmen und auf das sittliche Leben anzuwen-
den sei.’s

12 R, Bellarmin, Opera omnia, Paris 1870 (Frankfurt 1965) II, 87f.

13 Vgl. H. Merklein, Die Gottesherrschaft als Handlungsprinzip. Untersuchung zur Ethik Jesu, Wiirzburg
21981.

14 Vgl. F Béckle, Fundamentalmoral (s. Anm. 2), 167—196.

15 Lumen Gentium, Nr. 25.

6



Dieser Zusammenhang riickt auch die Heilsbedeutung der Moral insrechte Licht. Erl6st
jene Schwierigkeit, die man dariiber empfinden mag, daf} einerseits zum Heil der Glau- -
be gefordert wird (Mk 16,16) und andererseits die Beobachtung der Gebote bzw. die Lie-
be als Weg zum Heil erscheint (vgl. Mt 19,17 parr; 25,31—46). Der heilsnotwendige
Glaube ist ja nicht irgendein Glaube, sondern so wesentlich ein ins Leben umgesetzter,
.An der Liebe wirksamer” Glaube, daB er auch von dieser seiner praktischen Seite her
in Frage gestellt und um seine Identitit gebracht werden kann. Nicht allein die Bestrei-
tung einer dogmatischen Wahrheit, sondern auch die Verweigerung der Liebe in ihren
wesentlichen Vollziigen bedeutet eine Verfremdung und Verleugnung des Glaubens und
insofern eine Gefihrdung des Heils. Auf dieser — die ethische Dimension einschlie3en-
den — Integritit des Glaubens insistiert das Konzil von Trient, wenn es im Rechtferti-
gungsdekret betont, daB3 nicht einfachhin der Glaube die Erlangung des ewigen Lebens
verbiirgt, daB3 vielmehr der Glaube die Hoffnung und die Liebe einschlieBen muB3 und
daB zum Glauben auch der Gehorsam gegeniiber Christus bzw. die Erfiillung der Gebo-
te gehort. e Diese Gebote” sind jedoch nicht als zusitzliche, iiber die Glaubensforde-
rung hinausgehende souverine Verfiigungen Gottes zu denken. Wie der Wille Gottes
vor allem sein Heilswille ist, so stellen auch die sittlichen Gebote wesentlich die der Pra-
xiszugewandte Seite des Evangeliums dar und partizipieren damit auch an dessen befrei-
endem Charakter.

Dieserinnere, unlésbare Zusammenhang von Glaube und Handeln, auf das die christli-
che Botschaft zu applizieren ist bzw. das seinerseits den Glauben an diese Botschaft zu
bezeugen hat, begriindet eine originire und unbestreitbare Kompetenz der Kirche im
Bereich der Moral. Zu fragen bleibt natiirlich, wie diese ,applicatio fidei moribus® zu
geschehen hat. Hier legt es sich nahe, den Heilsindikativ selbst als sittlichen Imperativ
zu deuten, dergestalt daf3 der, der Gottes Geist, Gottes Liebe und Vergebung empfangen
hat, nun seinerseits gehalten ist, aus dem Geist zu leben, zu lieben und zu vergeben. Al-
lerdings lassen sich auf diese Weise keineswegs alle ethischen Fragen beantworten. So-
gar die Heilige Schrift des Neuen Testamentes vermag diese Grenze nicht aufzuheben;
vielmehr zeigt sich dort selbst, daB der Riickgriff auf zeitgendssisches, kulturgeschicht-
lich gewachsenes Ethos unerliBlich ist.’” Auch der Christ der nachapostolischen Zeit
bleibt an seine Vernunft, an Wissenschaft und Erfahrung verwiesen, um, wie Thomas
v. Aquin einmal formuliert, ,fiir sich und andere Vorsorge zu treffen” (providere) und
damit aktiv einen Teil der géttlichen Vorsehung (providentia) zu iibernehmen.!® Hier,
auf der Ebene der Vernunft, begegnet freilich die Kirche auch anderen, nichtchristlichen
Moralauffassungen und Moralinstanzen innerhalb der Gesellschaft.

II1. Die kirchliche Moralkompetenz innerhalb der Gesellschaft
1. Das Problem der konkreten Ethik

Hier ist zunichst zu bedenken, daB das eigentliche Problem der sittlichen Erkenntnis
weit weniger diesittlichen Grundhaltungen als vielmehr die konkreten Handlungsurtei-
le und Handlungsnormen bilden. Nicht ob wir gerecht, hilfsbereit und nachsichtig sein
sollen, ist die dringende Frage, sondern was Gerechtigkeit, Hilfsbereitschaft und Nach-
sicht im einzelnen fordern, ob — um aktuelle Beispiele zu nennen — Retortenzeugung,
Tétung auf Verlangen, Wiederheirat nach Scheidung, die Nutzung der Kernenergie

16 Vgl. DS 1530f. 1536—1539. 1569—1571.
17 Vgl. E Bockle, Fundamentalmoral (s. Anm. 2), 218—232.
18 Thomas v. A., S. th. I—II, q. 91, a. 2.



oder dieatomare Abschreckungsittlich gangbare Wege darstellen oder nicht. Weif3 hier,
50 mag man fragen, die Kirche als solche mehr als andere iiber die in Betracht zu ziehen-
den und abzuwigenden tatséichlichen Folgen bestimmter Entscheidungen, um den Poli-
tikern, Technikern und Managern sagen zu kénnen, welche konkrete Alternative dem
Humanum insgesamt und auf Dauer entspricht bzw. es bedroht? .
DasII. Vatikanische Konzil gibt auf diese Frage eine Antwort, indem es erklart, daf3 die
Kircheeben einesolche Sachkenntnis und Allkompetenz nicht priitendiere. Sieanerken-
ne eine ,Autonomie der irdischen Wirklichkeiten” und binde sich nicht an ein bestimm-
tes politisches, wirtschaftliches oder gesellschaftliches System; sie wisse sich auch we-
der in der Lage noch dazu beauftragt, von Amts wegen in allen auftauchenden Fragen
eine fertige Lésung zu haben. Diese Aufgabe wahrzunehmen, ist nach der Aussage des
Konzils Sache der Laien, wobei nicht ausgeschlossen wird, daf3 man in einer Frage bei
gleicher Gewissenhaftigkeit zu einem unterschiedlichen Urteil kommen kann. Hier darf
keine Seite die Autoritit der Kirche ausschlieBlich fiir sich in Anspruch nehmen, viel-
mehr ist in einem offenen Dialog die Klirung des Problems weiterzuverfolgen.?” An
dieser Grenze theologischer Kompetenz in bezug auf wissenschaftliche Sachfragen zeigt
sich nun aber zugleich die Unverzichtbarkeit der Ethik.

2. Wissenschaft — Ethik — Anthropologie

Kommt es zum einen der Kirche nicht zu, aus theologischen Erkenntnisquellen wissen-
schaftliche Sachfragen zu entscheiden, auch wenn das konkrete Handlungsurteil diese
Fragen nicht ausklammern kann, so ergeben zum anderen die wissenschaftlichen Er-
kenntnisse fiir sich allein noch keine Entscheidung iiber die zu setzende Handlung. Wie
bereits festgestellt (vgl. I.1.), sagt die Kenntnis dessen, wie etwas funktioniert und wel-
che Wirkungen damit zu erzielen sind bzw. daraus hervorgehen, zunichst noch nichts
dariiber aus, ob wir von dieser Méglichkeit auch Gebrauch machen sollen bzw. diirfen.
So wenigdieEthik von den Erkenntnissen der verschiedenen Wissenschaften, insbeson-
dere der Humanwissenschaften, absehen kann, so sehr bedarf umgekehrt der Umgang
mit diesen Erkenntnissen der ethischen Orientierung. Was technisch machbar ist, muf3
auch menschlich tragbar sein; was der Mensch tut, muf3 ihm auch gut tun; was vom
Menschen geschieht, muB} auch fiir ihn geschehen. Die Ethik vermittelt im Sollen das
Kénnen des Menschen mit dem Menschsein. Sie weist daher notwendig zuriick auf die
Anthropologie. Die Frage des sittlichen Sollens fithrt unausweichlich zur Frage nach
dem Menschen, seiner Natur und Bestimmung. Hier zeigen sich — unbeschadet aller
geschichtlichen Wandelbarkeit — mehr oder minder unverfiigbare Strukturen, die von
einem natiirlichen Sittengesetz bzw. Naturrecht material-inhaltlicher Art sprechen las-
sen, so schwierig es auch sein mag, sich iiber einzelne dieser naturrechtlichen Forderun-
gen zu verstindigen.

Die Kirche betrachtet den Menschen und seine Welt im Licht des Glaubens; die ihrer
Moral zugrundeliegende Anthropologie ist eine theologische Anthropologie. Gleich-
wohl versteht sich dieses ,christliche Menschenbild” und die sich darauf griindende Mo-
ral der Kirche iiber deren Grenzen hinaus als kommunikabel und konsensfihig.

3. Kommunikabilitiit
Wir beriihren hier die in letzter Zeit vieldiskutierte Frage nach dem sog. ,Proprium’ der

12 Vgl. Gaudium et Spes, Nr. 36. 42. 43.

8



christlichen Ethik, d. h. die Frage nach der Priagung, diesie als ,applicatio fidei“ von der
Glaubensbotschaft her erfihrt. Damit verbindet sich die Frage, wieweit diese ,Glau-
bensmoral” auch ohne den Glauben selbst vermittelbar und verstehbar ist.

Eine erste Antwort auf diese Frage ist darin zu sehen, daf ganz offensichtlich viele For-
derungen der christlichen Moral auch von zahlreichen Nichtchristen anerkannt werden
(wobeidahingestellt sei, wieweit diese Erkenntnis historisch dennoch unter dem Einfluf
der Glaubensverkiindigung steht). Sodann versteht die Moraltheologie selbst durch-
wegihresittlichen Forderungen (von den spezifischen kultischen und kirchlichen Forde-
rungen selbstverstindlich abgesehen) als universal giiltig, weil zum natiirlichen Sitten-
gesetz gehérend. De facto setzt freilich die Offenbarung bzw. der Glaube iiber die
theologische Anthropologie bestimmte Wertmaf3stibe, die die natiirlich-sittliche Er-
kenntnis nicht nur bestitigen, sondern auch, wo sie Unsicherheiten erkennen 1aB3t, her-
ausfordern.

Das Verhiiltnis von theologischer und nicht-theologischer Ethik ist freilich nicht so zu
denken, alsstiinde die von der Kirche vertretene theologische Ethik unter dem Kriterium
einer sozusagen objektiven oder ideologiefreien natiirlich-humanistischen Ethik,
kommt doch auch letztere nicht ohne anthropologische Vorentscheidungen aus. Das
Bewuf3tsein aber, daB der Kirche in der Christus-Offenbarung die ganze Wahrheit iiber
den Menschen erschlossen wurde, legitimiert keinen harten und iberheblichen Abso-
lutheitsanspruch; es erhilt vielmehr das Bemiihen lebendig, im argumentativen Dialog
wie durch das gelebte Zeugnis diese Wahrheit und die Menschenfreundlichkeit der sich
darauf griindenden Moral aufzuweisen.

IV. Der innerkirchliche Aspekt
1. Der Prozef3 der sittlichen Erkenntnis

Dialog und Zeugnis sind jedem Christen aufgegeben. Wer aber spricht letztlich fiir ,die
Kirche“? Hier ist zunichst festzuhalten, daB die sittliche Erkenntnis innerhalb der Kir-
cheeinen Prozef3 durchliuft, welcher Sache der ganzen, vom Lehramt im Glauben gelei-
teten Kirche ist, wobei dem Lehramt des Papstes und der Bischéfe entscheidend die
Funktion der Sicherung der Wahrheit zukommt.® Initiativen sind also keineswegs nur
vom Lehramt zu erwarten, sondern allen Glaubigen zugedacht. Aufgrund ihrer sténdi-
gen und unmittelbaren Nihe zu den vielfiltigen Lebensbereichen und Handlungspro-
blemen haben die Laienchristen sogar eine besondere Kompetenz fiir die Erkenntnis des
Guten und der ,Zeichen der Zeit,* d. h. der Méglichkeiten und Dringlichkeiten der
praktischen Umsetzung des Evangeliums. Aufgabe der Theologen ist es, diese Erkennt-
nisse zu begriinden und einzuordnen und an das Lehramt weiterzugeben, damit sie von
dort Bestitigung und offizielle Verbindlichkeit erlangen. Die Theologen haben aber
auch die Lehramtsaussagen zu erhellen, zu vertiefen und weiterzuentwickeln.

2. Die theologische Qualifikation
Diese Aussagen des Lehramtes haben entsprechend ihrem Subjekt, d. h. dem Lehr-

amtstriger, ferner entsprechend ihrem Inhalt und Stellenwert, ihrer Argumentation
und Akzentuierung mehr oder minder als verbindlich zu gelten. Dies bedeutet, daf sie

2 Vgl. E Béckle, Fundamentalmoral (s. Anm. 2), 322—331.
2 11, Vatik. Konzil, Gaudium et Spes, Nr. 4 u. 11; Apostolicam Actuositatem, Nr. 14; Presbyterorum Ordinis,
Nr. 9.



im entsprechenden Maf3e zu innerer Zustimmung und nicht nur zu duf3erer Loyalitit
verpflichten. Allerdings ist nur im Falle unfehlbarer Aussagen die Zustimmungspflicht
eine unbedingte, weshalb im Bereich des Nicht-Unfehlbaren eine Anderung der Lehre
und ein abweichendes Gewissensurteil nicht generell auszuschlieBen sind.

Wihrend allerdings entsprechend diesen Differenzierungen die Dogmatik ihre Lehrsit-
ze mit unterschiedlichen theologischen Noten versieht, fehlen in der Moraltheologie
entsprechende theologische Qualifikationen nahezu véllig. Dabei sind auch fiir Moral-
aussagen unterschiedliche theologische Grade anzunehmen. Uberdies ist die bemer-
kenswerte Aussage des II. Vatikanums von einer ,Hierarchie der Wahrheiten“® durch-
aus auch auf die christliche Sittenlehre anzuwenden, deutet doch bereits das Neue
Testament mit dem Primat des Liebesgebotes eine ,hierarchia veritatum ethicarum® an.
Insbesondere hat das Reflexionsdefizit der Tradition auf diesem Gebiet die Diskussion
um die in den letzten zwei Jahrzehnten vehement aufgebrochene Frage nach der Unfehl-
barkeit der Kirche im Bereich der Moral erschwert.

3. Die Frage der Unfehlbarkeit

In dieser Frage wire zunichst an all das zu erinnern, was von der Unfehlbarkeit iiber-
haupt zu gelten hat, wobei immer noch manche MiBverstindnisse auszurdumen und
verschiedene Differenzierungen anzubringen sind. So etwa stellt die Unfehlbarkeit
keine AnmaBung des immer irrtumsfihigen Menschen dar, sondern ist Gabe und Wir-
kung des der Kirche zugesagten Geistes der Wahrheit, der die Unzerstérbarkeit der Bot-
schaft Jesu auf ihrem Weg durch die Geschichte verbiirgt.

Zu dieser Unfehlbarkeit hat sich die Kirche ausdriicklich bekannt, am ausdriicklichsten
auf dem I. Vatikanischen Konzil mit seiner Dogmatisierung der Unfehlbarkeit des Pap-
stes. Bei dieser Definition ging es dem Konzil darum, begriindetermaf3en als Glaubens-
satz auszusprechen, daf3 auch jene Entscheidungen unfehlbar bzw. unwiderruflich
seien, mit denen der Papst als Papst, wenn auch (richtig verstanden) allein die ganze Kir-
cheauf eine Glaubens- oder Sittenlehre definitiv verpflichtet, ohne daB er dazu ein allge-
meines Konzil einberufen oder die Bestitigung der Bischéfe abwarten mii3te. Damit
sollte gesagt werden, daB3 die Unfehlbarkeit, wie sie fiir die ordentliche und allgemeine
kirchliche Lehrverkiindigung sowie fiir das allgemeine Konzil anerkannt wurde, unter
bestimmten Umsténden auch fiir den Papst glaubig anzunehmen war.

Was den Gegenstandsbereich dieser unfehlbaren Ex-cathedra-Entscheidungen betraf,
so konnte dieser selbstverstindlich kein anderer sein, als er von der kirchlichen Unfehl-
barkeit iiberhaupt zu gelten hatte, nimlich die Glaubens- und Sittenlehre. Der Papst ist
deshalb nach der Definitionsformel unfehlbar, wenn er (von den iibrigen Bedingungen
einmal abgesehen) ,eine Lehre tiber den Glauben oder die Sitten” (doctrinam de fide vel
moribus) ,als von der ganzen Kirche festzuhalten endgiiltig entscheidet” (ab universa
ecclesia tenendam definit).

MubB es sich dabei um eine von Gott geoffenbarte bzw. als geoffenbart vorzulegende
Lehre handeln, die darum im Glauben an Gott (fide divina) anzunehmen ist, oder kann
unfehlbar auch eine Lehre verkiindet werden, die in engem Zusammenhang mit der Of-
fenbarung steht, ohne im eigentlichen Sinn geoffenbart zu sein? Diese Frage wollte das

2 Vgl.J. G. Ziegler, Theologische Gewi3heitsgrade in der Moraltheologie. Eine Anregung zu einer notwendi-
gen Diskussion, in: TThZ 78(1969)65—94.

2 Unitatis Redintegratio, Nr. 11.

% Vgl. DS 3074; dazu: A. Riedl, Die kirchliche Lehrautoritit in Fragen der Moral (s. Anm. 6), 275—366.

10



1. Vatikanum in einer zweiten Konstitution iiber die Kirche dogmatisch entscheiden, die
dann allerdings aufgrund des vorzeitigen Abbruchs des Konzils nicht mehr zu Ende be-
handeit werden konnte. Als man die Unfehlbarkeit des Papstes formulierte, war diese
Frage also noch nicht entschieden und sollte in diesem Zusammenhang auch nicht ent-
schieden werden. Deshalb begniigte man sich mit der formalen Erklirung, als Gegen-
stand der papstlichen Unfehlbarkeit, d. h. hinsichtlich der Glaubens-und Sittenlehren’,
sei ganz dasselbe festzuhalten, was von der Unfehlbarkeit der Kirche bzw. eines allge-
meinen Konzils festzuhalten sei.

Genau dies und nichts anderes ist mit der einigermaf3en umsténdlichen und schwerfilli-
gen Formulierung gemeint, der Papst habe bei der Entscheidung einer Glaubens- oder
Sittenlehre jene Unfehlbarkeit, wie sie der Kirche in der Entscheidung einer Glaubens-
oder Sittenlehrezukomme. Statt,Kirche” schrieben iibrigens einige Textentwiirfe ,allge-
meines Konzil’, woran bei der ,eine Glaubens- oder Sittenlehre definierenden Kirche*
nach wie vor zu denken ist.

Es ist also, was die erwiihnte Frage um die gegenstindliche Ausdehnung der Unfehlbar-
keit betrifft, von der Unfehlbarkeit des Papstes nichts anderes zu glauben als von der
Unfehlbarkeit der Kirche bzw. des allgemeinen Konzils. Daf} jedoch letztere (und damit
auch die des Papstes) auch in diesem sekundiren Bereich der mit der Offenbarung ledig-
lich eng zusammenhingenden Wahrheiten Gegenstand des Glaubens sei, ist bis heute
nicht zur Entscheidung gelangt.

Immerhin wurde auf dem I. Vatikanum dogmatisiert, der Papst kénne (wie die Kirche
bzw. ein Konzil) eine Glaubens- oder Sittenlehre, also auch eine Sittenlehre (doctrina
demoribus) unfehlbar und unwiderruflich entscheiden. Fragt man, was unter einer sol-
chen ,Sittenlehre” niherhin zu verstehen sei, fillt die Antwort spérlich aus. Das Konzil
hat nimlich, zumal im Zusammenhang mit der papstlichen Unfehlbarkeit, diese Frage
nicht eigens behandelt. Die Rede von der Unfehlbarkeit in ,Glaubens- und Sittenlehren”
oder ,in fide et moribus” war Gemeingut der katholischen Theologie; das Konzil sah of-
fenbar keinen Grund, sich hierzu ndher zu erkléren, ja sich damit auch nur eingehender
zu befassen. Als die Textinderung vorgeschlagen wurde, nicht (wie es urspriinglich
hieB) von ,Glaubens- und Sittensachen” zu sprechen, sondern die Unfehlbarkeit ,in
Glaubensdingen und sittlichen Prinzipien (in principibus morum) auszusagen, wurde
offiziell erklart, die Formel ,Glaube und Sitten” sei ein wohlbekannter Ausdruck und
jeder Theologe wisse, was darunter zu verstehen sei.

Auch die Theologie hat, wie man feststellen muf3, das zweite Glied dieser Formel, nam-
lich den Begriff der ,Sittenlehre’, kaum reflektiert. Die Unfehlbarkeit speziell auf dem
Gebiet der ,Sittenlehre” zu erortern, bestand offenbar kein Anlaf. Vor allem im Blick
auf das I. Vatikanum laBt sich dazu folgendes feststellen:

1. Die Definition des Vatikanums bezieht mit dem Begriff ,mores” auch den Handlungs-
bereich in die Unfehlbarkeit ein. Ndherhin denkt es bei den ,mores’, ohne daf3 dies klar
gesagt und abgegrenzt wiirde, ganz offensichtlich an den Gegenstand der Moraltheolo-
gie, der ,theologia morum®, d. h. an die Moral oder Sittlichkeit und nicht etwa an ,Sitten
und Gebriauche” der Kirche, wie sie das Tridentinum vorwiegend unter ;mores” verstan-
den hat. Hier hat sich in nachtridentinischer Zeit ein Bedeutungswandel vollzogen, der-
gestalt, daB} jene ,Sitten und Gebriuche” nun als ,Disziplin® der Kirche (disciplina) be-
zeichnet und den ,mores” als Teilgegenstand der christlichen Lehre (Doctrina)
gegeniibergestellt werden.

2. Weil die Unfehlbarkeit erklirtermaBen einzig und allein zur treuen Weitergabe der

11



gottlichen Offenbarung durch die Kirche dient, geht esauch hinsichtlich der in Rede ste-
henden ,Sittenlehre” ausschlieB3lich um die Offenbarung.

Dieszeigt sich auch im Verhiltnis von Glaubens-und Sittenlehren. Wihrend die Formu-
lierung ,Glaubens- oder Sittenlehre* den Eindruck einer adiquaten Dichotomie er-
weckt, sind in Wirklichkeit die Sitten im umfassenden Begriff des Glaubens eingeschlos-
sen. Wo darum der Kiirze halber von Unfehlbarkeit in ,Glaubenslehren” oder ,in fide®
gesprochen wurde, bedeutete dies mitnichten einen Ausschluf} der Sitten. Immer aber
ging es um diese, insoweit sie unter diesen umfassenden Glaubensbegriff fielen.
Moralaussagen sind demnach insoweit als Gegenstand der Unfehlbarkeit zu betrachten,
als siein so enger Beziehung zum Glauben stehen, daB3 ihre Leugnung (die nicht mit der
Nichtbefolgung gleichzusetzen ist) den Glauben selbst trife. Dabei ist vor allem an Aus-
sagen zu denken, die das Grundverstindnis christlicher Sittlichkeit, die theologische
Moralanthropologie sowie die vom Evangelium her unabdingbar geforderten Werthal-
tungen zum Inhalt haben.

Die Moralkompetenz der Kirche erstreckt sich jedoch iiber den Bereich der Unfehlbar-
keit hinaus.” Allerdings — dies sei abschliefend hinzugefiigt — ist Kompetenz eine
Sache nicht allein der Befugnis und des begriindeten Anspruchs, sondern auch der
Glaubwiirdigkeit und des Vertrauens. Um dieses Vertrauen der Menschen und folglich
um die Glaubwiirdigkeit ihrer eigenen Verkiindigung muf3, so scheint es, die Kirche
heute in besonderem Maf3e bemiiht sein. Alle Appelle, alle Argumente der Normbe-
griindung und alle gesellschaftspolitischen MaBBnahmen (z. B. auf dem Gebiet des Straf-
rechts) vermdgen dies nicht zu ersetzen.

Was diese Glaubwiirdigkeit kirchlicher Moralverkiindigung verlangt, ist gewif} eine
ausgewogene ethische Sensibilitit, die etwa die Sexualethik (unbeschadet ihrer Bedeut-
samkeit doch auch) in die rechte Relation setzt zu den grof3en sozialethischen Proble-
men der Gegenwart, ferner eine aufgeschlossene Respektierung der humanwissen-
schaftlichen Erkenntnisse sowie ein herausforderndes Ernstnehmen des personlichen
Gewissens.

Letztlich muB freilich das eigene Leben und Handeln der Kirche selbst zu erkennen ge-
ben, daB es ihr in einem um die Sache Gottes und des Menschen geht.

2 Zuihren Griinden, Stufungen und Grenzen vgl. insbesondere die weiterfithrende Darstellung bei J. Schu-
ster, Ethos und Lehramt (s. Anm., 6), 303—385.




