
ALFONS

Die Kompetenz der Kirche in Fragen der Moral

DerBeitrag” zeigt einemtenSchrittdenösbarenZusammenhang Glaube undMoral nach
dem der Bibel (Gebote als die der Praxis zugewandte Se:  ite des Evangeliums) Anschließend
wird die Notwendigkeitethischer OrientierungbeimUmgang mıiıtk den Ergebnissender Humanwissen-
schaften vVon inereologischen Anthropologie hererörte: Bei der Darlegung der innerkirchlichen
Aspekte sich Fehlen VOl Reflexionen übereiıne Hierarchie ethischerWahrheiten DieUntehl-
arke!ı!desPapstes (wiederrche) Sittenlehrenbezieht sichedenfalls aufMoralaussagen unmit-
‚J]barer jehung Glauben (Redaktion)

Fragestellung
Die ethische Herausforderung der Gegenwart

Die Frage, ob der Mensch darf, Was ann, wWaäar zZu keiner Zeit anders denn als rhetori-
sche Frage zZ.Uu verstehen. Der Mensch durfte niemals ach Belieben vollführen, WO eT

physisch und technisch imstande WAÄdrl. 1e5 Warl, Freiheit Freiheit bleiben und sich
nicht selber aufheben sollte, runde auch G- das Problem. Der instinktungesi-
cherte und darum sich celbst aufgegebene Mensch hat darüber zu reflektieren, w1ıe sSein
Leben gelingen Dies stellt seın Können und Wohlen, seın Entscheiden und Han-
deln unter einenAnspruch, unter den einzigartigenpruc)eines Sollens, den als
sittlichen (ethischen, moralischen) Anspruch bezeichnen. Der Mensch ıst arum von
seinemWesenherauf Sittlicheangelegt, undwiederum steht alle die theolo-
gische nicht minder 1Dienst des Menschen und der Sicherung undungSse1INerTr
Freiheit,? ist Lebens- und Überlebensethik.?
Nicht die Grundlegung des Sittlichen 1Im allgemeinen geht 65 bei der Frage nach dem
Dürtfen desMachbaren, die se1it eiıner Reihe VvVon Jahren ausdrücklich und nachdrücklich
gestellt d:* s1e hat vielmehr eıne besondere aktuelle Zielsetzung und Dringlichkeit.
Das onnen  H{ des enschen hat Ausmaßle aAaNgeENOMMEN und zeigt eıne Ambivalenz, die
allenthalben ernste Bedenken hervorruft Der Verfügungsgewalt ber die atur folgte
die Manipulierbarkeit des Verhaltens, dem rift ach dem tom der ugang ZL den
Quellen des menschlichen Lebens Erstmals in der Geschichte treten mıit den Grenzen
des Wachstums“” die realen Möglichkeiten radikaler Zerstörung des Menschen un!:! se1-
N Welt das Blickfeld Dabei ist D immer der Mensch selbst, der da sSe1Nne Hand
Steuer oder doch ım Spiele hat Allein der Wahrnehmung seiner EaAlZeIl, Maße
seiıner Macht zugewachsenen Verantwortung liegt arum die Chance einer uma-

Zukunft diesem S5inne statujert Hans Jonas „das Prinzip Verantwortung“. Lieses
stellt er „dem Prinzip Hoffnung gegenüber, nich das Prinzip Furcht Wohl ber gehört

Nachstehendem Beitrag liegt der Jext einer Gastvorlesung zugrunde, die der Vertasser WS i}
der Universität Passau gehalten at.

1 W. Wie der Mensch glücken? Perspektiven der München-—Zürich 1985, 0372
dazu den einschlägigen Dbschnitt bei F Böckle, Fundamentalmoral, München 1977, 51—164

zeichnenderweise ist bereits bei Thomas V, die Moral auf die „‚beatitudo” des Menschen ausgerichtet
th 1—11, 1—5)

Dieser sammenhang heute über die sittliche Erziehung hinaus Interesse einer Rehabilitierung der
„Moral“ verstärkt deutlich zZzu machen; zugleich hat sich die Begründung konkretercsittlicherNormen
auszuwelsen.

4 S55 r A bei Sporken, die Medizin, Wäas sie kann? Probleme der medizinischen Ethik, Düsseldorf
19'  x

., 

ALFONS RIEDL 

Die Kompetenz der Kirche in Fragen der Moral 

Der Beitrag* zeigt in einem ersten Schritt den unlösbaren Zusammenhang von Glaube und Moral nach 
dem Zeugnis der Bibel (Gebote als die der Praxis zugewandte Seite des Evangeliums). Anschließend 
wird die Notwendigkeit ethischer Orientierung beim Umgang mit den Ergebnissen der Humanwissen­
schaften von einer theologischen Anthropologie her erörtert. Bei der Darlegung der innerkirchlichen 
Aspekte zeigt sich das Fehlen von Reflexionen über eine Hierarchie ethischer Wahrheiten. Die Unfehl­
barkeit des Papstes (wieder Kirche) in Sittenlehren bezieht sich jedenfalls auf Moralaussagen in unmit­
telbarer Beziehung zum Glauben. (Redaktion) 

I. Fragestellung 

1. Die ethische Herausforderung der Gegenwart 
Die Frage, ob der Mensch darf, was er kann, war zu keiner Zeit anders denn als rhetori­
sche Frage zu verstehen. Der Mensch durfte niemals nach Belieben vollführen, wozu er 
physisch und technisch imstande war. Dies war, wenn Freiheit Freiheit bleiben und sich 
nicht selber aufheben sollte, im Grunde auch nicht das Problem. Der instinktungesi­
cherte und darum sich selbst aufgegebene Mensch hat darüber zu reflektieren, wie sein 
Leben gelingen kann.1 Dies stellt sein Können und Wollen, sein Entscheiden und Han­
deln unter einen Anspruch, unter den einzigartigen Anspruch eines Sollens, den wir als 
sittlichen (ethischen, moralischen) Anspruch bezeichnen. Der Mensch ist darum von 
seinem Wesen her auf das Sittliche angelegt, und wiederum steht alle Ethik- die theolo­
gische nicht minder - im Dienst des Menschen und der Sicherung und Erfüllung seiner 
Freiheit, 2 ist Lebens- und Überlebensethik. 3 

Nicht um die Grundlegung des Sittlichen im allgemeinen geht es bei der Frage nach dem 
Dürfen des Machbaren, die seit einer Reihe von Jahren ausdrücklich und nachdrücklich 
gestellt wird;4 sie hat vielmehr eine besondere aktuelle Zielsetzung und Dringlichkeit. 
Das Können des Menschen hat Ausmaße angenommen und zeigt eine Ambivalenz, die 
allenthalben ernste Bedenken hervorruft. Der Verfügungsgewalt über die Natur folgte 
die Manipulierbarkeit des Verhaltens, dem Griff nach dem Atom der Zugang zu den 
Quellen des menschlichen Lebens. Erstmals in der Geschichte treten mit den ,,Grenzen 
des Wachstumsu die realen Möglichkeiten radikaler Zerstörung des Menschen und sei­
ner Welt in das Blickfeld. Dabei ist es immer der Mensch selbst, der da seine Hand am 
Steuer oder doch im Spiele hat. Allein in der Wahrnehmung seiner ganzen, im Maße 
seiner Macht ihm zugewachsenen Verantwortung liegt darum die Chance einer huma­
nen Zukunft. In diesem Sinne statuiert Hans Jonas ,,das Prinzip Verantwortungu. Dieses 
stellt er ,,dem Prinzip Hoffnung gegenüber, nicht das Prinzip Furcht. Wohl aber gehört 

· Nachstehendem Beitrag liegt der Text einer Gastvorlesung zugrunde, die der Verfasser im WS 1984/85 an 
der Universität Passau gehalten hat. 

1 Vgl. W. Korff, Wie kann der Mensch glücken7 Perspektiven der Ethik, München-Zürich 1985, bes. 9-32. 
2 Vgl. dazu den einschlägigen Abschnitt bei F. Böckle, Fundamentalmoral, München 1977, 151-164. Be­

zeichnenderweise ist bereits bei Thomas v. A. die Moral auf die „beatitudo• des Menschen ausgerichtet 
(S. th. 1-II, qq. 1-5) . 

3 Dieser Zusammenhang ist heute über die sittliche Erziehung hinaus im Interesse einer Rehabilitierung der 
..Moral• verstärkt deutlich zu machen; zugleich hat sich an ihm die Begründung konkreter sittlicher Normen 
auszuweisen. 

4 So z.B. bei P. Sporken, Darf die Medizin, was sie kann7 Probleme der medizinischen Ethik, Düsseldorf 
1971. 

3 



die Furcht ZUr Verantwortung SO gut wWwIıe die Hoffnung“.® Sie vVEIINAS das Bewulßltsein
dafür härfen, WIe sehr die dem enschen heute und der ukunft eröffneten
Handlungsmöglichkeiten die ethischen Kriterien und Kräfte herausfordern.

Der Beitrag der Kırche
Zu diesen Fragen auch die Kirche ihren ethischenele1n. der einen Seite
erwarte: in geradezu und spart nicht mit Vorwürfen, INa der einung ist,
die Kirche habe sich 1n dieser der jener Sache Von sozialem Belang nicht entschieden
genug eingesetzt. Über die WertschätzungderKirchealseınersOzijal-karitativen Institu-
tion, eiınes nützlichen Erziehungsfaktors und einerwirksamen moralischen in der
Gesellschaft kann 1A1l sich offenbar auch dort verständigen, W  o INan die übernatür-
lich-dogmatischen des christlichen Glaubens nicht annımmt. Andererseits
kann sich die Kirche unmöglich alle oftmals divergierenden und SOgar konträren Vor-
stellungen und teressen eigen machen: S1e muß deshalb die einen der anderen ent-
täuschen und Z ihnen Konkurrenz reten, N  /AS immer wieder Kritik und bleh-

einträgt. Hier liegt dann die Frage ahe, welche Stellung gesellschaftlichen
Dialogzukommt, mıt welchem Recht und Gewicht S1e ethische Fragen entscheidet, mıit
einem Wort WIe F die Von beanspruchte Moralkompetenz bestellt ist.
Dieser Anspruch wird aligemein damit begründet, Fragen der Moral den
Bereich derchristlichen und kirchlichenVerkündigung gehören, weshalb die Kir-
chehierfürVerantwotragtundhierinUrteilsfähigkeit besitzt 1esbedarfweniger
des grundsätzlichen Nachweises als vielmehr der inhaltlichen Abklärung, der ler-
dingsausderZeitachdem I1 Vatikanischen Konzil bereitszahlreiche theologische Bei-
trage vorliegen.® diese Selbstreflexion reihen sich auch die nachstehenden Überle-
Zungen, diesichaufeinedreitache Fragestellungbeziehen: Sogeht DPS einmal darum, den
Stellenwert der Moral innerhalb der Glaubensverkündigung aufzuzeigen ID sodann
ist das Verhältnis der DIN derKirche verkündeten Moral Moralauffassungen der
sellschaftt FA bedenken (IID):; schließlich ist auf jJe Frage der präsentanz und Verbind-
lichkeit der Moralverkündigung nnerhalb der TFC| selbgt einzugehen IV)

DDie Moral in der kirchlichen Verkündigung
Das Selbstverständnis der Kirche

Die Zugehörigkeit der Moral ZUm Gegenstandsbereich der kirchlichen Verkündigung
ist zunächst einmal eıne augenscheinliche Tatsache, die (nicht zuletzt im Blick auf die

Jonas, Prinzip Verantwortung, und Et'  A
$ der lerantwo 1985, 9— 32

$  $ Ohne 'weitel hat die innerkirchliche Diskussion um Antikonzeptionsverbot den entscheidenden An-
sto(ß gegeben. die kirchliche Lehrautorität speziell in Fragen der Moral näher zu untersuchen. dazu

F Böckle, nfehlbare ormen?, Küng (Hg.). Fehlbar? Eine Bilanz, Zürich— Einsiedeln—Köln
1973, 280—304; ders., Fundamentalmoral (s. Anm. 321—33I1; Riedl, Die kirchliche Lehrautorität
Fragen der Moral nach den Aussagen des Ersten Vatikanischen Konzils, Freiburg—Basel—Wien19 WEel-

Lit 70—3 18). ders., Die kirchliche Lehrautorität Bereich sittlicher Normen, JA Ker-
her (Hg.), Sittliche Normen. Zum Problem ihrer allgemeinen und unwandelbaren Geltung, Düsseldortf
1982, 124—143:; Schlögel, Kirche und sittliches Handeln. Zur Ekklesiologie der Grundlagendiskus-
S10N der deutschsprachigen Moraltheologie ceıit derJahrhundertwende, Mainz 1981; ders. ZurKompetenz
des Lehramtes sittliche Handeln. Ekklesiologische Perspektiven, 92'  22—31;
QOeing-Hanhoff, Ist das kirchliche Lehramt für den Bereich des Sittlichen zuständig?, 1n
161(1981)56—66; Schuster, Fthos und kirchliches Lehramt Zur Kompetenz des Lehramtes Fragen der
natürlichen Sittlichkeit, Frankfurt 1984:;: Auer (Hg. )I Die Autorität derKirche Fragen derMoral, Mün-
chen—Zürich 19i  ®

die Furcht zur Verantwortung so gut wie die Hoffnung". 5 Sie vermag das Bewußtsein 
dafür zu schärfen, wie sehr die dem Menschen heute und in der Zukunft eröffneten 
Handlungsmöglichkeiten die ethischen Kriterien und Kräfte herausfordern. 

2. Der Beitrag der Kirche 

Zu diesen Fragen bringt auch die Kirche ihren ethischen Beitrag ein. Auf der einen Seite 
erwartet man ihn geradezu und spart nicht mit Vorwürfen, wo man der Meinung ist, 
die Kirche habe sich in dieser oder jener Sache von sozialem Belang nicht entschieden 
genug eingesetzt. Über die Wertschätzung der Kirche als einer sozial-karitativen Institu­
tion, eines nützlichen Erziehungsfaktors und einer wirksamen moralischen Kraft in der 
Gesellschaft kann man sich offenbar auch dort verständigen, wo man die übernatür­
lich-dogmatischen Inhalte des christlichen Glaubens nicht annimmt. Andererseits 
kann sich die Kirche unmöglich alle oftmals divergierenden und sogar konträren Vor­
stellungen und Interessen zu eigen machen; sie muß deshalb die einen oder anderen ent­
täuschen und zu ihnen in Konkurrenz treten, was ihr immer wieder Kritik und Ableh­
nung einträgt. Hier liegt dann die Frage nahe, welche Stellung ihr im gesellschaftlichen 
Dialog zukommt, mit welchem Recht und Gewicht sie ethische Fragen entscheidet, mit 
einem Wort: wie es um die von ihr beanspruchte Moralkompetenz bestellt ist. 
Dieser Anspruch wird ganz allgemein damit begründet, daß Fragen der Moral in den 
Bereich der christlichen Lehre und kirchlichen Verkündigung gehören, weshalb die Kir­
che hierfür Verantwortung trägt und hierin Urteilsfähigkeit besitzt. Dies bedarf weniger 
des grundsätzlichen Nachweises als vielmehr der inhaltlichen Abklärung, zu der aller­
dings aus der Zeit nach dem II. Vatikanischen Konzil bereits zahlreiche theologische Bei­
träge vorliegen. 6 In diese Selbstreflexion reihen sich auch die nachstehenden Überle­
gungen, die sich auf eine dreifache Fragestellung beziehen: So geht es einmal darum, den 
Stellenwert der Moral innerhalb der Glaubensverkündigung aufzuzeigen (II); sodann 
ist das Verhältnis der von der Kirche verkündeten Moral zu Moralauffassungen der Ge­
sellschaft zu bedenken (III); schließlich ist auf die Frage der Repräsentanz und Verbind­
lichkeit der Moralverkündigung innerhalb der Kirche selbst einzugehen (IV). 

II. Die Moral in der kirchlichen Verkündigung 

1. Das Selbstverständnis der Kirche 

Die Zugehörigkeit der Moral zum Gegenstandsbereich der kirchlichen Verkündigung 
ist zunächst einmal eine augenscheinliche Tatsache, die (nicht zuletzt im Blick auf die 

5 H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt 31982, 390; dazu: ders., Technik, Medizin und Ethik. Zur 
Praxis der Verantwortung, Frankfurt 1985, bes. 269-321. 

6 Ohne Zweifel hat die innerkirchliche Diskussion um das Antikonzeptionsverbot den entscheidenden An­
stoß gegeben, die kirchliche Lehrautorität speziell in Fragen der Moral näher zu untersuchen. Vgl. dazu 
u. a. F. Böckle, Unfehlbare Normen7, in: H. Küng (Hg.), Fehlbar7 Eine Bilanz, Zürich-Einsiedeln-Köln 
1973, 280-304; ders., Fundamentalmoral (s. Anm. 2) 321-331; A. Riedl, Die kirchliche Lehrautorität in 
Fragen der Moral nach den Aussagen des Ersten Vatikanischen Konzils, Freiburg-Basel-Wien 1979 (wei­
tere Lit.: 370-373, Anm. 18); ders., Die kirchliche Lehrautorität im Bereich sittlicher Normen, in: W. Ker­
ber (Hg.), Sittliche Normen. Zum Problem ihrer allgemeinen und unwandelbaren Geltung, Düsseldorf 
1982, 124-143; H. Schlägel, Kirche und sittliches Handeln. Zur Ekklesiologie in der Grundlagendiskus­
sion der deutschsprachigen Moraltheologie seit der Jahrhundertwende, Mainz 1981; ders., Zur Kompetenz 
des Lehramtes für das sittliche Handeln. Ekklesiologische Perspektiven, in: TThZ 92(1983)22-31; L. 
Oeing-Hanhoff, Ist das kirchliche Lehramt für den Bereich des Sittlichen zuständig7, in: ThQ 
161(1981)56-66; J. Schuster, Ethos und kirchliches Lehramt. Zur Kompetenz des Lehramtes in Fragen der 
natürlichen Sittlichkeit, Frankfurt 1984; A. Auer(Hg.), Die Autorität der Kirche in Fragen der Moral, Mün­
chen-Zürich 1984. 

4 

t, 



anderenWeltreligionen) geradezu alsbare Selbstverständlichkeitmutet Von Anfang
wurde in derKirche auch Moral verkündet und sittliches Verhalten gefordert Dabei

konnte die christliche Verkündigung, die sich den sittlich empfindenden und urtei-
lenden Menschen wendet, auf dem sittlichen Bewußtsein jüdischer wıe auch heidni-
scher Tradition aufbauen. Zudem ist die Glaubensentscheidung celbst sittliche Ent-
scheidung Dal excellence.
uchwenn sich Jesu Verkündigung nicht auf ethische Forderungen einengen läßt, SON-
dern primär und wesentlich Heilsansage und Heilsruf ist, nımmt darin die Moral einen
bedeutsamen und unabdingbaren Platz eın. der neutestamentlichen Briefliteratur

dieser Zusammenhang wieder, der erlaubt, Von einer „Ethik des Neuen Testa-
mentes” ZL sprechen,? Ebenso ist cie Theologie VC aller späteren Fächerdifferenzie-

immer auch Moraltheologie. Die Katechismen, darunter der Catechismus O0MAa-
uS, enthalten durchweg einen eigenen Teil .  ber cdas christliche Leben der die Gebote
Überdies nımmt heute die Moralerziehung einen festen und ansehnlichen, wenn nicht
SORdAI herausragenden Platz 1 schulischen Religionsunterricht ein. Schließlich betref-
fen gerade die ehramtlichen Außerungen jungeren Datums cht geringem Ausmaß
ragen derMoral genu: 1er zZUuUu erıinnern die Ehe- und Sozialenzykliken der letz-
ten Päpste und Verlautbarungen medizinischen ragen, Stellungnahmen
der römischen Glaubenskongregation ZUT Euthanasie, Schwangerschaftsabbruch
der Fragen der Sexualethik, ferner die Pastoralkonstitution des Vatikanischen
Konzils SOWIE al zahlreiche Hirtenschreiben VC Bischöfen bzw. Bischofskonferenzen
etwa ZUFr Umwelt- oder Friedensthematik.
Dabei wird seit dem späten Jahrhundert die Moralkomjaetenz der Kirche, insbeson-
ere Zuständigkeit ım Bereich des natürlichen Sittengesetzes derdes Naturrechts,
auch ausdrücklich gelehrt und begründet. Was diesbezüglich sowochl die äps n_
mentlich Leo 1US5 XI., 1US XII.° und Paul V1.19 als auch die eologen tra-
gCN, 1äßt sich drei Argumente zusammenfassen: Das erste verweist auf die inhaltli-
che Beziehung enbarung und natürlichem Sittengesetz: Weil letzteres
großenteils In der Offenbarung enthalten sel und jedenfalls Von ihr selner Weitergel-

bestätigt werde, se1l die Kirche aufgrund ihrer Zuständigkeit für die Offenbarung
zuständig auch Bereich des natürlichen Sittengesetzes. uch das zweıte Argument
vertährt syllogistisch: Weil ZU[FE Erlangung des Heils auch die Erfüllung des natürlichen
Sittengesetzes gefordert sel, komme der Kirche als der VGO Gott bestimmten Führerin
Nn eil e1ne entsprechende moralische Kompetenz { Jas dritte Argument stellt
auf die Heiligkeit der Kirch:  m ab, mıt der sich nıcht vereinbaren lasse, clie Kirche Un-
sittliches für sittlich oder Sittliches für unsittlich erkl1  are.  .. Insbesondere die letzten bei-
den Argumenteeneıne weniıgstens bis die Spätscholastik zurückreichenderadi-
tion. So ist ach Kobert Bellarmin (und äahnlich ach Melchior Cano'!) der Papst

f a, Schnackenburg, Die cittliche Botschaft des Neuen Testamentes, München
Schelkle, eologie des Neuen JTestaments, INl: kEthos, Düsseldorf 2(1977): Schrage, Eth des Neuen
Testaments, Göttingen 1982

Sailer, christlicher Verantwortung. Sittliche Orientierungen päpstlichen Verlautba-
TUuN; und Konzilsdokumenten, Paderborn

Pius XI Hörmann, Die Zuständigkeit der Kirche für das Naturrecht nach der Lehre Pius AXIL.,
1N;: Höffner Verdross 1f0 (Hg.), Naturordnung inaft, Staat, Wirtschaft, Innsbruck
1961, 39—]1

10 aul VL., Enzyklika „Humanae vitae”, Nr.
Cano, Opera Oomnla Serry), Venedig 1759, 136—140; weitere BelegeDei A Riedl, Die kirchliche

Lehrautorität Fragen der Moral 3 Anm. 6! 427—430

", 

anderen Weltreligionen) geradezu als bare Selbstverständlichkeit anmutet. Von Anfang 
an wurde in der Kirche auch Moral verkündet und sittliches Verhalten gefordert. Dabei 
konnte die christliche Verkündigung, die sich an den sittlich empfindenden und urtei­
lenden Menschen wendet, auf dem sittlichen Bewußtsein jüdischer wie auch heidni­
scher Tradition aufbauen. Zudem ist die Glaubensentscheidung selbst sittliche Ent­
scheidung par excellence. 
Auch wenn sich Jesu Verkündigung nicht auf ethische Forderungen einengen läßt, son­
dern primär und wesentlich Heilsansage und Heilsruf ist, nimmt darin die Moral einen 
bedeutsamen und unabdingbaren Platz ein. In der neutestamentlichen Briefliteratur 
kehrt dieser Zusammenhang wieder, der es erlaubt, von einer „Ethik des Neuen Testa-: 
mentesu zu sprechen.7 Ebenso ist die Theologie vor aller späteren Fächerdifferenzie­
rung immer auch Moraltheologie. Die Katechismen, darunter der Catechismus Roma­
nus, enthalten durchweg einen eigenen Teil über das christliche Leben oder die Gebote. 
Überdies nimmt heute die Moralerziehung einen festen und ansehnlichen, wenn nicht 
sogar herausragenden Platz im schulischen Religionsunterricht ein. Schließlich betref­
fen gerade die lehramtlichen Äußerungen jüngeren Datums in nicht geringem Ausmaß 
Fragen der Moral. Es genüge hier zu erinnern an die Ehe- und Sozialenzykliken der letz­
ten Päpste und ihre Verlautbarungen zu medizinischen Fragen, 8 an Stellungnahmen 
der römischen Glaubenskongregation zur Euthanasie, zum Schwangerschaftsabbruch 
oder zu Fragen der Sexualethik, ferner an die Pastoralkonstitution des II. Vatikanischen 
Konzils sowie an zahlreiche Hirtenschreiben von Bischöfen bzw. Bischofskonferenzen 
etwa zur Umwelt- oder Friedensthematik. 
Dabei wird seit dem späten 19. Jahrhundert die Moralkompetenz der Kirche, insbeson­
dere ihre Zuständigkeit im Bereich des natürlichen Sittengesetzes oder des Naturrechts, 
auch ausdrücklich gelehrt und begründet. Was diesbezüglich sowohl die Päpste - na­
mentlich Leo XIII., Pius XI., Pius XII. 9 und Paul VI.10 - als auch die Theologen vortra­
gen, läßt sich in drei Argumente zusammenfassen: 1. Das erste verweist auf die inhaltli­
che Beziehung von Offenbarung und natürlichem Sittengesetz: Weil letzteres 
großenteils in der Offenbarung enthalten sei und jedenfalls von ihr in seiner Weitergel­
tung bestätigt werde, sei die Kirche aufgrund ihrer Zuständigkeit für die Offenbarung 
zuständig auch im Bereich des natürlichen Sittengesetzes. 2. Auch das zweite Argument 
verfährt syllogistisch: Weil zur Erlangung des Heils auch die Erfüllung des natürlichen 
Sittengesetzes gefordert sei, komme der Kirche als der von Gott bestimmten Führerin 
zum Heil eine entsprechende moralische Kompetenz zu. 3. Das dritte Argument stellt 
auf die Heiligkeit der Kirche ab, mit der sich nicht vereinbaren lasse, daß die Kirche Un­
sittliches für sittlich oder Sittliches für unsittlich erkläre. Insbesondere die letzten bei­
den Argumente haben eine wenigstens bis in die Spätscholastik zurückreichende Tradi­
tion. So ist nach Robert Bellarmin (und ähnlich nach Melchior Cano11) der Papst 

7 Vgl. u. a. R. Schnackenburg, Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes, München 21962; K. H. 
Schelkle, Theologie des Neuen Testaments, III: Ethos, Düsseldorf 2(1977); W. Schrage, Ethik des Neuen 
Testaments, Göttingen 1982. 

11 Vgl. M. Sailer, Medizin in christlicher Verantwortung. Sittliche Orientierungen in päpstlichen Verlautba­
rungen und Konzilsdokumenten, Paderborn ... 1982. 

9 Zu Pius XII. vgl. K. Hörmann, Die Zuständigkeit der Kirche für das Naturrecht nach der Lehre Pius' XII., 
in: J. Höffner- A. Verdross - F. Vito (Hg.), Naturordnung in Gesellschaft, Staat, Wirtschaft, Innsbruck 
1961, 139-150. 

10 Paul. VI., Enzyklika „Humanae vitae: Nr. 4. 
11 M. Cano, Opera omnia (Hg. H. Serry), Venedig 1759, 136-140; weitere Belege beiA. Riedl, Die kirchliche 

Lehrautorität in Fragen der Moral (s. Anm. 6), 427-430 (Anm. 458). 

5 



„nicht NUuE Glaubensdekreten untehlbar, sondern auch 1  eboten, welche die
Kirche verpflichten und Heilsnotwendiges In sich utesder be-

treffen“. Wie erläutert wird, kı  onne  .. demnach der aps nicht Heilswidriges (wie Be-
schneidung oder Sabbatteier) vorschreiben der Heilsnotwendiges (wie aufe und Eu-
charistie) verbieten;: ebenso wenig onne Unsittliches (wie den Wucher) zPflicht
machen der Sittliches (wie die Wiedergutmachung) untersagen. *“

Glaube Moral
Die von Lehramt und Theologie explizit orgetragen Moralkompetenz der Kirche hat
ihren Grundwıe Grenze derVerbindung Von Glaubensbotschaft und Sittenlehre
bzw. VvVon Glaube und Moral, wıe csich diese Verbindung insbesondere 1Im Neuen esta-
5  rr darstellt und unter dem Begriff der Glaubens- und Sittenlehre“ der Tradition
festgehalten wurde
Die Handlungsrelevanz des Glaubens trıtt Im Neuen Testament mıiıtf aller Deutlichkeit
zutage Jesu Verkündigung des nahegekommenen Reiches Gottes unverkennbar

einer anderen Lebenspraxis, die anbrechende Gottesherrschaft wird zu
einem Neuen „Handlungsprinzip Der VCO Jesus geforderte Glaube ihn bzw. an
sSeın Evangelium cet Umorientierung und mkehr 1,15) und ist eın
Glaube, der „die Wahrheit tut“ Joh 3,21) und „den Willen des Vaters im Himme! erfüllt“
(Mt 7,21) Weil jedoch dieser In „Gesetz und Propheten“ entfaltete Gotteswille ım Dop-
pelgebot der Liebezusammengefaßt ist (vgln2,37—40 DaIT; Röm 3,8—10) und die
Liebe „das (Gesetz Christi“ ausmacht (Gal 6,2), 1äßt sich Japidar formulieren, ausschlag-
gebend SEl „der Glaube, der der Liebe wirksam ist (Gal 5,6)
Der Glaube, der wesentlich auch hoffender Gilaube ıst, einem anderen Verhal-

gegenüberden irdischen und materiellen Gütern, als ©5 Menschen dl den Tag legen,
„die keine Hoffnung haben“ (1 Thess 4,13; vgl Kor Bereits 1m Alten lestament
zeigt sich die ethosprägende Bedeutung des Jahweglaubens. Gottes Bun: mıit Israe] hat
cht NUur kultische, sondern, wIie dies al Dekalog und seiner Stellung innerhalb der
Sinaiperikope deutlich WI  d, unabdingbar auch sittliche Konsequenzen. Da dieselben
cht durch Gebete und Opfer einzulösen sind, der Kult also dieMo:  d nicht zZzu ersetzen
fgehört den herausragenden Themen der ropheten.!* Das Neue Testament
führt diesen Gedanken derethischen Relevanz des Glaubens und derenzder MO-

gegenüber dem Kult fort Dabei ıst das Wirksam-Werden der Liebe dem Glauben
csehr wesentlich, r ohne diese „Werke“ der barmherzigen Liebe eın „toter“ und

„nutzloser“ und dieser rudimentären Gestalt cht „gerecht  ‚& machender Glaube ist
(Jak Zu beachten ist, die hier 1m Kontrast zZu einem bloßen Glauben
forderten „Werke“ nicht eben dem Glauben stehen derzusätzlichSGlauben gebo-
en sind, sondern Vollzüge und Wirkweisen des Glaubens selbst darstellen.
Bezeichnend diesen Zusammenhangvon Glaube und Moral und aufschlußreich für
das Verständnis der traditionellen Formel der ‚Glaubens- und Sittenlehr: ist die
Sprechweise des H Vatikanums VvVon der „fides credenda moribus applicanda”,
also die Glaubensbotschaft gläubig anzunehmen und auf das sittliche Leben r  12  ZU WeTN-
den se1. *

Bellarmin, omnia, 1965) IT, 87
13 Merklein, Die Gottesherrschaft als Handlungsprinzip. Untersuchung S Ethik Jesu, Würzburg

981
14 Böckle, Fundamentalmoral (sS. 167—196.

Lumen Gentium, I,

„nicht nur in Glaubensdekreten unfehlbar, sondern auch in Sittengeboten, welche die 
ganze Kirche verpflichten und Heilsnotwendiges bzw. in sich Gutes oder Schlechtes be­
treffen". Wie erläutert wird, könne demnach der Papst nicht Heilswidriges ( wie Be­
schneidung oder Sabbatfeier) vorschreiben oder Heilsnotwendiges (wie Taufe und Eu­
charistie) verbieten; ebenso wenig könne er Unsittliches (wie den Wucher) zur Pflicht 
machen oder Sittliches (wie die Wiedergutmachung) untersagen.12 

2. Glaube - Moral 
Die von Lehramt und Theologie explizit vorgetragene Moralkompetenz der Kirche hat 
ihren Grund wie ihre Grenze in der Verbindung von Glaubensbotschaft und Sittenlehre 
bzw. von Glaube und Moral, wie sich diese Verbindung insbesondere im Neuen Testa­
ment darstellt und unter dem Begriff der ,,Glaubens- und Sittenlehre" von der Tradition 
festgehalten wurde. 
Die Handlungsrelevanz des Glaubens tritt im Neuen Testament mit aller Deutlichkeit 
zutage. Jesu Verkündigung des nahegekommenen Reiches Gottes führt unverkennbar 
zu einer anderen Lebenspraxis, die anbrechende Gottesherrschaft wird sozusagen zu 
einem neuen „Handlungsprinzip".13 Der von Jesus geforderte Glaube an ihn bzw. an 
sein Evangelium setzt Umorientierung und Umkehr voraus (vgl. Mk 1,15) und ist ein 
Glaube, der ,,die Wahrheit tut" (Joh 3,21) und ,,den Willen des Vaters im Himmel erfüllt" 
(Mt 7,21). Weil jedoch dieser in ,,Gesetz und Propheten" entfaltete Gotteswille im Dop­
pelgebot der Liebe zusammengefaßt ist ( vgl. Mt 22,37-40 parr; Röm 13,8-10) und die 
Liebe ,,das Gesetz Christi" ausmacht ( Gai 6,2), läßt sich lapidar formulieren, ausschlag­
gebend sei ,,der Glaube, der in der Liebe wirksam ist" (Gai 5,6). 
Der Glaube, der wesentlich auch hoffender Glaube ist, führt zu einem anderen Verhal­
ten gegenüber den irdischen und materiellen Gütern, als es Menschen an den Tag legen, 
,,die keine Hoffnung haben" (1 Thess 4,13; vgl. 1 Kor 15,32). Bereits im Alten Testament 
zeigt sich die ethosprägende Bedeutung des Jahweglaubens. Gottes Bund mit Israel hat 
nicht nur kultische, sondern, wie dies am Dekalog und seiner Stellung innerhalb der 
Sinaiperikope deutlich wird, unabdingbar auch sittliche Konsequenzen. Daß dieselben 
nicht durch Gebete und Opfer einzulösen sind, der Kult also die Moral nicht zu ersetzen 
vermag, gehört zu den herausragenden Themen der Propheten.14 Das Neue Testament 
führt diesen Gedanken der ethischen Relevanz des Glaubens und der Prävalenz der Mo­
ral gegenüber dem Kult fort. Dabei ist das Wirksam-Werden in der Liebe dem Glauben 
so sehr wesentlich, daß er ohne diese „Werke" der barmherzigen Liebe ein „toter" und 
„nutzloser" und in dieser rudimentären Gestalt nicht „gerecht" machender Glaube ist 
(Jak 2,14-26). Zu beachten ist, daß die hier im Kontrast zu einem bloßen Glauben ge­
forderten „Werke" nicht neben dem Glauben stehen oder zusätzlich zum Glauben gebo­
ten sind, sondern Vollzüge und Wirkweisen des Glaubens selbst darstellen. 
Bezeichnend für diesen Zusammenhang von Glaube und Moral und aufschlußreich für 
das Verständnis der traditionellen Formel von der ,,Glaubens- und Sittenlehre" ist die 
Sprechweise des II. Vatikanums von der ,,fides credenda et moribus applicanda", daß 
also die Glaubensbotschaft gläubig anzunehmen und auf das sittliche Leben anzuwen­
den sei.15 

u R. Bellarmin, Opera omnia, Paris 1870 (Frankfurt 1965) II, 87f. 
13 Vgl. H. Merklein, Die Gottesherrschaft als Handlungsprinzip. Untersuchung zur Ethik Jesu, Würzburg 

21981. 
14 Vgl. F. Böckle, Fundamentalmoral (s. Anm. 2), 167-196. 
1s Lumen Gentium, Nr. 25. 

6 



DieserZusammenhangrückt auch dieHeilsbedeutungderMoral 11Ss rechte Licht Erlöst
jene Schwierigkeit, die darüberempfinden daß einerseits ZUum Heil der lau-
begefordert und andererseitsdie Beobachtung derGebotebzw. dieLie-
be als Weg ZuUum Heil erscheint (vgil Mt 19,17 Der heilsnotwendige
Glaube ist Ja icht irgendein Glaube, sondern wesentlich 1Ns Lebenu  er,

der Liebe wirksamer“ Glaube, da(} T auch VO eser seiner praktischen Seijte her
Frage gesteilt und ım seine Identität gebracht werden icht lein 1e Bestrei-

tung einer dogmatischen Wahrheit, sondern uch die Verweigerung der Liebe ihren
wesentlichen Vollzügen bedeutet eıneVerfremdung undVerleugnung des Glaubens und
insotern ein! Gefährdung des eils dieser die ethische Dimension einschließen-
den Integrität des Glaubens insıstiert das Konzil vVon Trient, 1ImM Rechtferti-
gungsdekret betont, nicht eintachhin der Glaube die Erlangung des ewıigen Lebens
verbürgt, vielmehr der Glaube die Hoffnung und die Liebe einschließen mul und
daß Glauben auch der Gehorsam gegenüber Christus bzw. die der Gebo-
te gehört.?® Diese -Gebot:!  e  ‚48 sind jedoch nıicht als zusätzliche, ber die Glaubensforde-

hinausgehende SsOUveräne Verfügungen Gottes z denken Wie der Wille Gottes
lem seın Heilswille ist, stellen auch die sittlichen Gebote wesentlich die der Pra-

X1ISzugewandteSeitedesEvangeliums darundpartızıpierenamıit auchalessenbefrei-
endem Charakter.
Dieser innere, unlösbare ZusammenhangVon Glaube und Handeln, auf das die christli-
che Botschaft z applizieren 1st bzw. das seinerseits den Glauben Al 1ese Botschaft rAUI

bezeugen hat, begründet eiıne SA  orıginäre und unbestreitbare ompetenz der Kirche 1m
Bereich der Moral Zu fragen bleibt natürlich, wıe 1ese „applicatio fidei moribus”“ ZUu

geschehen hat Hier legt 65 sich ahe, den Heilsindikativ celbst als sittlichen Imperativ
zu deuten, dergestalt er, der Gottes Geist, Gottes ebeundergebung empfangen
hat, seinerseits gehalten ist, AUS dem Geist leben, zZz.u lieben und zu vergeben. Al-
lerdings lassen sich auf diese Weise keineswegs alle ethischen Fragen beantworten. So-

die Heilige Schrift des Neuen Testamentes j1ese Grenze nicht aufzuheben:
vielmehr zeigt sich dort selbst, daß der Rückgriff auf zeitgenössisches, kulturgeschicht-

gewachsenes Ethos unerläßlich t17 Auch der Christ der nachapostolischen Zeit
bleibt al se1ine 'ernuntt, an Wissenschaft und Ertahrung verwiesen, wıe Thomas
V, Aquin einmal formuliert, „für sich und andere Vorsorge zl treffen“ (providere) und
damit alktiv einen Teil der göttlichen Vorsehung (providentia) ZUu übernehmen.!? Jler,
auf derenederVernuntft, begegnet reilichclie Kircheuch anderen, nichtchristlichen
Moralauffassungen und Moralinstanzen innerhalb der Geselischaft

Die kirchliche oralkompetenz innerhalb der Gesellschaft
Das Problem der konkreten Ethik

Hier ist zunächst Zu bedenken, daß das eigentliche Problem der sittlichen Erkenntnis
weiıt wenıgerdiesittlichen Grundhaltungen alsvielmehrdiekonkreten Handlungsurtei-
le und Handlungsnormen bilden 1cC. ob WIr gerecC hilftsbereit und nachsichtig sein
sollen, ıst die drängende Frage, sondernSGerechtigkeit, Hiltsbereitschaft und Nach-
sicht 1im einzelnen fordern, ob aktuelle Beispiele KRetortenzeugung,
ötung auf Verlangen, Wiederheirat nach Scheidung, die Nutzung der Kernenergie
16 DS 1530t. 36 —15 1569 —1571
17 Vel Böckle, Fundamentalmoral s Anm. 2’ 18—

Thomas A., th 1—11, 91, d,

Dieser Zusammenhang rückt auch die Heilsbedeutung der Moral ins rechte Licht. Er löst 
jene Schwierigkeit, die man darüber empfinden mag, daß einerseits zum Heil der Glau- · 
be gefordert wird (Mk 16,16) und andererseits die Beobachtung der Gebote bzw. die Lie­
be als Weg zum Heil erscheint (vgl. Mt 19,17 parr; 25,31-46). Der heilsnotwendige 
Glaube ist ja nicht irgendein Glaube, sondern so wesentlich ein ins Leben umgesetzter, 
,,in der Liebe wirksamer" Glaube, daß er auch von dieser seiner praktischen Seite her 
in Frage gestellt und um seine Identität gebracht werden kann. Nicht allein die Bestrei­
tung einer dogmatischen Wahrheit, sondern auch die Verweigerung der Liebe in ihren 
wesentlichen Vollzügen bedeutet eine Verfremdung und Verleugnung des Glaubens und 
insofern eine Gefährdung des Heils. Auf dieser - die ethische Dimension einschließen­
den - Integrität des Glaubens insistiert das Konzil von Trient, wenn es im Rechtferti­
gungsdekret betont, daß nicht einfachhin der Glaube die Erlangung des ewigen Lebens 
verbürgt, daß vielmehr der Glaube die Hoffnung und die Liebe einschließen muß und 
daß zum Glauben auch der Gehorsam gegenüber Christus bzw. die Erfüllung der Gebo­
te gehört.16 Diese ,,Gebote" sind jedoch nicht als zusätzliche, über die Glaubensforde­
rung hinausgehende souveräne Verfügungen Gottes zu denken. Wie der Wille Gottes 
vor allem sein Heilswille ist, so stellen auch die sittlichen Gebote wesentlich die der Pra­
xis zugewandte Seite des Evangeliums dar und partizipieren damit auch an dessen befrei­
endem Charakter. 
Dieser innere, unlösbare Zusammenhang von Glaube und Handeln, auf das die christli­
che Botschaft zu applizieren ist bzw. das seinerseits den Glauben an diese Botschaft zu 
bezeugen hat, begründet eine originäre und unbestreitbare Kompetenz der Kirche im 
Bereich der Moral. Zu fragen bleibt natürlich, wie diese „applicatio fidei moribus" zu 
geschehen hat. Hier legt es sich nahe, den Heilsindikativ selbst als sittlichen Imperativ 
zu deuten, dergestalt daß der, der Gottes Geist, Gottes Liebe und Vergebung empfangen 
hat, nun seinerseits gehalten ist, aus dem Geist zu leben, zu lieben und zu vergeben. Al­
lerdings lassen sich auf diese Weise keineswegs alle ethischen Fragen beantworten. So­
gar die Heilige Schrift des Neuen Testamentes vermag diese Grenze nicht aufzuheben; 
vielmehr zeigt sich dort selbst, daß der Rückgriff auf zeitgenössisches, kulturgeschicht­
lich gewachsenes Ethos unerläßlich ist.17 Auch der Christ der nachapostolischen 2.eit 
bleibt an seine Vernunft, an Wissenschaft und Erfahrung verwiesen, um, wie Thomas 
v. Aquin einmal formuliert, ,,für sich und andere Vorsorge zu treffen" (providere) und 
damit aktiv einen Teil der göttlichen Vorsehung (providentia) zu übernehmen.18 Hier, 
auf der Ebene der Vernunft, begegnet freilich die Kirche auch anderen, nichtchristlichen 
Moralauffassungen und Moralinstanzen innerhalb der Gesellschaft. 

IIl. Die kirchliche Moralkompetenz innerhalb der Gesellschaft 
1. Das Problem der konkreten Ethik 

Hier ist zunächst zu bedenken, daß das eigentliche Problem der sittlichen Erkenntnis 
weit weniger die sittlichen Grundhaltungen als vielmehr die konkreten Handlungsurtei­
le und Handlungsnormen bilden. Nicht ob wir gerecht, hilfsbereit und nachsichtig sein 
sollen, ist die drängende Frage, sondern was Gerechtigkeit, Hilfsbereitschaft und Nach­
sicht im einzelnen fordern, ob - um aktuelle Beispiele zu nennen - Retortenzeugung, 
Tötung auf Verlangen, Wiederheirat nach Scheidung, die Nutzung der Kernenergie 

16 Vgl. OS 1530f. 1536-1539. 1569-1571. 
17 Vgl. F. Böckle, Fundamentalmoral (s. Anm. 2), 218-232. 
18 Thomas v. A., S. th. 1-11, q. 91, a. 2. 

7 



oderdieatomare Abschreckungsittlichgangbare Wegedarstellen odernicht. Weiß hier,
INaAfragen, die Kirche als solche mehr als andere über die Betracht ZU ziehen-

den und abzuwägenden tatsächlichen Folgen bestimmter Entscheidungen, um den Poli-
tikern, echnikern und anagern Sagen zZu können, welche konkrete Alternative dem
Humanum insgesamt und auf Dauer entspricht bzw. pPS bedroht?
Das Vatikanische onzil gibt auf diese Frage ein!Antwort, dem ©5 erklärt, die
KircheebeneinesolcheSachkenntnisundAllkompetenzchtprätendiere. Sieanerken-
Ne ei1ne „Autonomie der irdischen Wirklichkeiten“ und binde sich icht ein bestimm-
( politisches, wirtschaftliches der gesellschaftliches System; S1e WISse sich auch
der der Lage och dazu beauftragt, Von 5  ts wegen allen auftauchenden Fragen
ein! fertige Lösungz haben hese Aufgabe wahrzunehmen, ist nach der ussage des
onzils Sache der jen, wobei nicht ausgeschlossen WIC  d, einer Frage bei
gleicher Gewissenhaftigkeit einem unterschiedlichenrteil kommen kann Hier
eiıne Seite die UutOortal der Kirche ausschließlich sich Anspruch nehmen, viel-
mehr ıst einem offenen Dialog die Klärung des Problems weiterzuverfolgen.?
dieser (renzetheologischerOmpetenz bezugaufwissenschaftliche Sachfragen zeigt
sich un aber zugleich die Unverzichtbarkeit der Ethik.

Wissenschaft FEthik Anthropologie
Kommt }  smeinen der Kirche nicht theologischen Erkenntnisquellen WI1ssen-
schaftliche Sachfragen zu entscheiden, auch un  wWe das konkrete Handlungsurteil diese
Fragen cht ausklammern ann, ergeben Un anderen die wissenschaftlichen Er-
kenntnisse für sich alleinoch keine Entscheidung ıber die setzende Handlung. Wie
bereits festgestellt 1.1.), die Kenntnis dessen, wıe etwas funktioniert und wel-
che Wirkungen amıt zı erzielen sind bzw. araus hervorgehen, zunächst noch nichts
darüberaus, ob Von dieserMöglichkeit auch Gebrauch machen sollen bZzw. dürfen
So wenigdieEth  b VOoO  - den Erkenntnissen derverschiedenen Wissenschaften, insbeson-
dere der Humanwissenschaftten, absehen kann, sehr bedarf umgekehrt der Umgang
m1$ diesen Erkenntnissen der ethischen Orientierung. Was technisch machbar ist, muß
auch menschlich tragbar Se1lN; der Mensch tut, muß ihm auch gut C Was VOIMM
en:geschieht, muß auch für ihn geschehen. ıe Ethik vermiüittelt ım Sollen das
Können des Menschen mit dem Menschsein. 1€e weist daher notwendig zurück auf die
Anthropologie Die Frage des sittlichen Sollens unausweichlich Frage nach
demen, seiner Natur und estimmung. Hier zeigen sich unbeschadet aller
geschichtlichen Wandelbarkeit mehr derminder unverfügbare Strukturen, die Von

einem natürlichen Sittengesetz bzw. Naturrecht material-inhaltlicherArt sprechen as-
sen, SO schwierig auch se1ın MMag, sich Ul  .  ber einzelne dieser naturrechtlichen Forderun-

zu verständigen.
Die Kirche eiracC den Menschen und SE1INe Welt Licht des Glaubens:; die ihrer
Mo:  L zugrundeliegende Anthropologie ist e1ne theologische Anthropologie. Gleich-
wohl versteht sich dieses „christlicheMenschenbild“ und die sich darauf gründendeMo-

der Kirche iber eren Grenzen hinaus als kommunikabel und konsensfähig.
Kommunikabilität

Wir berühren1er 1€e€ letzter Zeit vieldiskutierte Frage ach dem SO „Proprium” der

Gaudium Spes, Nr.

oder die atomare Abschreckung sittlich gangbare Wege darstellen oder nicht. Weiß hier, 
so mag man fragen, die Kirche als solche mehr als andere über die in Betracht zu ziehen­
den und abzuwägenden tatsächlichen Folgen bestimmter Entscheidungen, um den Poli­
tikern, Technikern und Managern sagen zu können, welche konkrete Alternative dem 
Humanum insgesamt und auf Dauer entspricht bzw. es bedroht? 
Das II. Vatikanische Konzil gibt auf diese Frage eine Antwort, indem es erklärt, daß die 
Kirche eben eine solche Sachkenntnis und Allkompetenz nicht prätendiere. Sie anerken­
ne eine "Autonomie der irdischen Wirklichkeiten" und binde sich nicht an ein bestimm­
tes politisches, wirtschaftliches oder gesellschaftliches System; sie wisse sich auch we­
der in der Lage noch dazu beauftragt, von Amts wegen in allen auftauchenden Fragen 
eine fertige Lösung zu haben. Diese Aufgabe wahrzunehmen, ist nach der Aussage des 
Konzils Sache der Laien, wobei nicht ausgeschlossen wird, daß man in einer Frage bei 
gleicher Gewissenhaftigkeit zu einem unterschiedlichen Urteil kommen kann. Hier darf 
keine Seite die Autorität der Kirche ausschließlich für sich in Anspruch nehmen, viel­
mehr ist in einem offenen Dialog die Klärung des Problems weiterzuverfolgen.19 An 
dieser Grenze theologischer Kompetenz in bezug auf wissenschaftliche Sachfragen zeigt 
sich nun aber zugleich die Unverzichtbarkeit der Ethik. 

2. Wissenschaft - Ethik - Anthropologie 

Kommt es zum einen der Kirche nicht zu, aus theologischen Erkenntnisquellen wissen­
schaftliche Sachfragen zu entscheiden, auch wenn das konkrete Handlungsurteil diese 
Fragen nicht ausklammern kann, so ergeben zum anderen die wissenschaftlichen Er­
kenntnisse für sich allein noch keine Entscheidung über die zu setzende Handlung. Wie 
bereits festgestellt (vgl. 1.1.), sagt die Kenntnis dessen, wie etwas funktioniert und wel­
che Wirkungen damit zu erzielen sind bzw. daraus hervorgehen, zunächst noch nichts 
darüber aus, ob wir von dieser Möglichkeit auch Gebrauch machen sollen bzw. dürfen. 
So wenig die Ethik von den Erkenntnissen der verschiedenen Wissenschaften, insbeson­
dere der Humanwissenschaften, absehen kann, so sehr bedarf umgekehrt der Umgang 
mit diesen Erkenntnissen der ethischen Orientierung. Was technisch machbar ist, muß 
auch menschlich tragbar sein; was der Mensch tut, muß ihm auch gut tun; was vom 
Menschen geschieht, muß auch für ihn geschehen. Die Ethik vermittelt im Sollen das 
Können des Menschen mit dem Menschsein. Sie weist daher notwendig zurück auf die 
Anthropologie. Die Frage des sittlichen Sollens führt unausweichlich zur Frage nach 
dem Menschen, seiner Natur und Bestimmung. Hier zeigen sich - unbeschadet aller 
geschichtlichen Wandelbarkeit - mehr oder minder unverfügbare Strukturen, die von 
einem natürlichen Sittengesetz bzw. Naturrecht material-inhaltlicher Art sprechen las­
sen, so schwierig es auch sein mag, sich über einzelne dieser naturrechtlichen Forderun­
gen zu verständigen. 
Die Kirche betrachtet den Menschen und seine Welt im Licht des Glaubens; die ihrer 
Moral zugrundeliegende Anthropologie ist eine theologische Anthropologie. Gleich­
wohl versteht sich dieses ,,christliche Menschenbild" und die sich darauf gründende Mo­
ral der Kirche über deren Grenzen hinaus als kommunikabel und konsensfähig. 

3. Kommunikabilität 

Wir berühren hier die in letzter 2.eit vieldiskutierte Frage nach dem sog. ,,Proprium" der 

19 Vgl. Gaudium et Spes, Nr. 36. 42. 43. 

8 

,-



christlichen Ethik, die Frage ach der Prägung, die sS]1e als „applicatio fidei“” von der
Glaubensbotschaft her erfährt Damit verbindet sich die Frage, wieweit 1e5e€e ‚Glau-
bensmoral“ auch ohne den Glauben selbst vermittelbar und verstehbar ist.
Eine erste Antwort auf diese Frage ıst darin sehen, offensichtlich viele For-
derungen derchristlichenMoraluchVon zahlreichen Nichtchristen anerkannt werden
(wobei dahingestellt sel, wıeweiıt diese Erkenntnis historisch dennoch unter dem Einfluß
der Glaubensverkündigung steht) Sodann versteht die Moraltheologie selibst durch-
wWez ihresittlichen Forderungen (vondenspezifischen kultischenundkirchlichen Forde-
ITunNns! selbstverständlich abgesehen) als universal gültig, weilnnatürlichen Sitten-
gesetz gehörend. De ftacto freilich die Offenbarung Dzw. der Glaube iber die
theologische Anthropologie bestimmte Wertmal3stäbe, die die natürlich-sittliche Er-

SLIUX bestätigen, sondern auch, WO S1Ee Unsicherheiten erkennen läßt, her-
ausfordern.
Das Verhältnis Von theologischer und nicht-theologischer Ethik ist freilich cht SO

denken, als sHündedievonder15rC|vertreiene theologischeFthiknterdemKriterium
einer objektiven oder ideologiefreien natürlich-humanistischen Ethik,
kommt doch auch letztere nicht ohne anthropologische Vorentscheidungen Das
Bewußitsein aber, derKirche In der Christus-Offenbarung die ganze Wahrheit iber
den Menschen erschlossen wurde, legitimiert keinen harten und überheblichen bso-
Jutheitsanspruch; erhält vielmehr das Bemühen lebendig, 1 argumentatiıven Dialog
wIıe durch das gelebte Zeugnis diese Ahrheit und die Menschenfreundlichkeit der sich
darauf gründenden Moral aufzuweisen.

Der innerkirchliche pe.
Der Prozeß der stittlichen Erkenntnis

Dialog und Zeugnis S1M1! jedem Christen aufgegeben. Wer aber spricht letztlich für „die
Kirche“? Hier ist zunächst festzuhalten, die sittliche Erkenntnis innerhalb der Kir-
che eiınen Prozeß durchläuft, welcherSache der gaNzenN, VOLehramt ım G'Glauben gelei-

Kirche ist, wobei dem Lehramt des Papstes und der Bischöte entscheidend die
Funktion der Sicherung der Wahrheit zukommt .“ Initiativen sind also keineswegs Ur
E  S Lehramt Z erwarten, sondern allen Gläubigen zugedacht. Aufgrund ihrer ständi-
gen und unmittelbaren Nähe den vielfältigen Lebensbereichen unı! Handlungspro-
blemen haben die Laienchristen eine besondere Kompetenz für die Erkenntnis des
Guten und der „Zeichen der Zeit”,“1 der Möglichkeiten und Dringlichkeiten der
praktischen Umsetzung des Evangeliums. Aufgabe der Theologen ıst €5, diese Erkennt-
1S5S5@2 begründen und einzuordnen und das Lehramt weiterzugeben, damit SIE
dort Bestätigung und offizielle Verbindlichkeit erlangen. Die Theologen haben aber
auch cdie Lehramtsaussagen z erhellen, vertiefen und weiterzuentwickeln.

Die theologische Qualifikation
hese ussagen des Lehramtes haben entsprechend ihrem Subjekt, dem Lehr-
amtstrager, ferner entsprechend o  l  hrem Inhalt und Stellenwert, ihrer gumentation
und Akzentuierung mehr der minder afc verbindlich zZu gelten Dies bedeutet, s1e

Böckle, Fundamentalmoral (s. 2), —m 35
21 Atik. onzil, CGaudium et 5Spes, Nr. Ul. 11; Apostolicam Actuositatem, Nr. 1 f Presbyterorum Ordinis,

Nr.

christlichen Ethik, d. h. die Frage nach der Prägung, die sie als "applicatio fidei" von der 
Glaubensbotschaft her erfährt. Damit verbindet sich die Frage, wieweit diese ,,Glau­
bensmoral" auch ohne den Glauben selbst vermittelbar und verstehbar ist. 
Eine erste Antwort auf diese Frage ist darin zu sehen, daß ganz offensichtlich viele For­
derungen der christlichen Moral auch von zahlreichen Nichtchristen anerkannt werden 
( wobei dahingestellt sei, wieweit diese Erkenntnis historisch dennoch unter dem Einfluß 
der Glaubensverkündigung steht). Sodann versteht die Moraltheologie selbst durch­
weg ihre sittlichen Forderungen ( von den spezifischen kultischen und kirchlichen Forde­
rungen selbstverständlich abgesehen) als universal gültig, weil zum natürlichen Sitten­
gesetz gehörend. De facto setzt freilich die Offenbarung bzw. der Glaube über die 
theologische Anthropologie bestimmte Wertmaßstäbe, die die natürlich-sittliche Er­
kenntnis nicht nur bestätigen, sondern auch, wo sie Unsicherheiten erkennen läßt, her­
ausfordern. 
Das Verhältnis von theologischer und nicht-theologischer Ethik ist freilich nicht so zu 
denken, als stünde die von der Kirche vertretene theologische Ethik unter dem Kriterium 
einer sozusagen objektiven oder ideologiefreien natürlich-humanistischen Ethik, 
kommt doch auch letztere nicht ohne anthropologische Vorentscheidungen aus. Das 
Bewußtsein aber, daß der Kirche in der Christus-Offenbarung die ganze Wahrheit über 
den Menschen erschlossen wurde, Jegitimiert keinen harten und überheblichen Abso­
lutheitsanspruch; es erhält vielmehr das Bemühen lebendig, im argumentativen Dialog 
wie durch das gelebte 2.eugnis diese Wahrheit und die Menschenfreundlichkeit der sich 
darauf gründenden Moral aufzuweisen. 

IV. Der innerkirchliche Aspekt 
1. Der Prozeß der sittlichen Erkenntnis 
Dialog und Zeugnis sind jedem Christen aufgegeben. Wer aber spricht letztlich für Aie 
Kirche"? Hier ist zunächst festzuhalten, daß die sittliche Erkenntnis innerhalb der Kir­
che einen Prozeß durchläuft, welcher Sache der ganzen, vom Lehramt im Glauben gelei­
teten Kirche ist, wobei dem Lehramt des Papstes und der Bischöfe entscheidend die 
Funktion der Sicherung der Wahrheit zukommt.20 Initiativen sind also keineswegs nur 
vom Lehramt zu erwarten, sondern allen Gläubigen zugedacht. Aufgrund ihrer ständi­
gen und unmittelbaren Nähe zu den vielfältigen Lebensbereichen und Handlungspro­
blemen haben die Laienchristen sogar eine besondere Kompetenz für die Erkenntnis des 
Guten und der "Zeichen der Zeit", 21 d. h. der Möglichkeiten und Dringlichkeiten der 
praktischen Umsetzung des Evangeliums. Aufgabe der Theologen ist es, diese Erkennt­
nisse zu begründen und einzuordnen und an das Lehramt weiterzugeben, damit sie von 
dort Bestätigung und offizielle Verbindlichkeit erlangen. Die Theologen haben aber 
auch die Lehramtsaussagen zu erhellen, zu vertiefen und weiterzuentwickeln. 

2. Die theologische Qualifikation 

Diese Aussagen des Lehramtes haben entsprechend ihrem Subjekt, d. h. dem Lehr­
amtsträger, ferner entsprechend ihrem Inhalt und Stellenwert, ihrer Argumentation 
und Akzentuierung mehr oder minder als verbindlich zu gelten. Dies bedeutet, daß sie 

20 Vgl. F. Böckle, Fundamentalmoral (s. Anm. 2), 322-331. 
21 II. Vatik. Konzil, Gaudium et Spes, Nr. 4 u.11; Apostolicam Actuositatem, Nr. 14; Presbyterorum Ordinis, 

'! Nr.9. 

9 



1m entsprechenden Maße innerer ‚ustimmung und cht Dn äußerer Loyalität
verpflichten. Allerdings ist Nur 1m Falle unfehlbarer Aussagen die Zustimmungspflicht
eıne unbedingte, weshalb 1m Bereich des Nicht-Unfehlbaren eiıne Änderung der
und eın abweichendes Gewissensurteil nich generell auszuschließen sind
Währenderdingsentsprechend diesen Differenzierungen die Dogmatik ihre Lehrsät-
Z mıit unterschiedlichen theologischen Noten versieht, fehlen der Moraltheologie
entsprechende theologische Qualitikationenahezuvöllig abei csind auch fürMoral-
auSSagen unterschiedliche theologische rade anzunehmen.“ Überdies ist die bemer-
kenswerte Aussage des Vatikanums VO einer „Hierarchie der Wahrheiten“? durch-
AUS auch auf die christliche Sittenlehre anzuwenden, deutet doch bereits das Neue
Testament mit dem Primat des Liebesgebotes e1ne „hierarchia veritatum ethicarum“
Insbesondere hat das Reflexionsdefizit der Tradition auf diesem 1€e| 1e Diskussion

die 1n den letzten zwel Jahrzehnten vehement aufgebrochene Frageach der Unfehl-
barkeit der Kirche 1Im Bereich der Moral erschwert.

12 Frage der Unfehlbarkeit
dieser Frage zunächst an al das zu erinnern, Von der Unfehlbarkeit ber-

haupt u gelten hat, wobei immer noch manche Mißverständnisse auszuraumen und
verschiedene Differenzierungen anzubringen sind. So etw: stellt die Untfehlbarkeit
keine Anmaßung des immer irrtumsfähigen Menschen ar, sondern ist abe und Wir-
kung des der Kirche ugesagten Geistes derWahrheit, der die Unzerstörbarkeit der Bot-
schaft Jesu auf ihrem Weg durch die schichte verbürgt.
Zu dieser Unfehlbarkeit hat sichdieTIC|ausdrücklichbekannt, ausdrücklichsten
auf dem Vatikanischen Konzil mit se1iner Dogmatisierung der Unfehlbarkeit des Pap-
stes. Bei dieser Deftfinition ging ©5 dem Konzil darum, begründetermaßen als Glaubens-
sat auszusprechen, auch jene Entscheidungen untehlbar bzw. unwiderruflich
seilen, mıt denenderapsalsapst, wenn auch (richtigverstanden) allein die Kir-
che aufeıneGlaubens-derSittenlehredefinitivverptflichtet, ohne erdazu eın allge-
meılnes Onzil inberufen der die Bestätigung der Bischöfe abwarten mulßte.“* Damit
sollte gesagt werden, die Unfehlbarkeit, WIe sc1ie die ordentliche und allgemeine
kirchliche Lehrverkündigung SOWIe das allgemeine Konzil anerkannt wurde, unter
bestimmten Umständen uch den Papst gläubig anzunehmen
Was den Gegenstandsbereich dieser untehlbaren Ex-cathedra-Entscheidungen betraf,
SO konnte dieser selbstverständlich kein anderer se1in, als N vVon der kirchlichenntehl-
barkeit überhaupt gelten hatte, nämlich die Glaubens- und Sittenlehre Der Papst ist
deshalb ach der Deftinitionstftormel ehlbar, W&  l er (von den übrigen Bedingungen
einmal abgesehen) „eine Lehre iber den Glauben oder die Sitten“ doctrinam de fide vel
moribus) „als Von der ganzen Kirche festzuhalten entscheidet“ (ab unı versa
ecclesia tenendam definit)

s sich dabei eiıne k' Gott geoffenbarte bzw. als geoffenbart vorzulegende
Lehre handeln, die darum 1mM Glauben Gott fidevina) anzunehmen ist, der kann
untehlbar auch eiıne Lehre verkündet werden, die CNSCHMN Zusammenhang mıit der OÖOf-
fenbarung steht, ohne 1im eigentlichen Sinn geoffenbart Z sein? Diese Frage wollte das

22 Ziegler, TheologischeGewißheitsgrade in der Moraltheologie. Eine Anregung zu einernotwendi-
BCH Diskussion, 65-—94.
tHis ted  lin H0, Nr.

3074:; Riedl, Die kirchliche Lehrautorität Fragen der Moral (s. 6l 275— 366

im entsprechenden Maße zu innerer Zustimmung und nicht nur zu äußerer Loyalität 
verpflichten. Allerdings ist nur im Falle unfehlbarer Aussagen die Zustimmungspflicht 
eine unbedingte, weshalb im Bereich des Nicht-Unfehlbaren eine Änderung der Lehre 
und ein abweichendes Gewissensurteil nicht generell auszuschließen sind. 
Während allerdings entsprechend diesen Differenzierungen die Dogmatik ihre Lehrsät­
ze mit unterschiedlichen theologischen Noten versieht, fehlen in der Moraltheologie 
entsprechende theologische Qualifikationen nahezu völlig. Dabei sind auch für Moral­
aussagen unterschiedliche theologische Grade anzunehmen. 22 Überdies ist die bemer­
kenswerte Aussage des II. Vatikanums von einer „Hierarchie der Wahrheiten"23 durch­
aus auch auf die christliche Sittenlehre anzuwenden, deutet doch bereits das Neue 
Testament mit dem Primat des Liebesgebotes eine „hierarchia veritatum ethicarum" an. 
Insbesondere hat das Reflexionsdefizit der Tradition auf diesem Gebiet die Diskussion 
um die in den letzten zwei Jahrzehnten vehement aufgebrochene Frage nach der Unfehl­
barkeit der Kirche im Bereich der Moral erschwert. 

3. Die Frage der Unfehlbarkeit 

In dieser Frage wäre zunächst an all das zu erinnern, was von der Unfehlbarkeit über­
haupt zu gelten hat, wobei immer noch manche Mißverständnisse auszuräumen und 
verschiedene Differenzierungen anzubringen sind. So etwa stellt die Unfehlbarkeit 
keine Anmaßung des immer irrtumsfähigen Menschen dar, sondern ist Gabe und Wir­
kung des der Kirche zugesagten Geistes der Wahrheit, der die Unzerstörbarkeit der Bot­
schaft Jesu auf ihrem Weg durch die Geschichte verbürgt. 
Zu dieser Unfehlbarkeit hat sich die Kirche ausdrücklich bekannt, am ausdrücklichsten 
auf dem I. Vatikanischen Konzil mit seiner Dogmatisierung der Unfehlbarkeit des Pap­
stes. Bei dieser Definition ging es dem Konzil darum, begründetermaßen als Glaubens­
satz auszusprechen, daß auch jene Entscheidungen unfehlbar bzw. unwiderruflich 
seien, mit denen der Papst als Papst, wenn auch (richtig verstanden) allein die ganze Kir­
che auf eine Glaubens-oder Sittenlehre definitiv verpflichtet, ohne daß er dazu ein allge­
meines Konzil einberufen oder die Bestätigung der Bischöfe abwarten müßte. 24 Damit 
sollte gesagt werden, daß die Unfehlbarkeit, wie sie für die ordentliche und allgemeine 
kirchliche Lehrverkündigung sowie für das allgemeine Konzil anerkannt wurde, unter 
bestimmten Umständen auch für den Papst gläubig anzunehmen war. 
Was den Gegenstandsbereich dieser unfehlbaren Ex-cathedra-Entscheidungen betraf, 
so konnte dieser selbstverständlich kein anderer sein, als er von der kirchlichen Unfehl­
barkeit überhaupt zu gelten hatte, nämlich die Glaubens- und Sittenlehre. Der Papst ist 
deshalb nach der Definitionsformel unfehlbar, wenn er (von den übrigen Bedingungen 
einmal abgesehen) ,,eine Lehre über den Glauben oder die Sitten" ( doctrinam de fide vel 
moribus) ,,als von der ganzen Kirche festzuhalten endgültig entscheidet" (ab universa 
ecclesia tenendam definit). 
Muß es sich dabei um eine von Gott geoffenbarte bzw. als geoffenbart vorzulegende 
Lehre handeln, die darum im Glauben an Gott (fide divina) anzunehmen ist, oder kann 
unfehlbar auch eine Lehre verkündet werden, die in engem Zusammenhang mit der Of­
fenbarung steht, ohne im eigentlichen Sinn geoffenbart zu sein? Diese Frage wollte das 

22 Vgl. J. G. Ziegler, TheologischeGewißheitsgrade in der Moraltheologie. Eine Anregung zu einer notwendi­
gen Diskussion, in: TihZ 78(1969)65-94. 

23 Unitatis Redintegratio, Nr. 11. 
24 Vgl. OS 3074; dazu: A. Riedl, Die kirchliche Lehrautorität in Fragen der Moral (s. Anm. 6), 275-366. 

10 



Vatikanum eınerzweıten Konstitution ıberdie Kirche dogmatisch entscheiden, clie
dann allerdings aufgrund des vorzeitigen Abbruchs des Konzils nicht mehr Ende be-
handelt werden konnte. Alsg die Unfehlbarkeit des Papstes formulierte, Wa diese
Frage also och nicht entschieden und sollte diesem Zusammenhang auch cht ent-
schieden werden. begnügte mMan sich mit der ftormalen Erklärung, als Gegen-
stand derpäpstlichenUnfehlbarkeit, hinsichtlich der ‚Glaubens-undSittenlehre:  n,
sel dasselbe festzuhälten, SVon der Unfehlbarkeit der Kirche bzw. e1ines allge-
meinen onzils testzuhalten q
Genaudies undchtsanderes ist mıit dereinigermaßenumständlichenund schwertälli-
SeN Formulierung gemeınt, der aps habe bei der Entscheidung einer Gilaubens- der
Sittenlehre jene Untehlbarkeit, wıe S1Ie der Kirche iın der Entscheidung einer Glaubens-
derSittenlehrezukomme. Statt„Kirch: schriebenübrigens einigeTextentwürtfe „allge-
me1nes Konzil“, WOTan bei der „eine Glaubens- der Sittenlehre definierenden Kirche“
ach wIıe VOT denken ist
Es ist also, Was die erwähnte Frage ıN die gegenständliche Ausdehnung der Unfehlbar-
keit betrifft, Von der Unfehlbarkeit des Papstes chts anderes zu glauben als der
Unfehlbarkeit der Kirche bzw. des allgemeinen Konzils jedoch letztere (und damit
auchdie des Papstes) auch In diesem sekundärenBereich der mıiıt derOffenbarung ledig-
ich CN} zusammenhängenden Wahrheiten Gegenstand des Glaubens sel, ist bis heute
nicht Entscheidung gelangt.
mmerhin wurde auf dem Vatikanum dogmatisiert, der Papst onne  . (wie 1e Kirche
bzw. eın Konzil) eiNe Glaubens- der Sittenlehre, also auch eine Sittenlehre doctrina
de moribus) untehlbarund unwiderruflich entscheiden. Fragt WdS untereiner col-
chen Sittenlehr: näherhin zZzu verstehen sel, fällt die Antwort spärlich 15, Das onzil
hat nämlich, zumal Zusammenhang miıt der päpstlichen Unfehlbarkeit, diese Frage
cht eigensbehandelt. Die Rede Von der Untfehlbarkeit ‚Glaubens- und Sittenlehren“
der„ın fide moribus” Warmeinguder katholischen Theologie; dasonzil of-
fenbarkeinen Grund, sich hierzuäher erklären, Ja sich damit uch eingehender
ZUu befassen. Als die Textänderung vorgeschlagen wurde, nicht (wie C  s ursprünglich
hieß) V ‚Glaubens- und Sittensachen“ sprechen, sondern die Unfehlbarkeit „in
Glaubensdingen und sittlichen Prinzipien” (in principibus morum) AQUSZUSagCTI, wurde
offiziell erklärt, die Formel Glaube und Sitten“ se]l ein wohlbekannter Ausdruck und
jeder Theologe Wwisse, S darunter ZUu verstehen sel.
uch die Theologie hat, WIe mMan feststellen mulß, das zweite lied dieser Formel, nam-  H4
ich den Begriff der „Sittenlehre“, aum reflektiert. Die Unfehlbarkeit speziell aut dem
Gebiet der „Sittenlehre“ eroörtern, stan offenbar kein Anlaß Vor lem Im Blick
auf das Vatikanum äßt sich azuıu folgendes feststellen:

Die Deftinition des Vatikanums bezieht mit dem Begriff „mores” auch den Handlungs-
bereich die Untehlbarkeit e1n. Näherhin denkt cbei den „mores’, ohne daß 1es klar

und bgegrenzt WUT!  &.  de, offensichtlich den genstan!der Moraltheolo-
g]ıe, der „theologia morum, an die Moral derSittlichkeit undnicht il „Sitten
und Gebräuche“ derKirche, wıe s1e dasTridentinum vorwiegend unter „mores’ rstan-
den hat Hierhat sich in nachtridentinischerZeiteın Bedeutungswandel vollzogen, der-
gestalt, jene „Sitten und Gebräuch: als „Disziplin“ der Kirche (disciplina) be-
zeichnet und den „mores” als Teilgegenstand der christlichen Lehre octirına
gegenübergestellt werden.

Weil die Untehlbarkeit erklärtermaßen einz1g und lein ZUT treuen Weitergabe der

11

'1 

!) 

I. Vatikan um in einer zweiten Konstitution über die Kirche dogmatisch entscheiden, die 
dann allerdings aufgrund des vorzeitigen Abbruchs des Konzils nicht mehr zu Ende be­
handelt werden konnte. Als man die Unfehlbarkeit des Papstes formulierte, war diese 
Frage also noch nicht entschieden und sollte in diesem Zusammenhang auch nicht ent­
schieden werden. Deshalb begnügte man sich mit der formalen Erklärung, als Gegen­
stand der päpstlichen Unfehlbarkeit, d. h. hinsichtlich der ,,Glaubens-und Sittenlehren~ 
sei ganz dasselbe festzuhalten, was von der Unfehlbarkeit der Kirche bzw. eines allge­
meinen Konzils festzuhalten sei. 
Genau dies und nichts anderes ist mit der einigermaßen umständlichen und schwerfälli­
gen Formulierung gemeint, der Papst habe bei der Entscheidung einer Glaubens- oder 
Sittenlehre jene Unfehlbarkeit, wie sie der Kirche in der Entscheidung einer Glaubens­
oder Sittenlehre zukomme. Statt „Kirche" schrieben übrigens einige Textentwürfe „allge­
meines Konzil", woran bei der ,,eine Glaubens- oder Sittenlehre definierenden Kirche" 
nach wie vor zu denken ist. 
Es ist also, was die erwähnte Frage um die gegenständliche Ausdehnung der Unfehlbar­
keit betrifft, von der Unfehlbarkeit des Papstes nichts anderes zu glauben als von der 
Unfehlbarkeit der Kirche bzw. des allgemeinen Konzils. Daß jedoch letztere (und damit 
auch die des Papstes) auch in diesem sekundären Bereich der mit der Offenbarung ledig­
lich eng zusammenhängenden Wahrheiten Gegenstand des Glaubens sei, ist bis heute 
nicht zur Entscheidung gelangt. 
Immerhin wurde auf dem 1. Vatikanum dogmatisiert, der Papst könne (wie die Kirche 
bzw. ein Konzil) eine Glaubens- oder Sittenlehre, also auch eine Sittenlehre (doctrina 
de moribus) unfehlbar und unwiderruflich entscheiden. Fragt man, was unter einer sol­
chen „Sittenlehre" näherhin zu verstehen sei, fällt die Antwort spärlich aus. Das Konzil 
hat nämlich, zumal im Zusammenhang mit der päpstlichen Unfehlbarkeit, diese Frage 
nicht eigens behandelt. Die Rede von der Unfehlbarkeit in ,,Glaubens- und Sittenlehren" 
oder „in fide et moribus" war Gemeingut der katholischen Theologie; das Konzil sah of­
fenbar keinen Grund, sich hierzu näher zu erklären, ja sich damit auch nur eingehender 
zu befassen. Als die Textänderung vorgeschlagen wurde, nicht (wie es ursprünglich 
hieß) von ,,Glaubens- und Sittensachen" zu sprechen, sondern die Unfehlbarkeit „in 
Glaubensdingen und sittlichen Prinzipien" (in principibus morum) auszusagen, wurde 
offiziell erklärt, die Formel ,,Glaube und Sitten" sei ein wohlbekannter Ausdruck und 
jeder Theologe wisse, was darunter zu verstehen sei. 
Auch die Theologie hat, wie man feststellen muß, das zweite Glied dieser Formel, näm­
lich den Begriff der „Sittenlehre", kaum reflektiert. Die Unfehlbarkeit speziell auf dem 
Gebiet der „Sittenlehre" zu erörtern, bestand offenbar kein Anlaß. Vor allem im Blick 
auf das 1. Vatikanum läßt sich dazu folgendes feststellen: 

1. Die Definition des Vatikanums bezieht mit dem Begriff „mores" auch den Handlungs­
bereich in die Unfehlbarkeit ein. Näherhin denkt es bei den „mores~ ohne daß dies klar 
gesagt und abgegrenzt würde, ganz offensichtlich an den Gegenstand der Moraltheolo­
gie, der „theologia morum~ d. h. an die Moral oder Sittlichkeit und nicht etwa an „Sitten 
und Gebräuche" der Kirche, wie sie das Tridentinum vorwiegend unter „mores" verstan­
den hat. Hier hat sich in nachtridentinischer Zeit ein Bedeutungswandel vollzogen, der­
gestalt, daß jene „Sitten und Gebräuche" nun als „Disziplin" der Kirche (disciplina) be­
zeichnet und den „mores" als Teilgegenstand der christlichen Lehre (Doctrina) 
gegenübergestellt werden. 

2. Weil die Unfehlbarkeit erklärtermaßen einzig und allein zur treuen Weitergabe der 

11 



göttlichenenbarungdurch1eKirche dient, gehtsuchhinsichtlich der edeste-
henden „Sittenlehr:  .44 ausschließlich die Offenbarung.
jeszeigtsich auch imVerhältnisVonGlaubens- und Sittenlehren. Während die Formu-
lierung Glaubens- der Sittenlehr: den Eindruck einer adäquaten Dichotomie e-

weckt, sind Wirklichkeit dieSitten imumfassenden Begriff desGlaubens eingeschlos-
Wo der Kürze halber Unfehlbarkeit Glaubenslehren“ der „n £ide“

gesprochen wurde, bedeutete dies mitnichten einen Ausschluß der S  ıtten Immer aber
um diese, insoweit s1e unter diesen umfassenden Glaubensbegriff £ielen

Moralaussagen sinddemnach insoweılt als GegenstandderUnfehlbarkeitzl betrachten,
als c1@e SO CENSECT Beziehung ZuU Glauben stehen, hre ugnung (die nicht mıit der
Nichtbeftolgunggleichzusetzen st) den Glauben selbst träfe Dabei ist VOT allem Aus-
Sagen denken, die das Grundverständnis christlicher Sittlichkeit, die theologische
Moralanthropologie SOWIe die Evangelium her unabdingbar geforderten Werthal-
tungen zı Inhalt haben
Die Moralkompetenz der Kirche erstreckt sich jedoch über den Bereich der Unfehlbar-
keit hinaus.“ Allerdings 1es sel abschließend hinzugefügt ist Kompetenz ein!
Sache nicht lein der Betugnis und des begründeten Anspruchs, sondern auch der
Glaubwürdigkeit und des Vertrauens. Um jeses Vertrauen der Menschen und folglich

die Glaubwürdigkeit ihrer eigenen Verkündigung muß, scheint CS, die Kirche
heute besonderem Maßlße bemüht se1n. Alle Appelle, alle men der Normbe-
gründungund allegesellschaftspolitischen Maßnahmen (z aufdem (Gebiet des Straf-
rechts) vermoögen dies nicht Z ersetz!
Was diese Glaubwürdigkeit kirchlicher Moralverkündigung verlangt, ist gewiß eiıne
au  jal=ethische Sensibilität, die etwa die Sexualethik (unbeschadet ihrer Bedeut-
samkeit doch auch) 1n die rechte Relation setzt ZUu den großen sozialethischen Proble-
inen der Gegenwart, ferner ein: aufgeschlossene Respektierung der humanwissen-
schaftlichen Erkenntnisse SOWIe en herausforderndes Ernstnehmen des persönlichen
(sewissens.
Letztlich mu freilich das eigene Leben und Handeln der Kirche selbst ZUu erkennen
en, einem die Sache Gottes und des Menschen geht
25 Zu ihren Gründen, Stufungen und (‚renzen vgl insbesondere die weiterführende Darstellung bei Schu-

ster, FEthos und Lehramt (s. Anm 6' 3203— 385

\fi° C
ßß90 O9 . eXE N 9°°

AA AW O CX\w
“

SCe“ 60\ Ya\)\‘
< W

göttlichen Offenbarung durch die Kirche dient, geht es auch hinsichtlich der in Rede ste­
henden "Sittenlehre" ausschließlich um die Offenbarung. 
Dies zeigt sich auch im Verhältnis von Glaubens- und Sittenlehren. Während die Formu­
lierung ,,Glaubens- oder Sittenlehre" den Eindruck einer adäquaten Dichotomie er­
weckt, sind in Wirklichkeit die Sitten im umfassenden Begriff des Glaubens eingeschlos­
sen. Wo darum der Kürze halber von Unfehlbarkeit in ,,Glaubenslehren" oder "in fide" 
gesprochen wurde, bedeutete dies mitnichten einen Ausschluß der Sitten. Immer aber 
ging es um diese, insoweit sie unter diesen umfassenden Glaubensbegriff fielen. 
Moralaussagen sind demnach insoweit als Gegenstand der Unfehlbarkeit zu betrachten, 
als sie in so enger Beziehung zum Glauben stehen, daß ihre Leugnung (die nicht mit der 
Nichtbefolgung gleichzusetzen ist) den Glauben selbst träfe. Dabei ist vor allem an Aus­
sagen zu denken, die das Grundverständnis christlicher Sittlichkeit, die theologische 
Moralanthropologie sowie die vom Evangelium her unabdingbar geforderten Werthal­
tungen zum Inhalt haben. 

Die Moralkompetenz der Kirche erstreckt sich jedoch über den Bereich der Unfehlbar­
keit hinaus. 25 Allerdings - dies sei abschließend hinzugefügt - ist Kompetenz eine 
Sache nicht allein der Befugnis und des begründeten Anspruchs, sondern auch der 
Glaubwürdigkeit und des Vertrauens. Um dieses Vertrauen der Menschen und folglich 
um die Glaubwürdigkeit ihrer eigenen Verkündigung muß, so scheint es, die Kirche 
heute in besonderem Maße bemüht sein. Alle Appelle, alle Argumente der Normbe­
gründung und alle gesellschaftspolitischen Maßnahmen (z. B. auf dem Gebiet des Straf­
rechts) vermögen dies nicht zu ersetzen. 
Was diese Glaubwürdigkeit kirchlicher Moralverkündigung verlangt, ist gewiß eine 
ausgewogene ethische Sensibilität, die etwa die Sexualethik ( unbeschadet ihrer Bedeut­
samkeit doch auch) in die rechte Relation setzt zu den großen sozialethischen Proble­
men der Gegenwart, ferner eine aufgeschlossene Respektierung der humanwissen­
schaftlichen Erkenntnisse sowie ein herausforderndes Ernstnehmen des persönlichen 
Gewissens. 
Letztlich muß freilich das eigene Leben und Handeln der Kirche selbst zu erkennen ge­
ben, daß es ihr in einem um die Sache Gottes und des Menschen geht. 

25 Zu ihren Gründen, Stufungen und Grenzen vgl. insbesondere die weiterführende Darstellung bei J. Schu­
ster, Ethos und Lehramt (s. Anm. 6), 303-385. 

12 

V 


