RUDOLF ZINNHOBLER

Das alternative Leben des Monchvaters Antonius

Die spirituellen Beitrage dieses Jahrgangs unserer Zeitschrift befassen sich mit Heiligen. Dabei wird
darauf Bedacht genommen, Gestalten zu wihlen, die verschiedenen ,Standen” angehéren und auch
verschiedene Typen des Heiligseins ausmachen. Vorgestellt werden der Mdnchsvater Antonius, ein
Laienménch (Gedenktag 17. Janner); Florian und seine Gefihrten als Blutzeugen fiir das Evangelium
(4. Mai); Gregor der Grof3e, ein Priester und Papst (3. September); Elisabeth von Thiiringen, eine Frau
und Mutter (19. November). (Redaktion)

Vorbemerkung

Es diirfte angebracht sein, diesem Zyklus iiber Heiligengestalten einige Uberlegungen
iiber Heiligkeit und Heiligenverehrung voranzustellen.

Die Frage nach der Heiligkeit eines Menschen soll aber hier nicht theoretisch erértert,
sondern versuchsweise mit einer bekannten Erzihlung beantwortet werden:

Als ein Bub mit seinem Vater eine Kirche betrat, leuchtete gerade die Morgensonne
durch die gotischen Glasfenster mit ihren vielen Heiligengestalten und brachte sie zum
Gliihen. Da stellte der Junge die kindlich-naive Frage: Vater, ist ein Heiliger ein Mensch,
durch den die Sonne scheint?

Damit diirfte Wesentliches ausgesagt sein. Ein Heiliger ist transparent auf Gott hin, Hei-
ligkeit kommt von Gott, sie macht es aber auch anderen méglich, durch ein menschli-
ches Wesen den Weg zu Gott zu erkennen.

Im Zusammenhang mit der Gestalt des hl. Severin (gest. 8. Jinner 482) zitiert der rémi-
sche Diakon Paschasius zwei Schriftworte, mit denen er die Funktion der Heiligen auf-
zeigen will. So heif3t es 1 Petr 5,3: ,Seid die gestaltende Kraft (forma) der Herde"; und
1 Tim 4,12 mit Bezug auf Timotheus: ,Sei ein Musterbild (forma) fiir die Gliubigen.
Das Wort ,forma” wurde hier zweimal verschieden iibersetzt, um seinen Inhaltsreich-
tum etwas besser auszuschépfen.

Die Frage, warum wir die Heiligen verehren, ist mit dem Gesagten schon zum Teil beant-
wortet. Sie haben andere in ihrem Christsein geprigt und sie sind selbst exemplarische
Christen, die das MittelmaB sprengen. Stets lassen sie einen bestimmten Aspekt des
Christseins iiberdeutlich erkennen. Dadurch erhalten sie Zeichenfunktion. Auch Heili-
ge sind Siinder (Luthers bekannte Formel vom ,simul justus ac peccator” sei hier in Erin-
nerung gebracht). Aber insgesamt bleiben sie auf Christus ausgerichtet und werden uns
hierin Wegweiser.

Soweit treffen wir uns in der Heiligenverehrung mit den Protestanten. Die gelegentliche
Behauptung, daB sie keine Heiligenverehrung kennen, trifft nicht zu. Artikel 21 des
~Augsburger Bekenntnisses” stellt ausdriicklich fest: ,Das Gediichtnis der Heiligen kann
gepflegt werden, damit wir ihren Glauben nachahmen und ihre guten Werke in ihrem
Berufe.” Abgelehnt wird nur die Anrufung der Heiligen als Fiirsprecher. Umgekehrt hat
auch das Konzil von Trient die Heiligenverehrung fiir die Katholiken nicht zwingend
vorgeschrieben, sondern sie nur als ,gut und niitzlich” hingestellt. Im Glauben an die
JGemeinschaft der Heiligen’, welche Lebende und Verstorbene umfaf3t, vertritt die
katholische Theologie den Standpunkt, daB3 sich die Menschen in ihren Anliegen auch
an die ihnen ins ewige Heil schon Vorangegangenen wenden diirfen, so wie man einen
Lebenden ersuchen kann, daB er fiir einen bete.

49



DaB die Heiligenverehrung im Laufe der Geschichte manche Abwegigkeiten und Uber-
wucherungen verzeichnen muBte, ist zuzugeben. Insgesamt aber zéhlt der Heiligenkult
zu den liebenswerten Frémmigkeitsformen im Katholizismus; zudem stellt er ein krifti-
ges Zeugnis fiir den Glauben an ein ewiges Leben dar.

1. Antonius — der ,Aussteiger”

Die Relativitiit dieser Welt ist tieferen Menschen stets bewuf3t gewesen. Und manche
hat das veranlaB3t, aus dieser Welt gewissermaBlen auszuziehen. Das ist der Ursprung
der ,Anachorese’, des,Sich-Zuriickziehens” vonallem. Ein ,Anachoret”ist also ziemlich
genau das, was wir heute einen ,Aussteiger” nennen, einer, den es verdrief3t, ganz in der
Geschiftigkeit dieser Welt aufzugehen, nur fiir den Erwerb und den Aufbau einer ,gesi-
cherten” Existenz zu leben. Was den Anachoreten freilich vom bloBen Aussteiger unter-
scheidet, ist der Umstand, daf jener seine bisherigen Bindungen letztlich nicht aus Ver-
achtung der Welt aufgibt, sondern weil er eine neue, viel intensivere Bindung sucht und
eingeht, die Bindung an Gott. Und das fithrt ihn schlieBlich zwangsliufig wieder zu den
Menschen zuriick, denn wer von Gott kommt, ist notwendigerweise zu den Menschen
gesandt. Das l:A8t sich auch am hl. Antonius beobachten.

In der Hagiographie wird er oft als ,der GroB3e” bezeichnet. Dabei hat er, menschlich
gesprochen, nie grof3e Taten vollbracht. Aber die innere Konsequenz, mit der er einen
einmal als richtig erkannten Weg gegangen ist, verdient das Attribut der GréBe. Sie hat
ihn zu einer exemplarischen Gestalt fiir das Ménchtum — und damit zum ,Ménchs-
vater’ — gemacht. Das hat schon sein Zeitgenosse Athanasius erkannt, der sein Leben
beschrieben hat. Als geschichtliche Quelle im strengen Sinne ist dieses Buch iiber Anto-
nius fragwiirdig. Wir diirfen aber damit rechnen, daf} in dieser Propagandaschrift fiir
das Ménchtum die typischen Ziige, die markant herausgearbeitet sind, stimmen.
Zunichst erfahren wirin der Vita Antonii“ vom Auszug des um 251 in Komein Agypten
Geborenen aus der Welt, in der er aufgewachsen war. Der Sohn reicher Eltern wurde
mit etwa 20 Jahren der Erbe ihres Besitzes. Ein sorgenfreies Leben schien ihm bevorzuste-
hen. Da traf ihn das Wort Jesu an den reichen Jiingling: ,Wenn du vollkommen sein
willst, dann verkaufe alles, was du hast und gib den Erlés den Armen. Dann komm und
folge mir nach!” Als er seine Schwester versorgt hatte, versuchte er, sich entsprechend
dem ,evangelischen Rat” zu verhalten. Weit weg vom Getriebe dieser Welt wollte er Gott
in der Einsamkeit dienen. Auffallenderweise vertraute er sich hierfiir einem Lehrmeister
an. Er verrichtete auch Handarbeit. Vor allem aber betete er viel. Damit antizipierte er
schon die Grundregel des hl. Benedikt, das ,Ora et labora”, das zur bestimmenden Le-
bensform des abendlindischen Ménchtums werden sollte. ,So lebte Antonius, und alle
liebten ihn, schreibt Athanasius (Kap. 4).

Alsihm auch dieses Leben alltiglich geworden war, zog er sich erneut zuriick. Er begab
sich ,zu Gribern, die weit vom Dorfe lagen. Einen von seinen Bekannten bat er, ihm
von Zeit zu Zeit, aber nur in langen Zwischenrdumen, Brot zu bringen. Dann ging er
in eines der Gréber hinein und blieb, nachdem jener die Tiire hinter ihm geschlossen
hatte, allein drinnen.” Das Verweilen in einem Héhlengrab ist ein Symbol fiir das Abster-
ben gegeniiber dieser Welt. Aber das war nicht die Endphase fiir Antonius; es handelte
sich vielmehr nur um eine Art Exerzitien, dieihn vorbereiteten auf seinen weiteren Weg.
Er begab sich in die Wiiste, dann in ein verlassenes Kastell und schlieBlich in die Berge,
wo er Kldster griindete.

S0

[33

r~



2. Im Dienste der andern

Wie Antonius einst selbst bei einem Asketen in die Lehre gegangen war, so wurde nun
erzum Lehrer anderer, die sichihm anschlossen. Lockere Eremitenkolonien entstanden.
Athanasius iiberliefert lange Reden des Antonius an seine Anhiinger, durch die er sie
im ménchischen Leben unterrichtete.

Als jedoch in Alexandrien eine Christenverfolgung ausbrach, eilte Antonius dorthin.
Athanasius spricht von seiner Sehnsucht nach dem Martyrium. Das mag geschichtlich
nicht zutreffen. Der eigentliche Grund seines Ganges nach Alexandrien diirfte der
Whunsch gewesen sein, den Bedriingten beizustehen. Athanasius faBt das in die Worte:
~or Gericht zeigte er groB3en Eifer, die vorgeladenen Glaubensstreiter mit Zuversicht
zu stirken und sie, wenn sie Zeugnis ablegten, in Empfang zu nehmen und zu geleiten,
bis sie (alles) vollendet hatten.” Es war Sterbebegleitung, die Antonius hier leistete. Das
Leben in der Einsamkeit hatte ihn also reif gemacht fiir den Dienst an den Menschen.
Nun konnte er wieder zur ménchischen Lebensweise zuriickkehren. Doch viele Men-
schen kamen zu ihm und suchten seinen Rat.

Athanasius berichtet dariiber:

JIn der Tat, er war wie ein Arzt, den Gott dem Lande Agypten geschenkt hatte. Denn wer kam traurig zu ihm
und kehrte nicht voll Freude heim? Wer kam weinend wegen seiner Verstorbenen und vergaf3 nicht sogleich
sein Leid? Wer kam im Zorn, ohne daf3 er zur Freundschaft umgestimmt wurde? Wer kam arm und mutlos
und verachtete nicht, nachdem er ihn gehért und gesehen hatte, den Reichtum und tréstete sich in seiner Ar-
mut? Wenn ein Mdnch nachlissig gewesen war und zu ihm ging, wurde der nicht ausdauernder? Welcher jun-
ge Mensch kam auf den Berg und verleugnete nicht sogleich, nachdem er den Antonius gesehen, die Vergnii-
gungen und liebte die MaBigung? Wer, der von einem Dimon geplagt wurde, kam zu ihm, ohne daf3 er Ruhe
fand? Wer ging von Zweifeln gepeinigt und wurde nicht ruhig in seiner Seele?” (Kap. 87)

Wenn wir das héren, wundern wir uns nicht, daf3 das christliche Volk Antonius unter
die Vierzehn Nothelfer einreihte. Athanasius sagt, daf3 sich sogar Konstantind. Gr. und
seine S6hne an Antonius wandten und mit ihm korrespondierten.

3. Vom Teufel versucht

In der Kunst wird Antonius als Attribut ein Schwein beigegeben. Dieses ist als ein Sym-
bol zu verstehen fiir das Bose, die Sinnlichkeit, den Teufel, dessen Versuchungen er Zeit
seines langen Lebens ausgesetzt war. Viele Maler haben die Versuchungen des hl. Anto-
nius schon dargestellt, deren Schilderung sich durch die ,Vita Antonii“ wie ein roter Fa-
den zieht. Sie begegneten dem hl. Antonius in vielerlei Gestalt: als Weiber, als Tiere,
als Ménche, als Licht. Aber, so sagt Athanasius: ,Das Licht, das in ihnen leuchtet, ist
nicht wahrhaftig, sie bringen vielmehr das Vorspiel und Abbild des ihnen bereiteten
ewigen Feuers” (Kap. 24).

Damit ist eine Grundsituation des Christen aufgezeigt. Er ist stindig von Kriften umge-
ben, die ihn vom eingeschlagenen guten Weg abbringen wollen.

Christsein ist ein Leben im Widerstand. Hierfiir ist Antonius ein Beispiel. Zu Beginn der
Nita Antonii” sagt Athanasius, da3 wir den Heiligen ,nicht nur bewundern, sondern
ihm auch nacheifern” sollen. Das gilt letztlich von allen Heiligen. Sie sind uns Vorbild
inihrer Konsequenz, mit der sie den Weg zu Gott gegangen sind. Auch sie waren schwa-
che, der Versuchung ausgesetzte Menschen. Auch auf ihrem Weg gab es mannigfache
Hindernisse. Diese fithrten aber nicht zur Kapitulation, sondern zum Sieg.

51



