
RUDOLF NNHOBLER

Das alternative Leben des Mönchvaters Antonius

Die spirituellen Beiträge dieses Jahrgangs uNseTeTr itschrift befassen sich mıit Heiligen abei wird
Bedacht geENOMMEN, Gestalten wählen, die verschiedenen „Ständ!  en angehören und uch

verschiedene Iypen des Heiligseins ausmachen. Vorgestellt werden der Mönchsvater Antonius, eın
Laienmönch (Gedenktag anner); Flo:  ran und seine Blutzeugen das Evangelium
(4ai) (‚regor der Große, ein Priester undPapst (3. September‘); Elisabeth VonThüringen, eine Frau
und Mutter (19. OvembDer, (Redaktion)

Vorbemerkung
dürfte angebracht se1ın, diesem Zyklus über Heiligengestalten einige Überlegungen

ıber Heiligkeit und Heiligenverehrung voranzustellen.
Die Frage nach der Heiligkeit eines Menschen sol! aber 1er nicht theoretisch erörtert,
sondern versuchsweise mıit einer bekannten Erzählung beantwortet werden:
Als eın Bub mıit seinem Vater eiıne Kirche betrat, leuchtete gerade die Morgensonne
durch die gotischen Gilastenster mit ihren vielen Heiligengestalten und brachte S]IeZ
Tühen Da stellte derJunge diekindlich-naive Frage: Vater, ıst eın Heiliger eın Mensch,
durch den die Sonne scheint?
amıt dürfteWesentliches ausgesagt SeIN. Ein Heiliger ıst transparent auf Gott hin He!i-
ligkeit Oommt VON Gott, cile macht s aber auch anderen möglich, UrCc eın menschli-
ches Wesen den Weg Z Gott erkennen.
Im Zusammenhang mıit der Gestalt des Severin (gest Jänner 482) zıtiert der rOM1-
sche Diakon Paschasius Zweı Schriftworte, mıiıt denen die BEunktion der Heiligen auf-
zeiıgen will So heißt 65 Petr 5, „Seid die gestaltende (forma) der Herde“: und

Tım4, mıit Bezug auf Timotheus: „Se eın Musterbild (forma) für die Gläubigen.
Das Wort „forma“ wurde 1ler zweimal verschieden übersetzt, SPINeN Inhaltsreich-
Eu  3 etwas besser auszuschöpten.
Die Frage, WaTum die Heiligenerehren, ıst mıift demsagten schonzıTeileant-
wortet Sieenandere In ıhrem Christsein geprägt und S1e sind selbst exemplarische
Christen, die das MittelmaßßxStets lassen s]je einen bestimmten Aspekt des
Christseins überdeutlich erkennen. Dadurch erhalten S1e Zeichenfunktion ucheili-
£sind Sünder (Lutherskannte Forme!l Vo „simul Justus AL peccator” S@1 hier ın Frin-
NeTuNg gebracht) Aber ınsgesamt bleiben s1e auf Christus ausgerichtet und werden
l1erın Wegweiser.
Soweit treffen uns der Heiligenverehrungmıt den Protestanten. Die gelegentliche
Behauptung, S12 keine Heiligenverehrung ennen, tricft cht Artikel des
„AugsburgerBekenntnisses” ausdrücklich test „Das Gedächtnis derHeiligen kann
gepflegt werden, amit WIr ihren C;lauben nachahmen un ihre guten Werke ın ihrem
BeAbgelehntwird dieAnrutung der Heiligen als Fürsprecher. Umgekehrt hat
auch das Konzil von Trient 1€e Heiligenverehrung für die Katholiken cht zwingend
vorgeschrieben, sondern S1e 1Ur als „gut und nützlich“” hingestellt, Im Glauben die
Gemeinschaft der Heilige  n,  A welche Lebende und Verstorbene umfaßt, vertritt die
katholische Theologie den Standpunkt, csich Je Menschen in Anliegen auch
an die ihnen ınıs ewlge H  leil schon Vorangegangenen wenden dürtfen, S‘ wIe eınen
Lebenden ersuchen kann, daß ur  s einen ete

H

RUDOLF ZINNHOBLER 

Das alternative Leben des Mönchvaters Antonius 

Die spirituellen Beiträge dieses Jahrgangs unserer Zeitschrift befassen sich mit Heiligen. Dabei wird 
darauf Bedacht genommen, Gestalten zu wählen, die verschiedenen „Ständen• angehören und auch 
verschiedene Typen des Heiligseins ausmachen. Vorgestellt werden der Mönchsvater Antonius, ein 
Laienmönch (Gedenktag 17. Jänner); Florian und seine Gefährten als Blutzeugen für das Evangelium 
(4. Mai); Gregor der Große, ein Priester und Papst (3. September); Elisabeth von Thüringen, eine Frau 
und Mutter (19. November). (Redaktion) 

Vorbemerkung 

Es dürfte angebracht sein, diesem Zyklus über Heiligengestalten einige Überlegungen 
über Heiligkeit und Heiligenverehrung voranzustellen. 
Die Frage nach der Heiligkeit eines Menschen soll aber hier nicht theoretisch erörtert, 
sondern versuchsweise mit einer bekannten Erzählung beantwortet werden: 
Als ein Bub mit seinem Vater eine Kirche betrat, leuchtete gerade die Morgensonne 
durch die gotischen Glasfenster mit ihren vielen Heiligengestalten und brachte sie zum 
Glühen. Da stellte der Junge die kindlich-naive Frage: Vater, ist ein Heiliger ein Mensch, 
durch den die Sonne scheint? 
Damit dürfte Wesentliches ausgesagt sein. Ein Heiliger ist transparent auf Gott hin. Hei­
ligkeit kommt von Gott, sie macht es aber auch anderen möglich, durch ein menschli­
ches Wesen den Weg zu Gott zu erkennen. 
Im Zusammenhang mit der Gestalt des hl. Severin (gest. 8. Jänner 482) zitiert der römi­
sche Diakon Paschasius zwei Schriftworte, mit denen er die Funktion der Heiligen auf­
zeigen will. So heißt es 1 Petr 5,3: "Seid die gestaltende Kraft (forma) der Herde"; und 
1 Tim 4,12 mit Bezug auf Timotheus: "Sei ein Musterbild (forma) für die Gläubigen." 
Das Wort Jorma" wurde hier zweimal verschieden übersetzt, um seinen Inhaltsreich­
tum etwas besser auszuschöpfen. 
Die Frage, warum wir die Heiligen verehren, ist mit dem Gesagten schon zum Teil beant­
wortet. Sie haben andere in ihrem Christsein geprägt und sie sind selbst exemplarische 
Christen, die das Mittelmaß sprengen. Stets lassen sie einen bestimmten Aspekt des 
Christseins überdeutlich erkennen. Dadurch erhalten sie Zeichenfunktion. Auch Heili­
ge sind Sünder (Luthers bekannte Formel vom "simul justus ac peccator" sei hier in Erin­
nerung gebracht). Aber insgesamt bleiben sie auf Christus ausgerichtet und werden uns 
hierin Wegweiser. 
Soweit treffen wir uns in der Heiligenverehrung mit den Protestanten. Die gelegentliche 
Behauptung, daß sie keine Heiligenverehrung kennen, trifft nicht zu. Artikel 21 des 
"Augsburger Bekenntnisses" stellt ausdrücklich fest: "Das Gedächtnis der Heiligen kann 
gepflegt werden, damit wir ihren Glauben nachahmen und ihre guten Werke in ihrem 
Berufe." Abgelehnt wird nur die Anrufung der Heiligen als Fürsprecher. Umgekehrt hat 
auch das Konzil von Trient die Heiligenverehrung für die Katholiken nicht zwingend 
vorgeschrieben, sondern sie nur als "gut und nützlich" hingestellt. Im Glauben an die 
,,Gemeinschaft der Heiligen", welche Lebende und Verstorbene umfaßt, vertritt die 
katholische Theologie den Standpunkt, daß sich die Menschen in ihren Anliegen auch 
an die ihnen ins ewige Heil schon Vorangegangenen wenden dürfen, so wie man einen 
Lebenden ersuchen kann, daß er für einen bete. 

49 



Daß die Heiligenverehrung Laufe der Geschichte manche Abwegigkeiten und Über-
wucherungenverzeichnen mußte, ist zuzugeben. Insgesamt aberZder Heiligenkult

den liebenswertenFrömmigkeitsformen Katholizismus: zudem stellt eın kräfti-
SCS Zeugnis für den Glauben an eın ewiges Leben dar.

N1uUS der „Aussteiger“
Die Relativität dieser Welt 1st tieferen Menschen stets bewußt Und manche
hat das veranlaßlt, dieser Welt gewissermaßen auszuziehen. Das ist der Ursprung
der„Anachorese“, des ‚Sich-Zurückziehens“Von allem Anachoret“ ist alsgziemlich

das, S heute einen „Aussteiger“” einer, den e verdrießt, der
Geschäftigkeit dieser Welt aufzugehen, Nn  E für den Erwerb und denufbaueiner „ges1-
cherten“ Existenz zu leben Was den Anachoreten freilich E  S bloßen Aussteiger unter-
scheidet, ıst derUmstand, Jjener seine bisherigen Bindungen etztlich nicht Ver-
achtung derWelt aufgibt, sondern weil eıne Cu“«c, viel intensivere Bindung sucht und
eingeht, die Bindungan Gott Und das füh  - schließlich zwangsläufigwieder zZ1 den
Menschen zurück, denn Wer Gott kommt, ist notwendigerweise den Menschen
gesandt Das läßt sich auch tonius beobachten.

der Hagiographie WINM er oft als „der Große“ bezeichnet. Dabei hat CI, menschlich
gesprochen, nıJe große Taten vollbracht. ber die innere Konsequenz, mit der eınen
einmal als richtig erkannten WegBCHANs ist, verdient das Attribut der Größe Sie hat

einer exemplarischen Gestalt das Mönchtum und damit Mönchs-
vater gemacht Das hat schon sSemin tgenosse Athanasius erkannt, der seın
beschriebenhat Als geschichtliche Quelle ım Sinne ist dieses Buch berAnto-
1US fragwürdig Wir dürtfen aber damit rechnen, dieser Propagandaschrift für
das Mönchtum die typischen Züge, die markant herausgearbeitet SIN!  d, stimmen.
Zunächst erfahrenWIıirın der„Vita Antoniir111Auszugdes um251 Kome Ägypten
borenen Adus der Welt, der MD aufgewachsen A  SAl Der Sohn reicher Eltern wurde
mıiıt etwa20 Jahren derErbe Besitzes. EınsorgenfreiesLebenschien ıhmbevorzuste-
hen Da traf das Wort Jesu n den reichen Jüngling „Wenn du vollkommen sein
willst, dann verkaufe Jles, Was du hast und gib den FErlös den Armen Dann omMm und
folge mMır ach!“ Als Pr seine Schwester hatte, versuchte er, sich entsprechend
dem „evangelischenRat“ verhalten. WeitWegE  S Getriebe dieserWeltwollte €  er Gott

der Einsamkeit dienen. Auffallenderweisevertraute el sich hierfür einem Lehrmeister
N. FEr verrichtete auch Handarbeit. Vor lem aber betete viel Damit antizipijerte OTr

schon die Grundregel des hl Benedikt, das ‚Ora et labora”, das ZUT bestimmenden
benstorm des abendländischen Mönchtums werden sollte „5o Antonius, und alle
Bliebten ihn”, chreibt Athanasius (Kap.
Als auch dieses Leben alltäglich geworden WAarTl, ZOß sich zurück. ega
sich Gräbern, die weıt V.( orte Jagen. ınen Vo  ; seinen Bekannten bat CI, ihm
von Zeit Zeit, aber ILUI langen Zwischenräumen, Brot zu bringen. Dann ging

eines der Gräber 1Ne1ın und blieb, nachdem Jjener die ure hinter ihm geschlossen
hatte, allein drinnen  .DasVerweilen einemHöhlengrab ist eın Symbol dasAbster-
ben gegenüber dieser Welt. Aber das War nicht die Endphase für Antonius:;: handelte
sichvıelnm!] eine Exerzitien, 1e ihnvorbereiteten aufseinenweiteren Weg
Er begab sich die Wüste, dann ın eın verlassenes Kastell und schließlich die erge,

er Klöster gründete

Daß die Heiligenverehrung im Laufe der Geschichte manche Abwegigkeiten und Über­
wucherungen verzeichnen mußte, ist zuzugeben. Insgesamt aber zählt der Heiligenkult 
zu den liebenswerten Frömmigkeitsformen im Katholizismus; zudem stellt er ein kräfti­
ges Zeugnis für den Glauben an ein ewiges Leben dar. 

1. Antonius - der „Aussteiger" 

Die Relativität dieser Welt ist tieferen Menschen stets bewußt gewesen. Und manche 
hat das veranlaßt, aus dieser Welt gewissermaßen auszuziehen. Das ist der Ursprung 
der "Anachoreseu, des "Sich-Zurückziehensu von allem. Ein "Anachoretu ist also ziemlich 
genau das, was wir heute einen uAussteige~ nennen, einer, den es verdrießt, ganz in der 
Geschäftigkeit dieser Welt aufzugehen, nur für den Erwerb und den Aufbau einer "gesi­
cherten" Existenz zu leben. Was den Anachoreten freilich vom bloßen Aussteiger unter­
scheidet, ist der Umstand, daß jener seine bisherigen Bindungen letztlich nicht aus Ver­
achtung der Welt aufgibt, sondern weil er eine neue, viel intensivere Bindung sucht und 
eingeht, die Bindung an Gott. Und das führt ihn schließlich zwangsläufig wieder zu den 
Menschen zurück, denn wer von Gott kommt, ist notwendigerweise zu den Menschen 
gesandt. Das läßt sich auch am hl. Antonius beobachten. 
In der Hagiographie wird er oft als urler Großeu bezeichnet. Dabei hat er, menschlich 
gesprochen, nie große Taten vollbracht. Aber die innere Konsequenz, mit der er einen 
einmal als richtig erkannten Weg gegangen ist, verdient das Attribut der Größe. Sie hat 
ihn zu einer exemplarischen Gestalt für das Mönchtum - und damit zum "Mönchs­
vateru - gemacht. Das hat schon sein Zeitgenosse Athanasius erkannt, der sein Leben 
beschrieben hat. Als geschichtliche Quelle im strengen Sinne ist dieses Buch über Anto­
nius fragwürdig. Wir dürfen aber damit rechnen, daß in dieser Propagandaschrift für 
das Mönchtum die typischen Züge, die markant herausgearbeitet sind, stimmen. 
Zunächst erfahren wir in der Yita Antoniiu vom Auszug des um251 in Korne in Ägypten 
Geborenen aus der Welt, in der er aufgewachsen war. Der Sohn reicher Eltern wurde 
mit etwa 20 Jahren der Erbe ihres Besitzes. Ein sorgenfreies Leben schien ihm bevorzuste­
hen. Da traf ihn das Wort Jesu an den reichen Jüngling: "Wenn du vollkommen sein 
willst, dann verkaufe alles, was du hast und gib den Erlös den Armen. Dann komm und 
folge mir nachlu Als er seine Schwester versorgt hatte, versuchte er, sich entsprechend 
dem "evangelischen Ratu zu verhalten. Weit weg vom Getriebe dieser Welt wollte er Gott 
in der Einsamkeit dienen. Auffallenderweise vertraute er sich hierfür einem Lehrmeister 
an. Er verrichtete auch Handarbeit. Vor allem aber betete er viel. Damit antizipierte er 
schon die Grundregel des hl. Benedikt, das J)ra et labora': das zur bestimmenden Le­
bensform des abendländischen Mönchtums werden sollte. "So lebte Antonius, und alle 
liebten ihn", schreibt Athanasius (Kap. 4). 
Als ihm auch dieses Leben alltäglich geworden war, zog er sich erneut zurück. Er begab 
sich uZU Gräbern, die weit vom Dorfe lagen. Einen von seinen Bekannten bat er, ihm 
von Zeit zu Zeit, aber nur in langen Zwischenräumen, Brot zu bringen. Dann ging er 
in eines der Gräber hinein und blieb, nachdem jener die Türe hinter ihm geschlossen 
hatte, allein drinnen.u Das Verweilen in einem Höhlengrab ist ein Symbol für das Abster­
ben gegenüber dieser Welt. Aber das war nicht die Endphase für Antonius; es handelte 
sich vielmehr nur um eine Art Exerzitien, die ihn vorbereiteten auf seinen weiteren Weg. 
Er begab sich in die Wüste, dann in ein verlassenes Kastell und schließlich in die Berge, 
wo er Klöster gründete. 

50 

J 



2, Im Dienste der andern
Wie AÄAntonius einst selbst bei einem Asketen ın 1e Lehre BCH WAadIl, S{ wurde S  m

ZuU Lehreranderer, die sich ihm anschlossen. LockereEremitenkolonien entstanden.
Athanasius überliefert lange Reden des Antonius seine Anhänger, durch die Ss]Ie

mönchischen Leben unterrichtete.
Als jedoch Alexandrien eine Christenverfolgung ausbrach, eilte Antonius dorthin.
Athanasius spricht Von seiner Sehnsucht nach demumDas IMa geschichtlich
nicht zutreffen. Der eigentliche rund seines Ganges ach Alexandrien dürfte der
Wunsch gewesecn se1ın, den Bedrängten beizustehen. Athanasius falßt das In clie Worte
„Vor Gericht zeigte großen Eifer, die vorgeladenen Glaubensstreiter mıit Zuversicht

stärken und sie, We: S1e Zeugnis ablegten, in Empfang zu nehmen und geleiten,
bis c1ie alles) vollendet hatten“ zSterbebegleitung, 1€e€ Antonius ler leistete. Das
Leben der Einsamkeit hatte ihn also reif gemacht den Dienst den Menschen.
Nun konnte wieder zZzU! mönchischen Lebensweise zurückkehren. och viele Men-
schen kamen zZzUu ihm und suchten Rat
Athanasius berichtet darüber:
‚In der Tat, €  PTE Wal  c wIıe eın Arzt, den Gott dem Lande ÄAgypten geschenkt hatte. Denn V  W  W  ver kam .  traurig Zu

und kehrte nicht voll Freude heim? Wer kam weinend WegCH seiner Verstorbenen und vergaß nicht sogleich
sein Leid? Wer kam Zorn, ohne laßı Zur Freundschaft umgestimmt urde? Wer kam und mutlos
und verachtete nicht, nachdem ©I gehört und gesehen hatte, den Reichtum und trostete sich seiner Är-
mut / Wenn einMönch nachlässig BeWESEN und Zu wurde dernicht ausdauernder? Jun-

Mensch kam auf den Berg und verleugnete nıicht sogleich, nachdem PT den Antonius gesehen, die Vergnü-
und liebte die Mäßigung? Wer, der Von inem  ‚41 Dämon geplagt wurde, kam ihm, ohne Ruhe

fand? Wer von Zweiftfeln gepeinigt und wurde nicht ruhig seiner Seele?“ (Kap. 87)
Wenn WIr das hören, wundern WITr U115 nicht, das christliche 'olk Antonius nter
die Vierzehn Notheltereinreihte. Athanasius sagt, sich Konstantin Gr. und
Seine Söhne Antonjus wandten und mit ihm korrespondierten.

Vom eufel versucht
In derunst wird Antonius alsAttribut eın Schwein beigegeben. Dieses ist als e1n Sym-
bol ZU verstehen das B  Öse, die Sinnlichkeit, den Teutel, dessen Versuchungen Zeit
se1nes Jangen Lebens ausgesetzt WAaäarfr. Viele Malerhaben die Versuchungen des hi Anto-
Nıus schon dargestelit, deren Schilderung sich durch die „Vita Antonii“ wI1ıe eın Fa-
den zieht Sie begegneten dem Antonius vielerlei Gestalt: als Weiber, als Tiere,
als Onche, als Licht Aber, SO Athanasius: „Das Licht, das ın ihnen euchtet, ist  4
nıicht wahrhaftig, SIE bringen vielmehr das Vorspiel und des ıhnen bereiteten
ewigen keuers“ (Kap 24)
Damit ist eine Grundsituation des Christen aufgezeigt. Er ist ständig von Kräften uUumgse-
ben, die ihn> eingeschlagenen guten Weg abbringen wollen.
Christsein ist ein Leben im Widerstand. jerfür ist Antonius ein Beispiel. Zu Beginn der
„Vita Antonii“ sagt Athanasius, wır den Heiligen „nicht IT bewundern, sondern
ihm auch nacheitern“ csollen Das gilt etztlich Vo  gu len Heiligen. Sie sind uns Vorbild
In ihrerKonsequenz, mıit der s1e den Weg Gott SCHaANZSEN sind. Auch S1e schwa-
che, der Versuchung ausgesetzte Menschen. Auch auf ihrem Weg gab mannigfache
Hindernisse. Diese führten aber nicht Kapitulation, sondern zı Dieg

571

2. Im Dienste der andern 

Wie Antonius einst selbst bei einem Asketen in die Lehre gegangen war, so wurde nun 
er zum Lehrer anderer, die sich ihm anschlossen. Lockere Eremitenkolonien entstanden. 
Athanasius überliefert lange Reden des Antonius an seine Anhänger, durch die er sie 
im mönchischen Leben unterrichtete. 
Als jedoch in Alexandrien eine Christenverfolgung ausbrach, eilte Antonius dorthin. 
Athanasius spricht von seiner Sehnsucht nach dem Martyrium. Das mag geschichtlich 
nicht zutreffen. Der eigentliche Grund seines Ganges nach Alexandrien dürfte der 
Wunsch gewesen sein, den Bedrängten beizustehen. Athanasius faßt das in die Worte: 
Yor Gericht zeigte er großen Eifer, die vorgeladenen Glaubensstreiter mit Zuv;rsicht 
zu stärken und sie, wenn sie Zeugnis ablegten, in Empfang zu nehmen und zu geleiten, 
bis sie (alles) vollendet hatten." Es war Sterbebegleitung, die Antonius hier leistete. Das 
Leben in der Einsamkeit hatte ihn also reif gemacht für den Dienst an den Menschen. 
Nun konnte er wieder zur mönchischen Lebensweise zurückkehren. Doch viele Men­
schen kamen zu ihm und suchten seinen Rat. 
Athanasius berichtet darüber: 
„In der Tat, er war wie ein Arzt, den Gott dem lande Ägypten geschenkt hatte. Denn wer kam traurig zu ihm 
und kehrte nicht voll Freude heim7 Wer kam weinend wegen seiner Verstorbenen und vergaß nicht sogleic;h 
sein Leid7 Wer kam im Zorn, ohne daß er zur Freundschaft umgestimmt wurde7 Wer kam arm und mutlos 
und verachtete nicht, nachdem er ihn gehört und gesehen hatte, den Reichtum und tröstete sich in seiner Ar­
mut7 Wenn ein Mönch nachlässig gewesen war und zu ihm ging, wurde der nicht ausdauemder7 Welcher jun­
ge Mensch kam auf den Berg und verleugnete nicht sogleich, nachdem er den Antonius gesehen, die Vergnü­
gungen und liebte die Mäßigung7 Wer, der von einem Dämon geplagt wurde, kam zu ihm, ohne daß er Ruhe 
fand7 Wer ging von Zweifeln gepeinigt und wurde nicht ruhig in seiner Seele?" (Kap. 87) 

Wenn wir das hören, wundem wir uns nicht, daß das christliche Volk Antonius unter 
die Vierzehn Nothelfer einreihte. Athanasiussagt, daß sich sogar Konstantind. Gr. und 
seine Söhne an Antonius wandten und mit ihm korrespondierten. 

3. Vom Teufel versucht 
In der Kunst wird Antonius als Attribut ein Schwein beigegeben. Dieses ist als ein Sym­
bol zu verstehen für das Böse, die Sinnlichkeit, den Teufel, dessen Versuchungen er Zeit 
seines langen Lebens ausgesetzt war. Viele Maler haben die Versuchungen des hl. Anto­
nius schon dargestellt, deren Schilderung sich durch die Yita Antonii" wie ein roter Fa­
den zieht. Sie begegneten dem hl. Antonius in vielerlei Gestalt: als Weiber, als Tiere, 
als Mönche, als Licht. Aber, so sagt Athanasius: ~Das Licht, das in ihnen leuchtet, ist 
nicht wahrhaftig, sie bringen vielmehr das Vorspiel und Abbild des ihnen bereiteten 
ewigen Feuers" (Kap. 24). 
Damit ist eine Grundsituation des Christen aufgezeigt. Er ist ständig von Kräften umge­
ben, qie ihn vom eingeschlagenen guten Weg abbringen wollen. 
Christsein ist ein Leben im Widerstand. Hierfür ist Antonius ein Beispiel. Zu Beginn der 
"Vita Antonii" sagt Athanasius, daß wir den Heiligen "nicht nur bewundern, sondern 
ihm auch nacheifern" sollen. Das gilt letztlich von allen Heiligen. Sie sind uns Vorbild 
in ihrer Konsequenz, mit der sie den Weg zu Gott gegangen sind. Auch sie waren schwa­
che, der Versuchung ausgesetzte Menschen. Auch auf ihrem Weg gab es mannigfache 
Hindernisse. Diese führten aber nicht zur Kapitulation, sondern zum Sieg. 

51 


