Das aktuelle theologische Buch

Genetik und Moral

In einem alle bisherigen Moglichkeiten weit hinter sich lassenden AusmaB ist heute der Beginn
menschlichen Lebens in die Verfiigungsmacht des Menschen geriickt, und zwar in mehrfacher
Hinsicht: Neue Methoden der prinatalen Diagnostik vermégen — unbeschadet ihrer Verdienste
— die Entscheidung zum Schwangerschaftsabbruch zu begiinstigen, wo sich die elterlichen Er-
wartungen hinsichtlich der Gesundheit oder auch nur des Geschlechtes des Kindes nicht best:ti-
gen. Sodann erdffnet die seit 1978 durchfiihrbare extrakorporale Befruchtung einerseits vielen
ungewollt kinderlosen Ehepaaren den Weg zu einem eigenen Kind, birgt jedoch andererseits in
sich auch die Gefahr mi3brauchlicher Praktiken. Erst recht wirft die Gentechnik, mogen sich an
sie auch grof3e therapeutische Erwartungen kniipfen, gleichwohl ernste Bedenken auf. Weil es in
all dem um den Menschen, seine Lebensqualitit und seine menschenwiirdige Zukunft geht, ist
iiber dem medizinisch-technisch Machbaren die Frage nach dem verantwortlichen Gebrauch, die
Frage nach dem, was wir sollen und diirfen, d. h. die ethische Frage unverzichtbar.

Eben diesen unabdingbaren Zusammenhang von ,Genetik und Moral” — in den drei erwihnten
Problemstellungen: prinatale Diagnostik bzw. Schwangerschaftsabbruch aus eugenischer Indi-
kation, extrakorporale Befruchtung und Gentechnik — signalisiert und diskutiert ein von dem
Mainzer Moraltheologen und der Leiterin der Genetischen Beratungsstelle in Mainz herausgege-
bener, 16 Beitrige umfassender Sammelband. ! Dabei stehen — dem interdiszipliniren Charak-
ter der konkreten Moraltheologie entsprechend (vgl. den Titel der Reihe) — den ,theologisch-
ethischen Uberlegungen® (146—198) ,naturwissenschaftlich-genetische Informationen”
(13—68), ,medizinische Aspekte” (69—115) sowie ,juristische und rechtspolitische Perspektiven”
(116—145) voran; ein fiinfter Teil bietet ,praktische Orientierungen” (199—239) hinsichtlich der
genetischen Beratung. Ein ausfiihrliches Glossar (240—250), verschiedene graphische Darstel-
lungen im Text, dazu die zahlreichen Literaturhinweise (27. 66—68. 85. 107 f. 115. 129. 198.
209-—-211. 225. 239) dienen der ,informativen Zielsetzung” der ,auf Allgemeinverstindlichkeit
und Praxisnihe” angelegten Verdffentlichung (11). Die Diskussion iiber die hier aufgegriffenen
Probleme wird nicht nur auf breiter Ebene gefiihrt, sie zeigt auch unterschiedliche Positionen und
weist auf letztgriindige Fragen nach dem Wesen und der Wiirde des Menschen.

I. Humangenetik — biologische Grundlagen — medizinische Praxis

Als Wissenschaft von den menschlichen Fortpflanzungs- und Vererbungsbedingungen stellt die
Humangenetik aufgrund ihrer wachsenden diagnostischen Méglichkeiten heute ,eine drztliche
Hilfswissenschaft fiir Klinik und Praxis” dar, die durch genetische Diagnose und Beratung ,einen
gewichtigen Beitrag zur prophylaktischen Medizin leisten kann® (13). Ihre juridische und ethische
Bewertung im einzelnen setzt entsprechende (vom naturwissenschaftlichen Laien nicht immer
leicht zu rezipierende) Kenntnisse der Vererbungszusammenhinge, zu denen neben den Erbanla-
gen auch die Umweltfaktoren zihlen (U. Theile/ G. G. Wendt), insbesondere aber der Méglich-
keiten und Perspektiven der Gentechnologie (B. Hobom) voraus. Letztere vermag heute .,nicht nur
diezufilligentstandenen Veranderungen im Erbgut der Lebewesen zu erkennen und auszunutzen,
sondern ganz gezielt solche Verinderungen herbeizufiihren’, nimlich .dem Erbgut der Lebewesen
iiber alle Artgrenzen hinweg auch ganz fremde Gene einzuverleiben und damit bestehende Arten
nach Wunsch zu verindern. Damit hat der Mensch den roten Faden der Evolution nun selbst in
die Hand genommen” (28).

Alswichtigste Entwicklungsgebiete der Gentechnologie werden die Synthese bestimmter Makro-
molekiile, die verbesserte Diagnose von Erbkrankheiten, die Verbesserung von Nutztieren und
Kulturpflanzen sowie die Therapie von Erbkrankheiten genannt (36). Kniipfen sich an die Gen-

1 REITER JOHANNES / THEILE URSEL (Hg.), Genetik und Moral. Beitrige zu einer Ethik des Ungebore-
nen. (Moraltheologie interdisziplinir). (251.) Griinewald, Mainz 1985. Kst. DM 42,—,

73



technologie auch grof8e Erwartungen namentlich fiir Landwirtschaft und Medizin (man denke
z. B. an das Humaninsulin), so bleibt doch die Frage der moralischen Verantwortbarkeit des tech-
nisch Machbaren (28), und zwar ganz besonders dort, wo diese Technologie beim Menschen ein-
gesetzt werden soll, selbst wenn man bei ihm die genetische Manipulation der Keimbahn strikt
ausnehmen und sich dafiir auf ,die gezielte Auslese erbgesunder Embryonen® bei der extrakorpo-
ralen Befruchtung (d. h. ein mit einem schweren Gendefekt behafteter Embryo wird nicht implan-
tiert) verlegen will (45).

Die beim Menschen kaum erst ein Jahrhundert gelingende, inzwischen weltweit mehrtausend-
fach praktizierte sog. ,Retortenzeugung’, genauer: In-vitro-Fertilisation mit anschlieBendem Em-
bryotransfer (S. Trotnow/ M. Barthel), bietet sich in nicht wenigen Fillen diagnostizierter Sterili-
tét (etwa 10 bis 15 Prozent aller Ehen, zu einem Drittel durch den Mann, knapp zur Hilfte durch
die Frau verursacht) unter Umsténden, d. h. wenn keine Kontraindikation entgegensteht, alsletz-
te Méglichkeit an, um doch noch zu einem eigenen Kind zu kommen (47—57). Die Erfolgsrate
ist steigend (10 bis 30 Prozent der Versuche), die mit der Behandlung verbundenen Risiken (u. a.
Eileiter- oder Mehrlingsschwangerschaft) halten sich in Grenzen, vermehrte Mif3bildungen des
Kindes sind dabei nicht aufgetreten (57—61). Im Hinblick auf verschiedene Umstande und Va-
rianten dieses Verfahrens erheben sich allerdings ernste Bedenken und schwerwiegende Einwin-
de. Sie betreffen einmal die Behandlung iiberzihliger in-vitro gezeugter Embryonen, die nicht
transferiert, sondern je nachdem verworfen, zu Experimenten verwendet oder bestenfalls gefrier-
konserviert und der betreffenden Frau zu einem spiteren Zeitpunkt iibertragen werden; sodann
die Befruchtung der Eizelle einer (verheirateten oder unverheirateten bzw. alleinstehenden) Frau
mit Spendersamen, m. a. W. die sogenannte ,heterologe” Insemination, wobei auch an den paral-
lelen Fall der Eispende zu denken ist; schlieBlich die Ubertragung eines Embryos auf eine fremde
Frau, diesich vielleicht (aus finanziellen oder anderen Interessen) als bloBe ,Mietmutter” zur Ver-
fiigung stellt (61 f).

Unabweisbar stellt sich die Frage nach dem Beginn des (menschlichen) Lebens, auf die der Anthro-
pologe E. Schleiermacher eingeht. Zeigt sich humanbiologisch die Individualitét in der Je-Einma-
ligkeitinnerhalb einer uniibersehbaren Vielfalt von Kombinationsméglichkeiten der Erbfaktoren
und Umwelteinfliisse, so wird sie philosophisch ,als die Gesamtheit der Seinsweise eines Wesens
verstanden, die nur diesem einen Wesen eigentiimlich ist* (81). Sie schlie3t bei dem aufgrund sei-
ner Gehirnstruktur zu geistiger Entwicklung befihigten Menschen die Personalitiit in sich (82).
In der speziellen Frage der Simultan- bzw. Sukzessivbeseelung argumentiert der Autor zugunsten
der erstgenannten Auffassung, daf} also ,die Seele zusammen mit dem Beginn des Lebens in den
Keim eintritt” (83). Die Aussage, .daf} das neue individuelle Leben mit der Befruchtung der Eizelle
beginnt” (84), nimmt auf die Diskussion um die Personalitiit des menschlichen Lebens vor seiner
erst mit der Nidation entschiedenen Individuation (Ausschlu3 von Mehrlingsbildung)?nicht

Bezug.

Eine andere Frage betrifft die priinatale Diagnostik (T. M. Schroeder-Kurth), die sich zur Abkla-
rungder Normal- bzw. Fehlentwicklung des Ungeborenen verschiedener, nicht-invasiver (wieder
Ultraschall-Untersuchung) oder invasiver Methoden (wie der Amniocentese) bedient. Weil mit
Gefahren verbunden, bediirfen letztere einer besonderen Indikation, wiesie in betroffenen Fami-
lien und bei besonderen Risikogruppen gegeben ist (86—95). Mit dem Einsatz der prinatalen
Diagnostik verbindet sich das .,Angebot” des Schwangerschaftsabbruchs ,an die einzelne Frau
und Familie, die ein iiber dem Durchschnitt liegendes Risiko fiir eine spezifische und feststellbare
Erkrankung des Kindes hat® (89), ohne daf ihr damit die Entscheidung abgenommen werden
kann. Dabei wiegt eine Entscheidung fiir den Abbruch zumal dort schwer, wo aufgrund einer
mangelnden Diagnostizierbarkeit — auch die Moglichkeiten der Fritherkennung und der ange-
messenen Indikationsstellung sind begrenzt — in einem entsprechenden Maf3 damit zu rechnen
ist, daf3 ein in Wirklichkeit gesundes Kind get&tet wird (vgl. 95—106).

2 Vgl. die von A. Auer in seinem Beitrag ausdriicklich gestellte (dort freilich nicht zu erdrternde) .Frage, ob
werdendes Leben von Anfang an menschlich-personales Leben ist” (186). Einen Einblick in die Diskussion
bietet auch A. Elsisser (179—181).

74

ts



Dieses Problem kehrt auch im folgenden Beitrag iiber den Schwangerschaftsabbruch aus geneti-
scher und drztlicher Sicht (U. Tettenborn) wieder (109—114), wo der Arzt letztlich auf seine per-
sonliche Gewissensentscheidung verwiesen wird, ,solange die Geburt eines schwergeschidigten
Kindes nur durch Schwangerschaftsabbruch verhindert werden kann und solange noch gesunde
Feten wegen fehlender diagnostischer Méglichkeiten abgetrieben werden, um ein méglicherweise
krankes Kind nicht bekommen zu miissen” (114).

II. Rechtliche Regelungen

Die Entwicklung auf dem Gebiet der Gentechnologie hat eine Tragweite angenommen, die auch
die fiir die Rechtsordnung Zustéindigen auf den Plan ruft. Zudem haben neue Methoden der Hu-
manreproduktion Rechtsunsicherheiten nach sich gezogen, die der Behebung bediirfen. Schlie3-
lich tangiert die priinatale Diagnostik und der aufgrund derselben vorgenommene Schwanger-
schaftsabbruch aus eugenischer (kindlicher) Indikation grundsitzlich auch das Recht.
Hinsichtlich der Gentechnologie sind vor allem die Interessen der (in Art. 5 des bundesdeutschen
Grundgesetzes verbiirgten) freien Forschung einerseits und des Gefahrenschutzes andererseits
auszugleichen (N. Binder), wobei letzterer Leben und Gesundheit nicht nur der Forscher und ihrer
Mitarbeiter selbst, sondern dariiberhinaus auch der Umwelt und der Nachwelt betrifft. ,Soweit*
nimlich, wie A. Eser in seinem Beitrag zur Humangenetik feststellt, ,mit der Anwendung dieser
neuen Methoden Risiken fiir den einzelnen Menschen oder die Menschheit insgesamt verbunden
sind, kann deren Hinnahme nicht im subjektiven Belieben des einzelnen Forschers stehen, son-
dern muf} gegeniiber der gesamten Rechtsgemeinschaft legitimiert und verantwortet werden”
(130 f). Damit ist noch nichts iiber die Art und Weise entschieden, in der einem méglichen Mif3-
brauch der Forschungsfreiheit vorgebeugt werden soll, und es mag durchaus richtig sein, hier eher
fallweise und subsidiir titig zu werden. Wie der Verfasser im einzelnen darlegt, stellt die Amnio-
centese in der Absicht eines geschlechtsspezifischen Schwangerschaftsabbruchs keine Heilbe-
handlung dar und bringt eine Diskriminierung zum Ausdruck. Hinsichtlich der ,heterologen” In-
semination begriinden die damit verbundenen Rechtsprobleme gleichwohl kein generelles
strafrechtliches Verbot, innerhalb der Ehe ;wird man in der Kiinstlichkeit dieses Vorgangs (= der
extrakorporalen Befruchtung) schwerlich schon eine Verletzung der Menschenwiirde im rechtli-
chen Sinne erblicken kénnen”. Allerdings ist .eine besonders sorgfiiltige Nutzen-Risiko-
Abwigung erforderlich’, wobei — schwierig genug — .nicht zuletzt auch die Interessen des zu
erwartenden Kindes mitzuberiicksichtigen” sind. Daf3 eine befruchtete Eizelle praktisch schutzlos
ist, erscheint dem Verfasser .rechtspolitisch héchst bedenklich”, Erst recht ist im Falle .der Ver-
schmelzung von menschlichen und tierischen Ei- und Samenzellen . . . eine fundamentale Gren-
ze iiberschritten”. Ebenso ist eine die menschliche Identitiit verindernde Genmanipulation in
Keimbahnzellen sowie eine die Individualitit aufhebende Klonierung ,rechtlich nicht zu verant-
worten”. Selbst beim therapeutischen Gentransfer in Kérperzellen und bei der Genomanalyse, die
im iibrigen nicht zu einer ,eugenischen Diskriminierung” fithren darf, bleibt der ,Begriff der
,Krankheit’ und des ,Erbschadens’ kritisch zu iiberpriifen” (133—144).

Ill. Herausforderung der theologischen Ethik

Wihrend der Rechtsordnung eine spezifische Zielsetzung zukommt, stellt sich die Frage der mo-
dernen Genetik und des Umgangs mit dem Ungeborenen der theologischen Ethik unmittelbar und
umfassend. Zu einer orientierenden Stellungnahme herausgefordert, hat sie sich zugleich ihrer
spezifischen Kompetenz und damit der Begriindung ihrer Aussagen zu vergewissern. Darauf
kommt in einem ersten Beitrag iiber Genforschung und Gentechnologie J. Reiter zu sprechen,
wenn er unter Absage an eine eigene ,Gen-Ethik” die Aufgabe des Ethikers vornehmlich darin
sieht, .den technologischen EntwicklungsprozeB kritisch zu begleiten und sich dabei zum Anwalt
des Menschen, seiner Wiirde, seiner Rechte, aber auch seiner Pflichten zu machen” (148), m. a.
W. die ethischen ,Prinzipien auf die besondere gentechnische Problemsituation anzuwenden und
so zu normativen Losungsmoglichkeiten und Entscheidungen zu kommen” (149). Zuginge zu
konkreten Normen bilden die Prinzipien der Verallgemeinerung, der Fairness, der Menschenwiir-

75



de und der Verantwortung — letzteres besonders von H. Jonas in seiner Zukunftsdimension ver-
deutlicht (149—153). Darin kommen auch weltanschaulich-religiése Wertpriferenzen zum Tra-
gen, wie sie innerhalb der katholischen Kirche insbesondere von den letzten Papsten herausge-
stellt wurden, die dabei fiir die Achtung der menschlichen Personwiirde und die therapeutische
Ausrichtung der Gentechnologie eingetreten sind (153 —156). Damit ist (entgegen einem einseitig
normativen Naturverstindnis stoischer Priigung) der verindernde und gestaltende Eingriff in die
Natur grundsitzlich nicht verwehrt, steht jedoch, wie es die ,10 Gebote fiir Gentechnologen”
(159—161) ausdriicken, unter dem Kriterium der Therapie und der Unantastbarkeit der Wiirde
der menschlichen Person.

Damit sind bereits die ,Grundsitze medizinischer Ethik” beriihrt, die V. Eid aufzeigt. Alle Ethik
meint ja die Verantwortung fiir das Gelingen des uns zur Gestaltung aufgegebenen Lebens und
Zusammenlebens, wobei sich dem drztlichen Handeln die besondere Aufgabe stellt, ,dem Gelin-
gen des Lebens dann zu dienen, wenn dieses in besondere physische und psychische Krisensitua-
tionen gerit” (164). Es hat mit der Ausrichtung auf das Heil und Wohl des Kranken gleichzeitig
dessen von keinen Eigenschaften oder Fahigkeiten abhéingende, die Stirken und Schwichen um-
greifende Wiirde zu wahren (165—167).

Speziell zum Problem der extrakorporalen Befruchtung und der Experimente mit menschlichen
Embryonen nimmt A. Elsisser Stellung. Im Blick auf die Grenze zwischen der aufgegebenen
Steuerung und der entwiirdigenden Manipulation ist seine Antwort .ein bedingtes Ja", d. h. ein
Ja zu den heilenden und férdernden therapeutischen MafBnahmen unter Ausschaltung techni-
scher Verfahren, die den Menschen zum bloBen Objekt technischer Mach- und Verfiigbarkeit de-
gradieren® (171). Die extrakorporale Befruchtung als ,ultima ratio” zur Behebung des Leidens-
druckes der Sterilitiit gilt — in Weiterentwicklung lehramtlicher Aussagen — als sittlich erlaubt
(172—175), wobei (um nur diesen Punkt aufzugreifen) gegen eine ,Halb-Adoption®, mag hier
auch das Verstindnis der Elternschaft in einem Wandel begriffen sein, sehr wohl Bedenken beste-
hen (177). In der Frage der experimentellen Forschung an in-vitrogezeugten menschlichen Embry-
onen fithrt die unterschiedliche Auffassung iiber deren individual-personalen Status zu keinem
einheitlichen Urteil, insofern das klare Verdikt iiber alle eigenmiichtigen oder ziichterischen Expe-
rimente nicht ,jene Experimente (betrifft), die entweder der Grundlagenforschung oder der Ver-
besserung der conditio humana oder auch eindeutig therapeutischer Zielsetzung dienen” (182).
Diese Verantwortung bzw. die Ausschaltung von Mi3briuchen sollte auch in der Rechtsordnung,
die derzeit jene Embryonen ohne jeden Schutz lif3t, ihren Niederschlag finden.

Mit der heute vielgenannten eugenischen (oder kindlichen) Indikation fiir einen Schwanger-
schaftsabbruch setzt sich schlieBlich A. Auer auseinander. Er beruft sich darauf, ,daf3 priinatales
und postnatales menschliches Leben die gleiche Wiirde haben und die gleiche Bewertungerfahren
miissen”, wobei ,Krankheit und MiBbildung nicht als MaBstab fiir Entscheidungen eingesetzt
werden diirfen” (187). Beziiglich der prinatalen Diagnostik anerkennt Auer die Entlastung, die
den allermeisten Schwangeren geboten werden kann und diese motiviert, die Schwangerschaft
auszutragen. Dennoch fiihrt ein negativer Befund immer wieder zum Abbruch, L3t diesen das
(bundesdeutsche) Strafgesetz dochstraffrei, ,wenn . . . dringende Griinde fiir die Annahme spre-
chen, daf} das Kind infolge einer Erbanlage oder schidlicher Einfliisse vor der Geburt an einer
nicht behebbaren Schidigung seines Gesundheitszustandes leiden wiirde, die so schwer wiegt,
daB die Fortsetzung der Schwangerschaft nicht verlangt werden kann”. Stellt damit der Gesetzge-
ber wesentlich auf die Mutter und die ihr zumutbare Belastung ab, so muf3 die Entscheidung doch
«auch die ethischen Anspriiche des werdenden Lebens mitberiicksichtigen® (191). Allein wenn es
sich ,um einen giinzlich miBformten Fetus handelt, dem das biologische Substrat fiir geistige Voll-
ziige definitiv ermangelt, wird man nicht von Personalitit und darum auch nicht von Tétung
eines Menschen sprechen kénnen” (193). Im iibrigen wird die wachsende Unbereitschaft, ein
(auch nur méglicherweise) behindertes Kind anzunehmen, die Behinderten in der Gesellschaft,
mag man auch heute ein Engagement fiir sie an den Tag legen, als schmerzliche Ablehnung treffen
(197).

76

(¥



Das bereitwillige Ja auch zu einem behinderten Kind schlieBt die Inanspruchnahme genetischer
Beratung, von der dieletzten Beitriige des Buches handeln, keineswegs aus. Thr Ziel ist, ,méglichst
noch im Vorfeld kiinftiger Schwangerschaften alles dafiir zu tun, daB3 die Nachkommen der Rat-
suchenden moglichst gesund geboren werden kénnen” (212). Wo ein genetisches Risiko den Ver-
zicht auf eigene Kinder nahelegt, bietet sich als Alternative vor allem die Adoption an (233 f),
wihrend der Gedanke einer ,heterologen” Insemination (231—233) keine ungeteilte Zustimmung
finden kann. Erst recht kann der aus eugenischen Griinden durchgefiihrte Schwangerschaftsab-
bruch schwerlich vor dem theologisch-sittlichen Anspruch bestehen. Hier unterscheiden sich je-
doch die Auffassungen. Indem das Buch diese Divergenzen nicht unterdriickt, triigt es dazu bei,
die redliche Auseinandersetzung — auf beiden Seiten — lebendig zu erhalten.

Linz Alfons Riedl

Auf Gott hin denken*

Der Herausgeber dieses Bandes nennt mehrere Griinde, die ihn bewogen haben, eine Auswahl
aus den deutschsprachigen Schriften Piet Schoonenbergs zu verdffentlichen: neben dem Zeichen
des Dankes fiir eine lange Zeit der freundschaftlichen Verbundenheit steht an erster Stelle die Ab-
sicht, ,diesen liebenswiirdigen und bescheidenen, originellen und frommen Denker seinen Freun-
den im deutschen Sprachgebiet in Erinnerung zu bringen’, ihn, der am 1. Oktober 1986 sein 75.
Lebensjahr vollendet.

Wer Schoonenberg kennt, weif3 sich gewif3 solidarisch mit dieser Absicht des Herausgebers: es
gilt, ein Werk in Erinnerung zu rufen, das mit theologischer Redlichkeit und in kritischem Engage-
ment ein Stiick jener Aufbruchsgeschichte mitgepragt hat, wie sie durch das Ereignis des Zweiten
Vatikanischen Konzils gesamtkirchlich legitimiert wurde.

Der vorliegende Band umfaBt mit seiner Dreiteilung die Hauptthemen der theologischen Ausein-
andersetzung P. Schoonenbergs: 1. Der Gott der Menschen — 2, Die Menschen Gottes — 3. Der
Gottmensch.

Eine kurze Besprechung dieses Buches ermé&glicht wohl nur Andeutungen, doch soll der Versuch
unternommen werden, die markanten und die fiir das theologische Anliegen Schoonenbergs ty-
pischen Zentralthemen aufzuzeigen. Man trifft sicherlich einen ganz entscheidenden Aspekt im
Werk des Theologen, wenn man auf jenes unermiidliche Interesse verweist, welches da heif3t:
~Auf Gott hin denken” Gottes ,Transzendenz’ liB3t jede theologische Rede scheitern, welche sich
anschickt, ,iiber” Gott gleichwie iiber ein ,Objekt” zu verhandeln. ,Die Transzendenz Gottes be-
sagt sicher, daB Gott nicht auf die Welt reduziert werden kann” (31). .Uber” Gott kann nicht gere-
det werden, von ihm zu reden kann aber auch nicht heiflen, daf3 ,alle Aussagen iiber Gott nur
als Aussagen iiber menschliche Haltungen” (57) zu interpretieren sind.

Das theologische Anliegen, ,auf Gott hin” als auf ,Transzendenz” hin zu sprechen, weif sich frei-
lich konfrontiert mit der Wirkungsgeschichte einer michtigen Tradition, welche mit der Trans-
zendenz Gottes dessen Unverinderlichkeit und mit der Unbegrenztheit Gottes dessen Unbetrof-
fenheit durch die Geschichte dieser Welt behauptete. P. Schoonenberg hat die Auseinander-
setzung mit dieser Tradition niemals aufgegeben; wie ein roter Faden durchzieht diese Problema-
tik sein ganzes Werk; unverkennbar manifestiert sichim ProblembewuBtsein eines Theologen die
Priasenz und die Ablose eines Systems.

In dem Abschnitt zur Frage nach einer ,personalen” Dimension der Wirklichkeit Gottes hilt P.
Schoonenberg ausdriicklich daran fest, ,daf3 Gott und Welt nicht zwei sind, aber auch nicht eins”
(64), denn ,Gott ist nicht ein Exemplar einer méglichen Gattung der ,Seienden’ . . . (65). Die
Transzendenz Gottes — ein Axiom des christlichen Glaubens — mahnt zur kritischen Begegnung

* SCHOONENBERG PIET, Auf Gott hin denken. Deutschsprachige Schriften zur Theologie. Hg. v. Wil-
helm Zauner. (267.) Herder, Wien 1986. Pappb. S 240.—/DM 35,—.

77



