mus oder die neuzeitlichen Wissenschaften) bezug-
nehmend, wird eine Analyse der .modernen
Gesellschaft” (67) angeschlossen, wobei der Umfang
dieses Teiles von den verschiedenen Denkrichtun-
gen, wie Determinismus, Szientismus, Behavioris-
mus, itber Marxismus bis zum Idealismus und Exi-
stentialismus duflerst schemenhaft ausgefallen ist.
Demgegeniiber nehmen die Ausfithrungen iiber Hu-
manismen und davon ausgehende Bewegungen
einen groBeren Raum ein, worunter auch verschie-
denste psychologische Richtungen, z. B, Gestaltthe-
rapie, Bioenergetik, Encounter-Bewegung usw. bis
zu Meditation, Mystik und Kommunikationstheo-
rien subsumiert werden. Dabei fillt auf, daB die phi-
losophischen und weltanschaulichen Denkansitze
einfach nebeneinander gestellt werden und weder sy-
stematisch prizis differenziert, wenn etwa als einzi-
ges Modell fiir den Idealismus die Existenzphiloso-
phie exemplifiziert wird (81 ff), noch ausreichend in
ihren Begriindungsstrukturen wiedergegeben wer-
den. Um die Weltstruktur denkgeschichtlicher An-
sitze herausschilen zu kénnen, bediirfte es schon
intensiverer Forschung. Historisch gewachsene
Religionen lassen sich dann leicht neben pejorativ
verwendeten Denkmodellen giinstig darstellen, wo-
bei selbst da die Religionen m. E. etwas zu liberali-
. stisch vorgestellt werden (z. B. 69).

Eine kritische Auseinandersetzung ist mit den ak-
tuellen Kommunikations- und Sozialisationstheo-
rien und den sich darauf stiitzenden Praxen zu fin-
den, die interessante Zusammenhinge in bezug auf
deren Wertstrukturen zeigen. Die Analyse der heuti-
gen Zeit geht bis zur Riistungsfrage und den zugrun-
deliegenden Ideologien.

DieStudiebringtals Fazit, da3 humane Werteimmer
nur approximativ zu erreichen sind, was einerseits
nur eine relative Freiheit des Menschen nach sich
zieht, und daB andererseits die Religion, sofern sie
eine offene und kreative ist, durch ihren metaempiri-
schen Charakter einen entscheidenden Einfluf3 inder
Wertekonstitution hat. Insgesamt wire es wiin-
schenswert gewesen, daf3 der Umfang der Studie,
aufgrund der vielfiltig auftretenden Fragen, durch
detaillierte Analysen erweitert worden wire.

Steyr Enrico Savio

@ RAUCHFLEISCH UDO, Psychoanalyse und
theologische Ethik. Neue Impulse zum Dialog. (Stu-
dien zur theologischen Ethik, Bd. 18). (151.) Univer-
sititsverlag, Freiburg/Schweizund Herder, Freiburg
i. B. 1986. Kart. DM 29,50.

Verf, ist klinischer Pychologe in Basel. Er will ,dem
wenig mit der psychologischen Theorie Vertrauten
einen Uberblick iiber die grundlegenden Positionen
der Psychoanalyse vermitteln” und zugleich das in-
terdisziplinire Gesprich anregen (9). Nach einer
Darstellung des psychoanalytischen Modells wer-
den folgende Themen aufgegriffen: Sexualitit aus
psychoanalytischer Sicht; ethisch bedeutsame
Grundsitze der psychoanalytischen Therapie;
Schuld und Schuldgefiihle; der echte Glaubensvoll-
zugund die Bergpredigt. Eshandeltsich dabeium Be-
reiche, die im Mittelpunkt des tiefenpsychologi-
schen wie des ethischen Interesses stehen.

Verf. versteht es, die Sichtweite der Tiefenpsycholo-
gie verstandlich und zugleich differenziert darzustel-
len. Eine verbreitete Auffassung, daf} die Tiefenpsy-
chologiediereligise Uberzeugung nur als Flucht aus
der Wirklichkeit sieht und daf sie die eigene Sehwei-
se praktisch absolut setzt, kann als iiberwunden gel-
ten. Damit wird der Weg fiir ein nicht vorbelastetes
Gespriich frei. Die Begegnung mit einem Gespriichs-
partner, der religiosen Glauben als Ausdruck einer
reifen Personlichkeit anerkennt, der aber auch um
die Gefahr weiB, daB} sich in duB8eren Glaubensfor-
men psychische Unreife artikuliert, kann zu einem
besseren Verstiandnis der eigenen theologischen Po-
sition beitragen.

Tiefenpsychologische Gesichtspunkte kénnen und
sollen eine theologische Ethik nicht ersetzen, diirfen
von ihr aber auch nicht vernachlissigt werden. Auf
eine Kurzformel gebracht hei3t das, daB3 nicht nurzu
fragen ist, was der Mensch soll, sondern auch da-
nach, waser kann. Auchwennder Ethik mehrals das
Sollen und der Pychologie eher das Kénnen zuzu-
ordnen ist, so ist doch von beiden die jeweils andere
Position mitzubedenken. In der Psychologie kommt
dies schon dadurch zum Ausdruck, daf} sie notwen-
digerweise von einem bestimmten Menschenbild
ausgeht, auch wenn dieses nicht benannt wird.
Wer sich oder andere zu einer dem Christentum ent-
sprechenden altruistischen Lebensweise bekehren
will, miifite bedenken, daB sich eine solche Bekeh-
rung auch nur ulerlich vollziehen kann, Eingelern-
te duBere Verhaltensweisen haben dann die gegentei-
ligen Wiinsche nur verdeckt. Diese ,bése Demut”
(135) ist Ursache dafiir, daf} Nichstenliebe das Zu-
sammenleben manchmal mehr belastet als ermég-
licht. Das verstindlich geschriebene Buch kann als
bedeutender Beitrag fiir das interdisziplinire Ge-

spriich gelten.
Linz Josef Janda

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

M WALDENFELS HANS, Kontextuelle Funda-
mentaltheologie. (UTB-Grof3e Reihe). (552.) Verlag
F. Schéningh, Paderborn u. a. 1985. Geb. DM 48,—.

In der Fundamentaltheologie herrschte seit Jahr-
zehnten ein empfindlicher Mangel an einer zusam-
menfassenden Darstellung. Die vorhandenen Lehr-
biicher waren allzu sehr der alten Apologetik
verpflichtet, wiesen Fragen zuriick und verteidigten
einfachhin die kirchliche Lehre. So ist es héchst er-
freulich, daB3 im Jahre 1985 gleich drei Fundamen-
taltheologien erschienen sind, die bewuB3t das Ge-
spriach mit den Fragen unserer Zeit aufnehmen und
auf diese Weise heute die Rechtfertigung des Glau-
bens zu geben versuchen: Die Fundamentaltheolo-
gie von Heinrich Fries, die ersten Biinde des vierbin-
digen Handbuch der Fundamentaltheologie, sowie
die Kontextuelle Fundamentaltheologie von Hans
Waldenfels.

Waldenfels hat seine Fundamentaltheologie in fiinf
Teilegegliedert. EinI. Teil bietet eine Einleitung in die
christliche Theologie insgesamt, wobei der An-
spruch des Christentums angesichts der Religionen,

83



der verschiedenen Philosophien und des Atheismus
aufgezeigt und begriindet wird. Am Ende dieses 1.
Teils wird das Ziel einer kontextuellen Fundamen-
taltheologie umrissen, die die alte Apologetik im po-
sitiven wieim negativen Sinn ,aufzuheben” fihig ist.
Deml. Teil korrespondiert der V. Teil, der weithin die
klassischen fundamentaltheologischen Fragen der
theologischen Erkenntnislehre abhandelt (Glau-
benserkenntnis, Gotteswort — Menschenwort,
Schrift und Tradition). Das Hauptgewicht des Bu-
ches liegt auf den Teilen II bis IV: II. ,Grund (aller
Theologie): Gott spricht”; III. ,Weg: ,Durch Jesus
Christus, unseren Herrn'*; IV. ,Ort: ,In der Gemein-
schaft der Kirche”. Diese drei Teile: Gotteslehre und
Lehre von der Offenbarung, fundamentaltheologi-
sche Christologie und Ekklesiologie sind parallel
aufgebaut. Sie beginnen jeweils mit einer einfiihren-
den Beschreibung des christlichen Selbstverstind-
nisses. Ausfiihrlich wird dargestellt der Kontext der
christlichen Aussage in heutiger Philosophie und in
den nicht-christlichen Religionen. Ein dritter Ab-
schnitt stellt die Zugiinge vom heutigen Kontext zur
christlichen Botschaft dar. In einem letzten Ab-
schnitt wird jeweils eigens die Frage nach der mégli-
chen Vermittlung, der Bedeutung fiir die konkrete
Lebensfithrung und fiir das spirituelle und prakti-
sche Engagement, die hieraus folgen, thematisiert.
Die Kontextuelle Fundamentaltheologiehat ein Spe-
zifikum in dieser Hinwendung zur Praxis, in der Be-
miihung, die spirituelle Dimension der Theologie
sichtbar zu machen. Diesem Ziel dienen teilweise
ausfiihrliche Zitate. VerhiltnismaBig breit angelegt
ist fir eine Fundamentaltheologie der christologi-
sche Teil, sowie — der wissenschaftlichen Herkunft
des V. entsprechend — der Blick auf die nicht-
christlichen Religionen. Dem Buch ist deutlich anzu-
sehen, dafB es aus der Lehrtitigkeit des Vf, hervorge-
. gangen ist. Es ist klar gegliedert, fiir den Studenten
und den interessierten Praktiker gut zu lesen. Daf3 es
zusammen mit zwei anderen Fundamentaltheologen
erschienen ist, mindert seinen Wert in keiner Weise.
Gerade der Vergleich der unterschiedlichen Positio-
nen und Schwerpunktsetzungen wird dazu beitra-
gen, daB nicht allein die konkrete Fragestellung vor-
angetrieben wird, sondern auch, dafB} die jeweilige
Position besonders plastisch zu werden vermag. So
ist diesem Buch als Lehrbuch und als Dokument fiir
eine Form, heute Fundamentaltheologie zu verste-
hen, eine weite Verbreitung zu wiinschen.
Miinchen Peter Neuner

DOGMATIK UND OKUMENIK

B SCHUTZCHRISTIAN, Einfithrungindie Pneu-
matologie. (322.) Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft, Darmstadt 1985. Kart. DM 69,—.

Die Pneumatologie, die in der westlichen Theologie
seit langem die Rolle eines Stiefkindes innehatte, ist
dabei, die Kinderschuhe abzustreifen und einen an-
gemessenen Platz im Rahmen der dogmatischen

84

Traktate einzunehmen. Als groBer Schritt im ,Legiti-
mierungsprozeB” darf die zu besprechende ,Einfiih-
rung in die Pneumatologie” gewertet werden, wenn
sie auch selbst nicht den Anspruch erhebt, iiber eine
Lerste Bestandsaufnahme” hinauszugehen.

Im ersten Teil (A) fithrt Vf. in Notwendigkeit, Ver-
stindnis und Geschichte der Pneumatologie
(7—145) ein. Dann (B) wird das biblische Zeugnis
vom Heiligen Geist beigebracht (146—181) und
schlieBlich (C) werden bestimmte Dimensionen
theologischer Rede vom Heiligen Geist erdrtert
(182—298).

1. Es hat verschiedene Ursachen, warum in der west-
lichen Kirchein den letzten Jahrzehnten der Ruf nach
einer eigenstindigen Pneumatologie zunehmend
lauter wurde. Der breite Ficher charismatischer Be-
wegungen aller Couleurs, die problematische Situa-
tion der Gliubigen in einer technisierten Welt, die
der Prophetiebedarf, die tellung christlicher
Geisterfahrung durch fernéstliche ,Spiritualitat”
und Scharlatanerie, das allenthalben beklagte Defi-
zit von Glaube und Theologie u. a. m., zwangen die
Theologie zu einer mehr als intellektuellen Riickbe-
sinnung auf das biblische Zeugnis vom Heiligen
Geist und auf seine vielgestaltige Ausfaltung in der
«Zeit der Kirche".

Der Blick in die Geschichte des christlichen Geistver-
stiandnisses fingt intellektualistische Mi3verstind-
nisse, romantische Entstellungen, lithmende Angst,
befreiendelnitiative, Prophetie und Utopien der Ver-
gangenheit ein. Dennoch, besser gerade deswegen
insistiert V. auf der ,unverzichtbaren Funktion des
pneumatischen Momentes* heilsgeschichtlicher
Dogmatik. Theologen sollen sich prophetisch-kriti-
schem pneumatologischem Denken offenhalten und
in Kommunikation (nach auf3en) mit anderen Fach-
wissenschaftlern, etwa mit Okologen und Physi-
kern, ja sogar mit Dichtern treten. ,Die Zeit verste-
hen heiBlt ja: Horen, was der Heilige Geist zum
Zeitgeist sagt” (16). Auch innertheologisch miisse
pneumatologischem Denken mehr Raum zugeteilt
werden. Der Konnex zwischen Pneumatologie und
den dogmatischen Traktaten Ekklesiologie,
Gnaden- und Sakramentenlehre, Christologie,
Schépfungslehre und Eschatologie ist viel deutlicher
herauszustellen, als das gerade in den letzten Jahr-
hunderten geschehen ist.

2. Im zweiten Teil greift V¥. die Forschungsergebnisse
der neueren alttestamentlichen und neutestamentli-
chenExegeseauf, betont jedoch zu Recht, daB3 das bi-
blische Zeugnis vom Heiligen Geist nicht in einem
Jfeststehenden Begriff* von Geist eingefangen wer-
denkann. Die Aussagen der Schrift beziechensich we-
niger auf das Wesen des Heiligen Geistes als auf seine
greifbare Wirksamkeit und Heilsfunktion (146) und
sind schon deswegen nicht in ein System zu zwingen.
Das Israel des Alten und des Neuen Bundes hat das
Wirken des Geistes Gottes eben zuerst erfahren und
erst dann den Versuch unternommen, diese Erfah-
rung zu artikulieren. Alles Leben verdankt sich der
.ruah’, dem Atem Gottes. Dem Menschen kann eine
besondere Partizipation an Gottes Geist zuteil wer-
den, die vor allem in der .Dynamik geschichtlicher
Ereignisse transparent” wird, indenen .sich die, ruah’
Gottes als Geschichtsmacht” betitigt. Vom Neuen



