JOSEFJANDA
Der Traum vom Paradies

Die Rede iiber ,die gute alte Zeit", die Klage iiber ,die b6se Gegenwart® und die Angst vor einer
JSchrecklichen Zukunft” hat es praktisch immer gegeben. Der Autor geht diesen Phiinomenen psy-
chologisch nach und verweist auf ihre religidse Dimension. Glaube und Bewaltigung der Existenz-
angst stehen in einer Wechselbeziehung. (Redaktion)

Es entspricht dem Menschen, Gegebenes nicht einfach hinzunehmen, sondern es zu
deuten und soweit als méglich nach den eigenen Wunschvorstellungen zu verindern.
Je nach personlicher Eigenart und Kulturzugehérigkeit kann einmal der Wunsch nach
Deutung und dann wieder das Bediirfnis nach verinderndem Eingreifen vorherr-
schen. Das Gegebene ist dabei immer schon eine Mischung aus den Gegebenheiten
vom Anfang an und dem, was die Menschen im Laufe ihrer Geschichte daraus ge-
macht haben.

Verinderndes Eingreifen setzt entsprechende naturwissenschaftliche Kenntnisse und
Techniken voraus; reichen diese nicht aus, werden sie erganzt bzw. ersetzt durch magi-
sche Praktiken und Beschworungen.! Wer die Wirklichkeit deuten will, hat zunéchst
diese Wirklichkeit moglichst objektiv zur Kenntnis zu nehmen; jedes Bemiihen um
Obijektivitit ist jedoch von vornherein durchsetzt von einem subjektiven Standpunkt,
von subjektiven Gefiihlen und Sehnsiichten. Zwischen der tatsiichlichen Wirklichkeit
und den Wiinschen der Menschen bleibt oft eine als schmerzlich erlebte Kluft. Wie
die Menschen mit der Diskrepanz zwischen tatsichlicher und ersehnter Wirklichkeit
umgehen, davon soll in den folgenden Ausfiihrungen die Rede sein.

1. Die Klage iiber die Gegenwart und das Reden iiber die gute alte Zeit

Eine der Méglichkeiten, mit dem Zwiespalt zwischen den tatsichlichen Verhiltnissen
und dem ersehnten Idealzustand umzugehen, ist die, daB3 man die reale Gegenwart in
Beziehung setzt zu einem vergangenen gliicklichen Zustand. Daraus ergibt sich das
weit verbreitete Klagen iiber die jeweils gegenwirtigen Verhiltnisse und die Uberzeu-
gung, daB es frither besser war. Es ist damit zu rechnen, daB sich derartige Deutungs-
elemente nicht nur in den jammernden Klagen iiber die schlimmen gegenwirtigen Zei-
ten finden, sondern daB sie auch in durchaus seriésen und begriindeten Zeitdiagnosen
vorhanden sind. Bei vielen Verantwortlichen wichst die Sorge um Gegenwart und Zu-
kunft. Man ist z. B. beunruhigt iiber das einseitig negative Verstindnis, das den alten
Tugenden entgegengebracht wird, etwa wenn Prinzipientreue nur als Starrheit aufge-
faflt wird. Man sucht nach Méglichkeiten, in Vergessenheit geratene Grundhaltun-
gen, ohne die menschliches Leben nun einmal nicht gelingen kann, zu revitalisieren.
Es sind Haltungen, die sich nur schwer exakt beschreiben lassen, wie Lauterkeit der
Gesinnung, Vertrauensfihigkeit, Glaubwiirdigkeit, Treue, Ehrfurcht, Riicksicht-
nahme u. a.

1 Vgl. dazu B. Malinowski, Magie, Wissenschaft und Religion, Frankfurt a. M. 1983 (Fischer TB 7335),
vor allem 63—74.

103



Die Sorge ist groB3, daB das Aufheben oder Lockern der du3eren Ordnung auch zu
einem Verlust der notwendigen inneren Haltungen gefiihrt haben kann. Die Schmerz-
grenze ist recht niedrig geworden. Die Gefahr scheint zu wachsen, daf3 Jugendliche
nicht einmal mehr zur Stufe einer konventionellen Moral gelangen, sondern auf der
Stufe einer hedonistischen Bediirfnisbefriedigung stehen bleiben? und sich am ehe-
sten fiir das entscheiden, ,was am wenigsten weh tut”?

Ist aber einmal der Egoismus zum hauptsichlichen Handlungsprinzip geworden, so
fragt man sich, wie man eine sich daraus ergebende Willkiir noch biindigen kann. Ge-
hen auch im Moralbereich die Ressourcen zu Ende, weil man mit ihnen zu leichtfertig
und zu groBziigig umging?

Die Gefahr eines Kiltetodes, der durch das Fehlen der Liebe verursacht ist, kann aber
nicht durch eine Vermehrung von Vorschriften und Gesetzen und auch nicht durch
eine VergréBerung des Polizeiaufgebotes gebannt werden. Die Losung kann nicht ein-
fach von einer stirkeren Disziplinierung erwartet werden. Dies kime der Absicht
gleich, die Fassade eines Hauses zu erneuern und davon zu erwarten, daf3 dann dahin-
ter bessere und gliicklichere Menschen wohnen. Disziplinierung ist in der Erziehung
gewif3 immer wieder notwendig, aber sie kann kein Leben zeugen. Leben ist aber nicht
nur zu bewahren, es muf3 immer wieder neu gezeugt werden. Es sind Uber-Zeugungen
zu schaffen; diese aber sind geistige Prozesse, die Engagement und eigenes Uberzeugt-
sein verlangen. Will man diese Wege abkiirzen, liuft man Gefahr, daf® man Lebloses
konserviert und eher einem nostalgischen Bediirfnis als dem Leben dient.

Worauf bezieht sich nun dieses Beklagen der Gegenwart in Wirklichkeit? Sind tatsiich-
lich die Menschen heute weniger tugendhaft und weniger moralisch als frither, oder
liegt das Problem nicht vielmehr darin, daB die Ausbildung neuer notwendiger Tu-
genden immer unvermeidbar nachhinkt? Der Mensch von heute erlebt z. B. aufgrund
einer wachsenden ,Mittelbarkeit’, die sich in vielen Lebensbereichen auswirkt, viel
weniger als seine Vorfahren, welches Leid er durch Gedankenlosigkeit und Unacht-
samkeit heraufbeschwéren kann. Er brauchte eine viel gréBere Sensibilitat als diejeni-
ge, die in fritheren Zeiten ausreichend war. Es ist hier nicht nur an das oft zitierte Bei-
spiel heutiger Kriegsfithrung zu denken, bei der einer die Tétung des Gegners nicht
mehr erlebt und so die Tétungshemmung unwirksam wird. Das Gemeinte gilt z. B.
ebenso fiir Beschiftigte in einer gefihrlichen chemischen Fabrik. Die Sicherung des
eigenen Arbeitsplatzes steht solchen Menschen niher als eine mégliche Gefahrdung
anderer Menschen, die ihnen fremd sind. Dasselbe gilt fiir viele Alltagssituationen,
in denen immer weniger erlebt wird, daB man durch ein gedankenloses Verhalten an-
deren das Leben erschwert. Die Menschen schiitzen sich durch eine gro3e Gleichgiil-
tigkeit vor einer drohenden Uberforderung; diese Gleichgiiltigkeit macht jedoch zu-
gleich alle friiher gelehrten und eingeiibten Tugenden der Mitmenschlichkeit
unwirksam.? Es sei ein weiterer Zusammenhang aufgezeigt: Die Ssterreichische Ta-
geszeitung ,Die Presse” beschrieb in der Ausgabe vom 28./29. September 1985 typi-
sche Verhaltensweisen von Kindern, die beim Einkaufen beobachtet wurden. Es wur-
de z. B. auf folgendes hingewiesen: Wenn sie ein Geschift betreten, haben sie eine

2 K. E. Nipkow, Grundfragen der Religionspiadagogik. Bd. 3. Giitersloh 1982 (Giitersloher TB 756), 143.

3 R. Débert, Was mir am wenigsten wehtut, dafiir entscheid ich mich auch®. Normen, Einsichten und Han-
deln. Kursbuch Moral Nr. 60. Berlin 1980, 43—59.

4 W. Marx, Mit-Leiden als MaB. Gedanken iiber eine nichtmetaphysische Ethik. Neue Ziiricher Zeitung
v. 27. 9. 1985 (Fernausgabe 223) 47.

104



unheimliche Sicherheit. Sie verlangen das Gewiinschte und zahlen. Sie sagen weder
bitte” noch ,danke”. Sie griiBen nicht. Sie lachen einem mitten ins Gesicht. Sie sind
nicht schlimmer als wir waren. Aber sie sind es auf eine offene und unverschimte
Weise.

Es fragt sich nun: Sind die beschriebenen Verhaltensweisen — vermischt mit Fehlfor-
men — nicht genau ein Ausdruck jenes SelbstbewuBtseins, das wihrend der letzten
Jahre vordringliches Erziehungsziel war? Man kann dieser Padagogik nicht vorwer-
fen, daf} sie Boses gewollt hat, sondern héchstens, daB sie zu linear gedacht und zu
wenig auf unbeabsichtigte Nebenwirkungen geachtet hat.

Das Reden von der guten alten Zeit begleitet das menschliche Leben. Bei Kohelet kann
man lesen: ,Frage nicht, ,warum war friiher alles besser als heute?” — Damit verritst
du nur, daB du das Leben noch nicht kennst” (7,10). Platon beklagt im VIII. Buch des
.Staates” die Verhiltnisse seiner Zeit; fiir ihn bleibt der Mensch beheimatet im Reich
der Ideen, mit dem ihn immer noch ein Eros verbindet. Ovid besingt ein vergangenes
Goldenes Zeitalter, Horaz und Tacitus sehen die Reinheit des Ursprungs bei den Bar-
baren besser bewahrt. Schon damals waren Urspriinglichkeit, Naturverbundenheit
und tugendhaftes Leben nahe beisammen. Nach Auffassung des Hinduismus ist die:
gegenwirtige Zeit — das Kali-Yuga — die schlechteste aller Zeiten, nach der der Kreis-
lauf der Zeiten von neuem beginnen wird. Der Gemeinde von Ephesus wird vorgewor-
fen, daB sie ihre erste Liebe verloren habe (Offb 2,4).

Maéglicherweise driickt sich in alldem auch die Wahrheit aus, daB3 viele Ereignisse erst
im nachhinein als heilend und gut und somit als Heilsereignisse erkannt werden, wih-
rend sie zum Zeitpunkt, da sie geschehen, als unangenehm und miihsam erlebt wer-
den und AnlaB3 zum Murren sind. Wie oft haben die Israeliten, die den Exodus mitge-
macht haben, dariiber gemurrt. Und Propheten und Gerechten werden vielfach erst
dann Denkmiler errichtet, wenn sie tot sind (Mt 23,29f).

Viele Sorgen, die sich Menschen iiber die gegenwirtige Situation machen, mégen be-
rechtigt sein. Fiir den Glaubenden gelten jedoch auch noch andere Uberlegungen.
Kleinliche Schadenfreude iiber das Versagen der Gegenwart wie auch eine nur um sich
selbst kreisende narziB3tisch-depressive Klage iiber die schlimmen Verhiltnisse sind
als Kapitulation vor dem Chaos dem Glauben an die Schépfermacht Gottes entgegen-
gesetzt. Gott vermag nicht nur am Anfang (= von Grund auf) das Chaos zu einem
Kosmos zu ordnen, sondern er ist auch gréBer als menschliche Schuld und Bosheit,
die eine stindig neue Bedrohung des géttlichen Kosmos darstellen. Das christliche
Glaubensbekenntnis beinhaltet den Glauben an die Vergebung der Siinden und nicht
den Glauben an die Siinde.® P. Ricceur erkennt gerade darin den Unterschied zwi-
schen Glauben und Ethik, daf3 der Glaube in eine andere Richtung blickt; ,sein Pro-
blem ist nicht der Ursprung des Bésen; sein Problem ist das Ende des Bosen”. An-
ders ausgedriickt: Glauben ist Bejahung der Schépfung und des Menschen trotz
Schmerz und Bosheit; er ist der oft gemachten Erfahrung von der ,Allmacht” der Bos-
heit diametral entgegengesetzt.

P. Celan hat diesen Glauben in verdichteter Sprache ausgesagt:’

8 P. Ricceur, Die Interpretation. Frankfurt a. M. 1974 (suhrkamp taschenbuch wissenschaft 76) 53.
¢ P. Ricoeur, Schuld, Ethik und Religion, in: Concilium 6 (1970) 392.
7 Atemwende, V. Suhrkamp. Frankfurt a. M. 1968. 103.

105



Einmal,

da horte ich ihn,

da wusch er die Welt,
ungesehen, nachtlang,
wirklich.

Eins und Unendlich,
vernichtet,

ichten.

Licht war. Rettung.

2. Die Erinnerung an den Anfang

Im Reden von der guten alten Zeit driickt sich die Sehnsucht, bzw. das Wissen um einen
mythischen (d. h. nicht unbedingt historisch realen) Zustand des Anfangs aus, wo noch
alles in Ordnung und in einer gro3en Geborgenheit beheimatet war. Es war ein Zustand
der Einfachheit und der gelungenen Integration ohne die Notwendigkeit einer miihevol-
len Reflexion. Was im personlichen Leben die Erinnerung an die eigene Kindheit ist, an
die man sich — auch wenn die Realitéten oft genug anders waren — immer wieder als
gliickliche Geborgenheit erinnert, das ist in der Geschichte der Vélker der Traum vom
guten Anfang, vom Paradies, der sich in irgendeiner Form praktisch in allen Kulturen
findet. Auch der ,gute Wilde®, der in der Phantasie mancher Européer auch heute noch
in seinem Siidseeparadies lebt, ,war stiindig mit dem ,Ursprung’ beschiiftigt, d. h. mit
dem anfiinglichen Ereignis, dasihn zum ,gefallenen’ Wesen gemacht, ihn der Arbeit, der
Geschlechtlichkeit und dem Tod geweiht hatte”,? Die Aborigines Australiens sprechen
in diesem Zusammenhang von der Reise in die Traumzeit.

Das Paradies bedeutet den Zustand der Einheit zwischen Himmel und Erde. Die Erde
ist Sinnbild fiir das alltagliche Leben des Menschen, fiir die alltiiglich notwendigen Ver-
richtungen, die das Leben des Menschen ausmachen und seine Zeit anfiillen. Der Him-
mel ist Sinnbild fiir das Gliicklichsein. Es gehort zu den Grunderfahrungen des Men-
schen, daB Alltag und Gliick auseinandergebrochen sind und die Kluft zwischen beiden
in vielen Fillen uniiberbriickbar ist. Es ist eine vertraute Erfahrung, da3 der Mensch
nach Stunden oder Augenblicken des Gliicklichseins zu den notwendigen Alltagsarbei-
ten zuriickkehren muf3. Das Herabsteigen von den Bergen in die Niederungen des tagli-
chen Lebens kann recht schwer sein; bis man dann wieder im Alltagstrott drinnen ist,
denBlick auf den Boden geheftet, der zu bearbeiten ist — und den Himmel aus dem Auge
verloren hat. Oder wie es ein Liedtext sagt: ,Vom Himmel auf die Erden fallen sich die
Engel tot. Der Wechsel von einer Welt in die andere, von der Welt der Ideen, des
Gliickes, derLiebe, derseligen oder schmerzlichen Betroffenheit in die Banalitit des All-
tags wird als erschreckender Bruch erlebt; die Fihigkeit, in beiden Bereichen zugleich
und harmonisch zu leben, ging verloren.

O. Rinne schreibt im Vorwort zu einer Sammlung von Mythen und Marchen, die sich
mit dem Zerbrechen eines urspriinglichen Zustandes beschiftigen:®

8 M. Eliade, Mythen, Triume und Mysterien, Salzburg 1961, 52.

¢ O. Rinne(Hg.), Der verlorene Himmel. Ursprungsmythen. Bd. 2. Darmstadt 1985 (Sammlung Luchterhand
507) 14f. Diese Gedanken finden sich auch bei M. Eliade, Schamanismus und archaische Ekstasetechnik.
Frankfurt a. M. 1975 (suhrkamp taschenbuch wissenschaft 126), z. B. 455.

106



s

Viele Mythen erzihlen von einer Verbindung, die urspriinglich zwischen Himmel und Erde bestand. Der
Baum, die Leiter, der Pfahl, die Liane, das Seil, der Faden, der Berg, der Regenbogen sind die Bilder dieser
Verbindung, alle sind Varianten der Weltachse. Entlang dieser Weltachse findet der Austausch statt; die
Bewohner der verschiedenen kosmischen Schichten wechseln die Ebenen kietternd, steigend, rutschend,
schwebend und fliegend. Mehr als das Himmelsland selbst stellt diese Verbindung das goldene Zeitalter dar,
den Zustand uranfinglicher Harmonie. Doch immer reifit die Verbindung ab, durch Zufall, einen rituellen
Fehler oder durch die Ungeschicklichkeit eines mythischen Ahnen. Der Himmel, der urspriinglich der Erde
viel ndher war, zieht sich zuriick . . . Die Menschen sind auf sich allein gestellt, miissen sich auf unbekann-
tem Terrain zurechtfinden. Die Verbindung wird nie mehr unterschiedslos fiir alle offen sein, wird nie mehr
mithelos zustande kommen; der Abstand zwischen den Welten ist gefihrlich grof3 geworden.

Dennoch gelingt es einzelnen, mit besonderen Fahigkeiten ausgestatteten Individuen, die Verbindung wie-
derherzustellen; . . . Schamanen, die stellvertretend fiir ihre Gesellschaften den nunmehr geféhrlichen Flug
zu den fremdgewordenen Himmelsgeistern antreten . . , Nach dem ersten Bruch ist das Wiederankniipfen
der Verbindung zwischen Himmel und Erde immer vom Scheitern bedroht . . . Nur zeitweilig kann die
Harmonie wiederhergestellt werden und nur durch immer neues Bemiihen.”

Aus dem Wissen um die biblische Uberlieferung kénnte man anfiigen, daB es sich aber
auch verheerend auswirkt, wenn Menschen durch das Erbauen eines Turmes versu-
chen, mit eigener Kraft und Klugheit den riesigen Zwischenraum zu iiberwinden.
Geblieben ist jedoch der Traum von der Zeit, da die Einheit noch bestanden hat, die
dann aus Griinden, die dunkel bleiben, verloren ging. Der Traum vom guten Leben
findet seinen Ausdruck auch im Reden von einer neuen Geburt, die Jesus im Gesprich
mit Nikodemus in geistiger Weise verstanden wissen will, die aber z. B. bei den Initia-
tionsriten einen recht sinnhaften Ausdruck gefunden hat, indem der Geburtsvorgang
rituell wiederholt wurde. Ahnliches vollzog sich bei der ,Geburt” eines Menschen zum
Schamanen. ,Der sibirische Schamane wird von den Geistern auf DaumengréBe ver-
kleinert und in ein Nest gelegt, in dem er langsam seinem neuen Status entgegenreift.
Der australische Schamane wird von einer Schlange verschlungen und in ihrem Bauch
magisch verwandelt. Ein Bir verschluckt den Eskimoschamanen, speit ihn skelettiert
wieder aus und bedeckt ihn mit neuem Fleisch.*® Unwillkiirlich wird man an den bi-
blischen Jona erinnert, der im Bauch des groBen Fisches, den Gott geschickt hat, we-
nigstens bereit wird, nach Ninive zu gehen.1

Auch fiir Buddha ist es das Ziel, aus dem Kreislauf der Wiedergeburten herauszutre-
ten und so in den Zustand zuriickzukehren, der vor dem Eintreten in die zeitlichen
Abliufe mit ihren irdischen (karmischen) GesetzmiBigkeiten bestand. In anderer
Weise ist dies ausgesagt durch die Unterscheidung in die ,profane Zeit* des Menschen
und die heilige Zeit” des Anfangs, die von grof3er Bedeutung ist und die in Riten und
Festen erinnert und vergegenwirtigt wird. Das Wissen um die Urzeit und ihr Bewah-
ren hat heilende und lebensspendende Kraft, und es mag fiir sikularisierte Gesell-
schaften, denen die Fihigkeit religiéser Erinnerung verlorenging, bezeichnend sein,
daB sie versuchen miissen, die Erinnerungsprozesse auf therapeutischem Weg zu voll-
ziehen. M. Eliade deckt auch einen Zusammenhang auf zwischen dem vorhandenen
starken Interesse an Naturvdlkern und der Paradiesessehnsucht. Er sieht in der ,Erfin-
dung’ des guten Wilden, die lange vor seiner ,Entdeckung” stattgefunden hat, ,die
griindlich siakularisierte Aufwertung eines viel dlteren Mythos: den Mythos vom irdi-
schen Paradies und seinen Bewohnern“!? Die Er-Fahrung geographisch ferner, frem-

© O, Rinne, a. a. Q., 9.

1t Uber derartigen Ahnlichkeiten in den Bausteinen diirfte man jedoch die Verschiedenheit des theologi-
schen Gesamtkonzeptes nicht iibersehen.

12 M, Eliade, Mythen. 41. Erniichternd wirkt auch ein Satz von K. Viedebantt, 33mal Neuseeland und Po-
lynesien, Miinchen 1986, 382: ,Strinde, wie sie in unseren Vorstellungen die Siidsee reprisentieren, sind
in der Siidsee kaum zu finden.”

107



der, primitiver und damit dem Ursprung niherer Kulturen weckt die Erinnerung an
ein gliickliches Leben und Zusammenleben der Menschen.

Das Heimweh nach dem Paradies, wie es sich auch in archaischen Religionen findet,
schlieft die Sehnsucht ein nach Wiederherstellung des alten Zustandes, der Freund-
schaft mit den Tieren und des vertrauten Umgangs mit Gott. Der Zugang zum Para-
dies ist jedoch durch Feuer versperrt, und auch davon weif3 nicht nur die biblische
Tradition zu berichten. Mystiker und Schamanen, die kurze Zeit in der paradiesischen
Welt weilen, wissen um die Notwendigkeit, auf dem Weg dorthin Feuer und Gluthitze
zu durchschreiten. Die Mystiker sprechen von der Glut; die Schamanen standen im
Ruf, ,Herren des Feuers” zu sein.??

Darin mag auch der Grund liegen, daB3 immer wieder Menschen von einem Urlaub
auf einer Trauminsel enttduscht heimkehren. Ein Reisebiiro kann zwar die Reise auf
eine geographisch ferne Insel vermitteln, nicht aber den Zugang zu dem, was dabei
an Paradiesessehnsucht mitschwingt. Dafiir braucht es eine andere ,Reisequalitit”.
Der Zugang zum Paradies, fiir das die Insel archetypisches Symbol ist, ist nicht wegen
der Entfernung schwierig, sondern wegen des Liuterungsfeuers, das auf dieser Reise
zu durchschreiten ist.

3. Die Notwendigkeit und die Gefahr von Triumen

Aufgrund verschiedener Ursachen kamen Triume in MiBkredit; man sah vor allem
die Gefahr, daf} sie Menschen von der Realitit des Lebens abhalten, da sie wie Drogen
eine betdubende Wirkung haben; auch ist vor allem bei Jugendlichen mit der Versu-
chung zu rechnen, daB sie lieber uniiberschaubare Ideen verfolgen méchten, als sich
.mit iiberschaubaren Sorgen zu beladen”.* Andererseits lehren uns Psychologen,
daBl ein Mensch, den man am Triumen hindert, stirbt. Ohne Triume bleibt der
Mensch eingekerkert in eine unertréagliche Realitiit, Triume 6ffnen ihm dieses Gefing-
nis, sie erzihlen ihm von der Sonne, von einer besseren ,Luft’, in der man gut leben
kann, eben von Lebensméglichkeiten, die man nur triumen kann.

Triume, die die Kraft von Visionen haben, sind beim biblischen Glauben verwandt.
Sie brechen die Herrschaft der Notwendigkeit (dvdyxn) und des Schicksals (noipa),
an der schon der Mensch der Antike schwer zu tragen hatte und die eine sékularisierte
Welt als Herrschaft der Sachzwiinge erlebt. Triume werden hier verstanden als das
Wissen um Maéglichkeiten, die sich nicht aus der Alltagswirklichkeit und aus Erfah-
rung mit dieser Wirklichkeit ableiten lassen. Da es in diesem Bereich jedoch keine
Moglichkeiten einer exakten Uberpriifung gibt, ist es nicht immer leicht, zwischen
einer Illusion, mit der man sich iiber die Wirklichkeit hinwegtréstet, und einer visio-
niren Schau, mit deren Hilfe die Wirklichkeit verindert werden kann, zu unter-
scheiden.

Diese Visionen spannen sich wie das Himmelsgewélbe iiber den Erfahrungen aus, die
alltaglich mit der Lebensrealitiit gemacht werden, und sie verdichten sich zu méchti-
gen Mythen, die sich entweder auf die Vergangenheit, auf die Zukunft oder auf ferne
Linder richten. Dementsprechend wird auch die Sehnsucht nach einem paradiesi-
schen Zustand verwirklicht, indem man friithere Zustinde zu neuem Leben zu er-
wecken sucht, indem man auf das rasche Herbeifiihren einer besseren Zukunft dringt
oder indem man einen Lebensstil anstrebt, wie er in fernen Landern praktiziert wird.

13 M. Eliade, Mythen, 101—103.
14 R. Bleistein, Nutzlos, erwachsen zu werden? In: Stimmen der Zeit 110 (1985) 721f.

108



O

Die Macht dieser Triume liegt in ihrem mythischen Hintergrund, mégen die du3eren
Formen noch so verschieden sein, sich an vergangenen, zukiinftigen oder fernen Ereig-
nissen orientieren, mégen sie ihren Ausdruck in einer religiosen oder sikularisierten
Sprache finden. Auch dafiir, daB das eine Mal die Weisheit des Alters und dann wie-
der die Bedeutung der Jugend hervorgehoben wird, diirften meist mythische Denkhin-
tergriinde verantwortlich sein.s

Weder die Erinnerung noch die Zukunftserwartung sind eine exakte Wiedergabe tat-
sichlicher Verhiltnisse. In beiden Fillen wird die AuBenwirklichkeit durch die sub-
jektive Fihigkeit des Menschen verindert. Es ist bekannt, wie verschieden ein be-
stimmtes Ereignis von mehreren Menschen in Erinnerung behalten wird. Erinnert
werden nicht so sehr die vergangenen Ereignisse, sondern das Gliick oder das Leid,
das in jhnen geborgen war. Ahnlich ist es auch mit der Zukunft. Ihr ist die Hoffnung
zugeordnet. Sie ist die subjekive Kraft des Menschen, die ihn in die kommenden Ereig-
nisse gestaltend und formend eingreifen li3t. Darum ist die Frage, welche Zukunftser-
wartungen realistisch sind, immer zu kurz gegriffen, wenn die gestalterischen Krifte
des Menschen nicht einbezogen sind.

Es erscheint verstindlich, wenn altere Menschen, deren Kraft zu einem gestaltenden
Eingreifen im Abnehmen ist, sich eher an der Vergangenheit orientieren, an der sie
mitgewirkt haben, wihrend sie sich in der Gegenwart unsicher fiihlen und erst recht
von der Zukunft und den von ihr gestellten Aufgaben iiberfordert sind. Nachdenklich
macht es jedoch, wenn sich Hoffnungslosigkeit bereits bei jungen Menschen ausbrei-
tet. Es soll der Ernst der gegenwirtigen Situation und der vielfaltigen Bedrohungen
gewif3 nicht bestritten werden, aber es ist doch nachzufragen, ob die Gefahren tat-
sichlich in diesen Verhiltnissen liegen oder ob nicht vielmehr die Kraft der Menschen
zur Problembewiltigung abgenommen hat und viele Probleme auch aus diesem
Grund unlésbar geworden sind. Das Gemeinte sei verglichen mit einer kiinstlerischen
Begabung. Wo der Laie (nur) einen unférmigen oder hinderlichen Felsblock sieht,
~schaut” ein Michelangelo vielleicht bereits seinen David. Was bisher von der Au3en-
realitit und der subjektiven Stirke des menschlichen Herzens gesagt wurde, ist fiir
den Glaubenden in einen gréBeren Zusammenhang eingebunden, an den er glaubt,
auch wenn er keine iiberpriifbaren Erfahrungen zur Verfiigung hat. Er wei3 um die
Moglichkeit des Heiles, das ihm geschenkt wird, ohne daB er es durch seine Leistung
verdient hitte. Er gewinnt daraus die Fihigkeit, sich ehrlicher auf die Realitit einzu-
lassen. Er braucht in seiner Erinnerung die Vergangenheit nicht zu verfilschen, da er
um die Méglichkeit von Rettung und Vergebung weiB}, d. h. um die Méglichkeit der
Heilung seiner Vergangenheit.

Schon aus dieser ,geheilten Vergangenheit, die nicht auf Verdringungen angewiesen
ist, die viele Energien bindet, ergeben sich neue Zukunftsperspektiven. Aber Gott
heilt nicht nur die Vergangenheit, er ist es auch, der ,hinter” der Zukunft der Welt und
des Lebens eines Menschen wartet, mégen die berechenbaren Chancen dafiir gut oder
schlecht sein. Damit sollen die Angste des heutigen Menschen iiber seine Zukunft
nicht bagatellisiert sein, aber es darf auch der Zusammenhang von Angst und Glaube
nicht auBer acht gelassen werden. Wenn die Entdeckung der Zerbrechlichkeit des ei-
genen Lebens und der Welt nicht mehr eingebettet ist in einen gréBeren Sinnzusam-
menhang, ist nicht mehr klar, wie die Angst gebindigt werden kann. M. Eliade zeigt

15 R. Laurentin weist darauf hin, daB ,jugend” iiberhaupt als mythischer Begriff verstanden werden kann.
(Ist Jugend definierbar? Concilium 21, 1985, 307).

109



auf, ,daB in keiner der auBBereuropiischen Kulturen der Schrecken vom Weltende je-
mals zu einer Lihmung des Lebens oder der Kultur gefiihrt hat. Gewi ist die Erwar-
tung der kosmischen Katastrophe beiingstigend, aber es handelt sich doch um eine
religiés und kulturell eingeordnete Angst”.1¢

In diesem Zusammenhang bekommen auch die drastischen Schilderungen der Synop-
tiker tiber das Ende der Welt ihren eigenen Sinn. Das Ereignis vom letzten Ende ist
immer schon verschmolzen mit anderen Endzeiten, die fiir eine Generation das ,Ende”
bedeutete, wie das fiir die Juden bei der Zerstérung Jerusalems der Fall war. Kein
Sterblicher wiirde heil davonkommen, wenn die Tage, der Auserwihlten willen, nicht
abgekiirzt wiirden (Mt 24,22; Mk 13,20). Die Glaubenden haben Grund, in dieser Si-
tuation das Haupt zu erheben, denn sie wissen um die nahe Erlésung (Lk 21,28). Da-
mit ist doch offensichtlich nicht gemeint, daB die um die Zusammenhinge Wissenden
weniger zu erdulden hitten, aber die Leiden werden durch ihre Sicht des Glaubens
verkiirzt’, d. h. daB sie durch den, der um das nahe Heil weif3, eine andere Qualitit
bekommen und nicht, daf} sie quantitativ verkiirzt werden. Der Mensch erleidet das
Ende; der Glaubende aber sieht die Vollendung, und das verdndert viel. Ist doch das
eigentlich Schlimme an schlimmen Ereignissen, daB sie keinen Sinn ergeben; und der
Mensch scheint nicht davon ablassen zu kénnen, nach einem solchen zu suchen. Dem
Nichtglaubenden sind solche Texte und die damit verbundenen Zuordnungen entwe-
der von vornherein unbekannt oder sie bleiben ihm fremd. Da er weder den Ernst und
die Miihe des Glaubens noch die daraus erwachsende Gelassenheit kennt, lauft er Ge-
fahr, sie als Ausdruck einer erschreckenden Oberflichlichkeit oder als Zynismus mif3-
zuverstehen. Aber wie grof3 der Unterschied zwischen einem oberfléichlichen Hinweg-
trésten und der Fihigkeit des Standhaltens ist, weiB nur jemand, der einmal den lan-
gen Weg des Schmerzes gegangen ist und am Ende dieses langen Weges zu einer neuen,
liebenswerten Heiterkeit gefunden hat oder der diesen Proze3 am Leben eines anderen
Menschen erleben durfte.

Wird die Angst iibermichtig und kann sie nicht mehr gebéindigt werden, hindert sie
den Menschen, sich auf das Leben einzulassen. Der Betroffene ist gelahmt und unfa-
hig, gestaltend einzugreifen, oder er versteckt sich hinter starren Regeln, die ihn vor
dem angsteinfl6B8enden Leben abschirmen. Schlimme Ereignisse haben bewirkt, daf3
der Mensch das Lachen verlernt hat. Waren die Ereignisse zu méchtig und zu furcht-
bar — oder war die Fihigkeit zu einer heiteren Gelassenheit zu schwach? Hat vielleicht
der Mensch, schon lange bevor ihm das Lachen verging, das Lachen vergessen, da er
mit groBem Ernst daranging, Welt und Gesellschaft zu verindern, da man ihm versi-
chert hatte, daB er allein dafiir verantwortlich sei und er sich nicht auf die Tduschung
eines heiteren Himmels verlassen diirfe?

Wie dem auch sei: Die physischen Kriifte eines Menschen (und einer Generation), sein
Glaube und die zu bewiltigende Aufgabe stehen in einer stindigen Wechselbeziehung.
Vertritt man die Auffassung, daf3 die gegenwiirtige Situation in ihrer Bedrohlichkeit mit
keiner fritheren oder anderen Situation vergleichbar ist, 1uft man Gefahr, daf3 man die
Angste fritherer Zeiten, die Menschen durch ihren Glauben zu bewiltigen vermochten,
zu wenig ernst nimmt. Angste kénnen Modeerscheinungen sein oder Ausdruck einer
masochistischen Ichbezogenheit. Esist aber auch denkbar, daf Menschen durch gegen-
wirtige Ereignisse in einer noch nie dagewesenen Weise traumatisiert werden, so da3

16 M. Eliade, Mythen, 84f,

110



ihre Lebens- und Glaubenskraft daran zerbricht.”” Demgegeniiber betont Viktor
Frankl in seiner Logotherapie, daf3 derjenige, der wei3, warum er lebt, praktisch alles
aushilt. Aber auch wenn die Frage letztlich unbeantwortbar bleibt, ob die zu bewilti-
genden Aufgaben zu grof3 oder die Widerstandskraft der Menschen zu klein geworden
ist, so ist gewi3, daB beides im Auge zu behalten ist. Es diirfen die Verhiltnisse nicht
so schlimm werden, daf3 der Mensch nur mehr mit Lihmung darauf reagieren kann; es
muB aber auch der Mensch geniigend Vertrauen und Kraft besitzen, daf3 er die Wahrheit
ertrigt und trotz allem eine menschliche Giite bewahrt, die alles veréindert, auch wenn
duflerlich nichts anders geworden ist.

4, Die Bekehrung als Briicke zwischen Wirklichkeit und I1deal

DaB Bekehrung heute — wie zu allen Zeiten — nottut, ist keine Frage. Metanoia ist vom
Anfang an Voraussetzung fiir die Zugehorigkeit zum Reich Gottes. Im von Jesus ange-
kiindigten ,Reich Gottes” ist alle Paradiesessehnsucht der Menschen gebiindelt. Es ist
nahe gekommen (Mt 3,2) und doch nicht von dieser Welt (Joh 18,36). Es bedarf keiner
langen Reise dorthin, da es ,nebenan” ist, aber es bedarf einer anderen Weise zu leben.
Qualititen trennen uns von ihm, nicht Raum- oder Zeitquantitiiten. Diese Umkehr ist
aber nicht einmaliges Ereignis, das einem als unverlierbarer Besitz erhalten bliebe, son-
dern sie muf3 stindig neu vollzogen werden.

Die Bekehrung wird somit zum Bindeglied zwischen Utopie und Realitat. Durch Bekeh-
rung soll etwas von den ertriumten Méglichkeiten in die Tat umgesetzt werden. Ob sich
diese Bekehrung am guten Anfang oder an einer noch nie dagewesenen Zukunft orien-
tiert, ist nicht von Belang. Wichtig ist das gegenwiirtige Tun, aus welchem Bezugspunkt
es auch erfolgt; die Bibel kennt beide.

Man muB jedoch auch lernen, mit dem Ruf nach Bekehrung richtig umzugehen. Einer-
seits liegt darin eine Radikalitit, die sich nicht domestizieren li8t und immer wieder
die Grenzen eines normalen und hiuslichen Lebens sprengt; andererseits darf sie nicht
verwechselt werden mit einer alters- oder temperamentbedingten Anderungsbereit-
schaft oder gar mit einer aggressiven Art gegen alles Bestehende. Wird Bekehrung auf
diese Weise mifverstanden, wird sie zur Vorschrift gemacht oder verbiindet sie sich mit
Fanatismus, so kommt es zu Mord und Totschlag. Bekehrung fiihrt dann nicht mehr zur
Anderung des eigenen Lebens, sondern sie wird zu einer Belastung fiir andere.
Bekehrung ist ein spiritueller Vorgang, der nicht vorgeschrieben und nicht erzwungen
werden kann. Sie ist das Aushalten der Spannung zwischen der Utopie und der Realit:it
im eigenen Leben und im Leben der Gesellschaft. Sie kennt auch die Moglichkeit und
die Praxis der Vergebung.

Ist man zustark an den Idealen orientiert, kommt esleicht zur Ausbildung einer Doppel-
moral, esentsteht eine Art . Hinterbiihne®, die aus dem Alltag von Erziehung und Schule
recht gut bekannt ist;?® der Bereich des Lebens, der nur mehr heimlich gelebt werden
darf, wird immer gréBer. Orientiert man sich jedoch zu stark an der Realitiit, am tat-
sichlichen Leben, wie es Statistiken und Umfragen ausweisen, so verliert man den Be-
zugzuden Sternen. Das Leben wird grau und farblos, die Menschen werden zu Gefange-
nen der Wirklichkeit. Sie haben ihre Triume und damit auch die Méglichkeit der

17 P. Modler, Nukleare Abschreckung — Tod im Leben, in: Orientierung 49 (1985) 219—222.
18 K. E. Nipkow, Grundfragen. Bd. 3, 141f.

111



Orientierung und des Aufbruchs verloren. Sie haben mit ihren Traumen vergessen, wie
es sein sollte und wie es sein kdnnte; sie haben ihre Zukunft verloren.

Bekehrung ist nicht ein Auswandern oder eine Flucht aus der Endlichkeit der Geschichte
und der Lebenswirklichkeit in ein auBerhalb der Geschichte liegendes Paradies.

Sie ist nicht Abqualifizierung des Gegenwiirtigen aus einem intoleranten Zwang nach
revolutionirer Verinderung.? Sie ist das miihsame Gehen des méglichen Weges, ohne
die Triiume der biblischen VerheiBung zu vergessen, die Erwartung einer Zukunft, die
nicht einfach ein Fortschreiben der Gegenwart bedeutet.

Sieist das geduldige Bemithen zwischen dem Vergessen der Ideale und dem Versuch, sie
mit Gewalt durchzusetzen. Sie versucht, den Traum von Liebe und Vertrauen, der vom
Anfang an getrdumt und erahnt wurde, in der Alltagsrealitiit nicht in Vergessenheit ge-
raten zu lassen.

Siebehiilt den wunderbaren Anfang in Erinnerung, ohne die dazwischenliegenden Jah-
re des gelebten Lebens abzuwerten oder ausléschen zu wollen. -

Sieist der Versuch, neue Aufbriiche ohne modische Anpassung immer wieder einzubin-
den in den Strom gelebter Traditionen.

Siekennt die Versuchung einer modischen Anpassung und sie weif3 um die Gefahr, Wege
abkiirzen zu wollen.

Und schlieBlich wei3 Bekehrung um die Méglichkeit des Humpelns, wenn einem die
Fahigkeit zu fliegen verlorenging.

19 ], Blattner, Toleranz als Strukturprinzip. Ethische und psychologische Studien zu einer christlichen Kultur
der Beziehung. (Freiburger Theol. Studien Bd. 129), Freiburg 1985, 22,

Werkstiitte fiir Echt-Antik- und Betonglasfenster
und Mosaiken im Kloster Schlierbach, 0U.

Kaserei und Glasmalerei Goes. m. b. H.

A-4553 Schlierbach, 00., Tel. (0 75 82) 81 2 82

lasmalerei

Margret-Bilger-Galerie gedffnet 1. Mai bis 1. November

"

112



