Ly

HANS-JOACHIM HOHN

Der Trend zur Religion — am Christentum vorbei?
Zur Bedeutung der neuen religiésen Subkultur fiir das soziale Profil der Kirche

Nach der gebotenen Situationsanalysestellt sich die Frage: Waskann man tun, damit der gegenwirtige
JIrend zur Religion” nicht am Christentum vorbeifiihrt? Nach Ansicht des Verfassers wird die Kirche,
ohne deswegen ihre universale Strukturaufzugeben, vor allem in kleinen Gruppen aktiv werden miis-
sen. Auf diesem Weg, der ihr durch das Evangelium vorgezeichnet ist, wird sie den einzelnen leichter
ansprechen und ihre Antworten auf die Riitsel des Lebens und Fragen der Zeit am ehesten vermitteln
kénnen. (Redaktion)

1. Soziologische Streiflichter: Aufbriiche einer ,neuen Religiositit’ an den Bruchstellen
der Moderne

Das Aufkommen neuer religiéser Bewegungen, die Renaissance des Mythos und die
Konjunktur esoterischer Literatur hat manchen Soziologen iiberrascht, der mit dem
Absterben der Religion gerechnet hatte. Der {iber Meinungsumfragen ermittelte
Schwund von Jenseitsvorstellungen und die Zahl der Kirchenaustritte wurden als un-
triigliche Vorzeichen ihres nahen Endes gedeutet. Gleichwohl wird seit einigen Jahren
ein deutlicher Trend zur Religion verzeichnet. Allerdings zeigt die neue religiése Szene
ein sehr uneinheitliches und vielschichtiges Erscheinungsbild. Neben den Guru-Bewe-
gungen indischer Herkunft (Transzendentale Meditation, Brahma Kuhmaris, Sri Chin-
moy, Hare Krishna, Bhagwan) gibt es psychoreligitése Therapieunternehmen (z. B.
Scientology), die mehr oder weniger unverhohlen wirtschaftliche Interessen verfolgen.
Auftrieb erhalten seit kurzem wieder esoterische Logen (z. B. Gralshiiter), aber auch spi-
ritistische Zirkel und vorchristliche Kulte aus der germanischen Sagenwelt (z. B. Gylfili-
ten, Amanen, Goden) finden ihr Publikum.!

Gemeinsam ist diesen Aufbriichen einer ,neuen’ Religiositiit die Absage an die Moder-
ne; sie schlagen das Erbe der Aufklirung aus und unterlaufen den Vernunftanspruch
auf kritische Priifung ihres Geltungsanspruches. Eine gewisse intellektuelle Rechtferti-
gung geben sie sich allenfalls mit dem Hinweis auf die Verwerfungen und Bruchstellen
moderner Gesellschaften: Ausbeutung und Verwiistung der natiirlichen Umwelt, Zer-
stérung personlich iiberschaubarer Lebensrdume, Biirokratisierung des sozialen Le-
bens, Auflosung itberkommener Werte . . .2

Die neue religidse Subkultur erscheint vor diesem Hintergrund zunichst als ein gesell-
schaftliches Protestphiinomen. An ihr manifestiert sich die Kritik an den Fehlentwick-
lungen moderner Sozialsysteme. Zugleich bietet sie das Auffang- und Sammelbecken
kollektiver wieindividueller Ausbruchs-und Fluchtversuche. Ihre Klientel entzieht sich
einer Welt, deren Komplexitit Orientierungslosigkeit und Ohnmachtsgefiihle erzeugt.

1 Zuden einzelnen Gruppen und Strémungen siehe etwa B. Grom, Esoterik heute, in: StZ 204 (1986) 363-374
(Lit.); H. Waldenfels, Neue religiése Bewegungen, Kdln 1985; B. Wenisch, Zur Orientierung iiber okkulte
Phanomene, in: ThPQ 133 (1985) 216—222; ]. R. Gascard, Neue Jugendreligionen. Zwischen Sehnsucht
und Sucht, Freiburg/Basel/Wien 1984; M. Mildenberger, Die religiése Revolution — Jugend zwischen
Flucht und Aufbruch, Frankfurt 1979; F-W. Haack, Jugendreligionen. Ursachen — Trends — Reaktionen,
Miinchen 1979.

2 Diese Pathologien moderner Sozialsystemestehen als Antriebsmomente auch hinter dem Aufkommender
alternativen sozialen Bewegungen (Griine, Pazifisten, Kernkraftgegner, Biirgerinitiativen, Aussteiger
;x[._‘a.;. Vgl. dazu: ]. Raschke, Soziale Bewegungen. Ein historisch-systematischer Grundrif3, Frankfurt 1985

it.).

123



Nachdem Wissenschaft und Technik ihre weltbildprigende Kraft verloren haben, ist ein
Vakuum entstanden, das gnostische und mystische Denkmuster ansaugt. Der Kurswert
der instrumentellen und analytischen Rationalitit hat einen Tiefpunkt erreicht und die
neue philosophische Leitwihrung heif3t nun das ,Andere der Vernunft”. Die Suche nach
dem Sinn des Lebens richtet sich jetzt auf das Ubersinnliche, nachdem die Erfahrung
der Erfahrungslosigkeit, Sinnleere und Gleichférmigkeit des Alltags empfinglich ge-
macht hat fiir die Transzendenzversprechungen von Anthroposophie und Astrologie,
Okkultismus, Spuk und Hellsehen, fiir Psi-Phinomene und schwarze Magie. Von fern-
Sstlichen Traditionen angeregte Alternativ- und Kontrastmodelle zu herkémmlichen
Inhalten und Strukturen menschlichen Miteinanders setzen gegen die Auszehrungs-
und Verarmungstendenzen der europaischen Massengesellschaft einen Lebensstil des
~new age". Sie werben mit Alternativen wie: Haben oder Sein, Diskursivitit oder Spiri-
tualitit, eindimensional oder global, funktional oder ganzheitlich . . .

Vor einer allzu optimistischen Einschétzung der wieder zunehmenden religiésen Aufge-
schlossenheit fiir die Zukunftschancen des christlichen Glaubens muf3 allerdings vorab
gewarnt werden. Die neuen religiésen Bewegungen kiinden keine Wende zugunsten des
Christentums an, sondern sind Anzeichen eines fortschreitenden Synkretismus. Sie re-
krutieren sich aus einer ,vagabundierenden’ und aus dem Sortiment des Weltanschau-
ungsmarktes frei wihlenden ,Spiritualitat’. Die Wahrscheinlichkeit, daB in diesem Kli-
ma Retortenreligionen — wie etwa die Vereinigungskirche” — entstehen, ist groBer als
die Erfolgsaussicht christlicher Versuche, verlorenes Terrain zuriickzugewinnen.

2, Problemstellung: Christentum und Kirche am Ende der Moderne

Theologisch ist die gegenwiirtig zu beobachtende Entwicklung einer ,multireligiésen
Kultur” noch kaum reflektiert worden. Gelegentlich fillt zwar der diistere Begriff des
Neuheidentums oder man bedient sich der Kategorie der Sikularisierung, um mit dem
zunehmenden Verlust des Christentums an gesellschaftlichem Riickhalt wenigstens
theoretisch umgehen zu kdnnen. Theorien bieten aber noch keine zureichenden Dia-
gnosen und erst recht keine Handlungsstrategien. Zudem denken solche Wortmeldun-
gen noch immer ,kirchenzentriert”. Die neue religiése Subkultur entstand jedoch nur
zu einem geringen Teil als erkldrte Absetzbewegung von der Kirche, sondern iiberwie-
gend an dieser vorbei. Auch die zweifellos verdienstvollen Studien zur ,auBBerkirchli-
chen” Religiositit® und die von ihnen angeregten pastoralen Versuche, einen als ,Aus-
wahlchristen® oder als ,Fernstehende™ identifizierten Personenkreis neu
anzusprechen, verraten bereits durch ihre Wortwahl, daf3 sie fast ausschlieBlich eine
kirchlich geprigte Christlichkeit als methodischen und praktischen Ausgangspunkt
wihlen. Die Risse zwischen Christentum und ,neuer Religiositat” gehen jedoch tiefer.
Die neue religitse Szene bildet keinen Katholizismus am Rande der Kirche. Denn die
meisten praktizierenden Pantheisten und Metaphysiker des Nirwana verstehen sich von
ganz anderen theologischen und philosophischen Traditionen her, als sie das Christen-

3 Vgl. etwa L. Bertsch/F. Schlosser (Hg.), Kirchliche und nichtkirchliche Religiositit. Pastoraltheologische
Beitriige zum Phinomen der Distanzierung von der Kirche, Freiburg/Basel/Wien 1978; E. Klinger (Hg.),
Christentum innerhalb und auBerhalb der Kirche, Freiburg/Basel/Wien 1976.

4 Vgl. P. M. Zulehner, Auswahlchristen, in: ThBer X, 109—137; Ders., Religion nach Wahl. Grundlegung
einer Auswahlchristenpastoral, Wien 1974.

5 Vgl. W. Friedberger, Pastoral mit Distanzierten. Situation — Theologie — Kontaktnahme, Miinchen 1981;
N. Mette, Kirchlich distanzierte Christlichkeit. Eine Herausforderung fiir die praktische Kirchentheorie,
Miinchen 1982; H. Wieh, Kirchenfremde Christen. Anregungen und Hilfe fiir die Pastoral, Wiirzburg 1984.

124



(/]

tum vertritt (Hinduismus: Ananda Marga, Bhagwan, Divine Light Mission, Krishna,
Transzendentale Meditation; Islam: Sufi-Bewegung).

In einer ,postmodernen Gesellschaft’, in die wir nach Meinung einiger Kulturtheoreti-
ker unterwegs sind, gibt es religioses BewuB3tsein ohnehin nur noch im Plural. Dieser
Verlust einer einheitlichen religiésen Kultur ist das vorldufige Ende einer Entwicklung,
dieim 20. Jahrhundert iiber die Entkirchlichung des Christseins (,Jesus ja, Kirche nein‘)
zur Entchristlichung der Religiositat fithrt (,religiés ja, aber warum christlich?”). In
dieser Phase der Sozialgeschichte bestehen kaum noch allgemein akzeptierte religiése
Uberlieferungen, an die man ankniipfen kénnte, um sich als Christ zu artikulieren.
Christliche Glaubensinhalte und -traditionen sind zu gesellschaftlichem Treibgut ge-
worden. Es hingt von rasch wechselnden Moden ab, ob etwa Fasten und Schweigeexer-
zitien wieder ,gefragt” sind. In der Regel spielt dabei die urspriingliche christliche Sinn-
gebung keine Rolle mehr. Sieist in diesem Klima lingst verdunstet. Diese Entkoppelung
von individuellen Uberzeugungen und kulturellen Gemeinsamkeiten betrifft nicht nur
die Religion. In postmodernen Gesellschaften 148t sich kein archimedischer Punkt aus-
machen, von dem aus die verschiedenen Provinzen des sozialen Lebens eingeteilt und
einander zugeordnet werden kénnen. Recht, Moral und Politik bilden keine einheitli-
chen Legierungen mehr.

Die Kirche wiirde daher die Zeichen der Zeit falsch deuten, wenn sie aus dem ,Unbeha-
gen an der Modernitat” (P. Berger), aus der Absage an Materialismus und Wissen-
schaftsglaubigkeit, aus der Suche nach einem iiberindividuellen Lebenssinn schlieBen
wollte, sie kdnnte an vorneuzeitliche Verkiindigungsformen anschlieBen. Abgesehen
von dem theologischen Anachronismus eines solchen Bemiihens haben sich die gesell-
schaftlichen Rahmenbedingungen kirchlichen Handelns von Grund auf verindert:*
Religion und Kultur sind lingst nicht mehr deckungsgleich. Christsein wird weder ge-
sellschaftlich kontrolliert noch honoriert. Konfessionslos zu sein, blockiert nicht mehr
die Berufskarriere. Angaben zur Religionszugehérigkeit fallen unter den Datenschutz.
Die gesellschaftliche Mitte der Kirche wird mehr und mehr der Rand der Gesellschaft.
Nurin bescheidenem Maf3e kann die Sinnfrage als Medium der Religion betrachtet wer-
den. Bezeichnend fiir die ,Postmoderne” ist angesichts der anhaltenden gesellschaftli-
chen Orientierungskrise das Nebeneinander véllig verschiedener, teils widerspriichli-
cher Geisteshaltungen:? Desillusionismus, NarziBmus, Nihilismus, Irrationalismus
und Zynismus einerseits, die tragisch-heroische Haltung des ,umsonst, aber trotzdem?”,
die nostalgische Suche nach dem Urspriinglichen und Eigentlichen andererseits. Vor
allem aber bevorzugt man statt logischer Stimmigkeit bei der Kritik des ,status quo” der
biirgerlichen Gesellschaft den Bruch mit dem Aufklirungsideal der frithen Neuzeit.
Ideologiekritik ist passé. Der Intellektuelle iibt sich stattdessen in der Handhabung von
Paradoxien, bei denen Wahrheit und Fiktion keine Gegensitze mehr bilden.
Angesichts dieser Entwicklung verschirft sich die Frage, ob und in welcher Weise christ-
liche Gemeinden in der Lage sind, den Geltungsanspruch des Evangeliums gegeniiber
konkurrierenden Sinnangeboten zu behaupten. Kénnen sie ihre Mitglieder dazu befshi-
gen, ihre Glaubenspraxis auch in einer ,religits unmusikalischen Umgebung (Max We-

¢ Zuden hiermit verbundenen Umstellungsproblemen siehe auch: E.-W. Béckenférde, Kirche und modernes
BewuBtsein, in: [kaZ 16 (1986) 153—168; B. Sorge, DieKirchein der postmodernen Welt, in: H. Schambeck
(Hg.), Pro fide et justitia (FS Casaroli), Berlin 1984, 31—45; R. Spaemann, Die christliche Religion und das
Ende des modernen Bewuf3tseins, in: IkaZ 8 (1979) 251—270.

? Vgl. hierzu die Zeitdiagnosen von J. Habermas, Die Neue Uniibersichtlichkeit, Frankfurt 1985, bes. 11—56,
121—137; A. Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, Frankfurt 1985, 46—114.

125



ber) lebendig zu erhalten? Lassen sie sich von einem zunehmenden religiésen Pluralis-
mus (gepaart mit einem weitaus gro3eren Indifferentismus) lahmen, oder kommt es zu
einer produktiven Verarbeitung der mit ihm verbundenen Herausforderungen?

3. Theologische Imperative: Kirche — Gemeinschaft der offenen Grenzen

Die Suche nach den MaBstaben kirchlichen Handelns am Ende der Moderne darf nicht
bei einer soziologischen Bestandsaufnahme und Ortsbestimmung des Christlichen ste-
henbleiben. Sie muB nicht nur zeit-, sondern auch sachgemiB sein. Sieist aber nur dann
beider Sache, wennssiesich vonder Art Jesu, die Sache Gottes zu vertreten, ihre Zielmar-
ken vorgeben 14Bt:2 Er verkiindet einen Gott, der dem Menschen entgegengeht, der auf
ihnzukommt undihnin eine Liebe aufnimmt, diekeineMacht der Weltim letzten aufhe-
ben kann. Am Verhalten Jesu ist ablesbar, in welcher Weise auch heute diese Verkiindi-
gung gelebt werden muB. Sieist angewiesen auf die Bereitschaft zum vorurteilslosen Ge-
sprach, auf die Ausdauer der helfenden Anteilnahme an den Wechselfllen des Lebens
und auf den Mut zum Widerstand gegen religiosen Aberglauben und politische Un-
vernunft.

Die haupt- und ehrenamtlichen Mitarbeiter der Kirche geraten angesichts der Frage, wie
sie diese Zielmarken in der Gemeindepastoral anstreben und welche Prioritéten sie set-
zen sollen, nicht selten in prekire Entscheidungs- und Rechtfertigungszwiinge. Diese
fithren in ein kaum aufldsbares Dilemma, wenn mégliche Auswege nur in der Form des
.entweder — oder” zugelassen werden:

— Dogma oder Politik, d. h. Erhaltung der christlichen Identitit durch die Konzentra-
tion auf Lehre, Liturgie und Kult oder Nachweis der gesellschaftlichen Relevanz des
Glaubens durch die Verstirkung des sozialen Engagements;

— Distanz oder Dialog, d. h. Besinnung und Riickzug auf die Gemeinschaft Gleichge-
sinnter oder Bereitschaft zu Offenheit und ,Inkulturation®?

In dieser Zusammenstellung klingen die zitierten Maximen wie Alternativen, als ob die
Kirche dieMé&glichkeit hitte, das eine zu tun oder das andere zu lassen. Tatsachlich wird
vonihrbeides verlangt: Sieist die Gemeinschaft der Glaubenden, die sich durch typisch
christliche Formen des Umgangs miteinander von anderen sozialen Gruppen unter-
scheidet. Und sie ist zugleich Ereignis und Medium von Gottes grenzenlosem Willen zur
Gemeinschaft mit allen Menschen.?

Nun ist dieses ,Zugleich” keineswegs eindeutig. Es kann additiv und in einem zeitlichen
Nacheinander (,erst Sammlung, dann Sendung”) verstanden werden. Eskann aberauch
als Gelenkstelle eines dialektischen Verhéltnisses verstanden werden. Beide Aspekte ge-
héren dann in ihrer Verschiedenheit so gleichwertig und unaufléslich zusammen, da3
siesich gegenseitig bedingen und vollenden. Fiir die nachfolgende Bestimmung von Kri-
terien und Strategien zur Selbstbehauptung christlicher Gemeinden im religiésen Plura-
lismus wird diese zweite Lesart vorausgesetzt, denn sieentspricht prizis der Wesensdefi-
nition kirchlicher Gemeinschaften:

Christliche Gemeinden haben keinen Zweck in sich selbst. Ihre grundlegende Bestim-
mung ist es, dem Heil der Menschen innerhalb und auB3erhalb ihrer institutionellen
Grenzen zu dienen. Um diese Bestimmung zu erfiillen, miissen sie iiber sich hinaus-

8 Vgl. R. Zerfafl, Menschliche Seelsorge. Fiir eine Spiritualitit von Priestern und Laien im Gemeindedienst,
Freiburg/Basel/Wien 1985, 79—97.

9 Das Folgende ist inspiriert von M. Kehl, Kirche in der Sorge um sich selbst oder Kirche fiir die anderen?,
in: LebSeel 32 (1981) 57—64.

126



wachsen; andernfalls werden sie zu religiosen Konventikeln. Christen haben den Auf-
trag, ihren Glauben zu veréffentlichen, ihn gesellschaftlich ,antreffbar” zu machen. Je-
der, der in ihrem sozialen Nahbereich lebt, soll die vor dem Zufall geschiitzte Chance
haben, mit dem Evangelium in einen lebensbedeutsamen Austausch zu treten.°
Ubertragen auf die Frage nach den rechten Umgangsformen der Kirche mit ihrer gesell-
schaftlichen Umgebung und ihrem weltanschaulichen Pluralismus hei3t das: Nur in-
dem eine Gemeinde stindig ihre institutionellen Grenzen {ibersteigt und sich fiir ihr
AuBerhalb 6ffnet, wird sie ihrem theologischen Auftrag gerecht, Ort und Geschehen
der voraussetzungslosen und unbedingten Liebe Gottes zur Welt zu sein (vgl. LG nr. 1,
9, 48, 59; SC nr. 26; GS nr. 42, 45).

Die Uberzeugung, daB sich jede Gemeinde als eine Gemeinschaft der ,offenen Grenzen”
verwirklichen muB, kann sich auf eine zweifache theologische Grundlage stiitzen:
— Esgibt fiir die Kirche zum einen die Offenheit der Sendung: Gemeinde ist ,Kirche fiir
die anderen” (D. Bonhoeffer). Es gehort zur christlichen Botschaft, vor Ort eine Sozial-
form zu schaffen, die auf sogenannte Distanzierte, AuBenseiter und Andersdenkende
eingeht und mit ihnen den Dialog sucht.

— Es gibt zum anderen die Offenheit der Integration: Alle Inhalte und Verhaltensweisen
anderer Kulturenund Religionen, in denen die existenziellen Grund- und Grenzsituatio-
nen des Menschen aufscheinen und in einer Weise bewiltigt werden, die einer genuin
christlichen Haltung und Einstellung entspricht, diirfen von der kirchlichen Verkiindi-
gung iibernommen werden.

Gerade dadurch unterscheidet sich das Christentum von religiésen Ideologien, daB es
offen dafiir ist, in anderen ethischen und religiosen Sinnwelten Entsprechungen zu sei-
nen eigenen Anliegen und Zielen zu finden.!! .Ideologien schlieBen sich in ihrer Lehre
und Absicht gegenseitig aus und sind nichts als das, wodurch sie sich gegenseitig be-
kiampfen.?? Der Christ ist dagegen bereit, nicht nur Spuren, sondern von ihm bisher
unentdeckte oder vergessene Wahrheiten seines Glaubens auch au3erhalb der Kirche
wahrzunehmen und anzuerkennen. Unter diesem Aspekt besteht das ,unterscheidend
Christliche” in der Sprengung ideologischer Abgrenzungen, erweist es sich als ,verbin-
dend Christliches”: Der Anspruch, daf3 das christliche Sinnangebot durch nichts iiber-
boten werden kann (vgl. Apg4,12), besagt ja auch, daB nichts an Sinn und Wert au3er-
halb des Christentumsirgendwie ausgeschlossen, verneint oder eingeebnet werden soll.
Vielmehr kann es alles Positive als Gleichnisgestalt fiir die dem Menschen ohne Bedin-
gungen geschenkte Gemeinschaft mit Gott anerkennen und in seine eigene Verkiindi-
gungaufnehmen (vgl. GSnr. 42, 57—68, 89, 92). Allein in dieser ideologisch unverstell-
ten Wahrnehmung ihres Sendungsauftrages bleiben christliche Gemeinschaften
kontakt- und integrationsfihig; nur so verhindern sie, in ein selbstverschuldetes Getto
der Ignoranz und Beschréanktheit zu geraten.

Der Vollzug ihrer Sendung bringt die Christen nicht nur in Kontakt, sondern auch in
Konflikt mit anderen Religionen und Weltanschauungen. Denn ihre Gesprichsbereit-
schaft gegeniiber anderen sozialen und religiésen Gruppen, die an der Sicherung und

10 Zur ausfiithrlichen theologischen und soziologischen Begriindung der folgenden Uberlegungen siche
H.-]. Hohn, Kirche und kommunikatives Handeln, Frankfurt 1985, 163—211.

11 Zu den einzelnen Kriterien dieses kritisch-affirmativen Dialoges vgl. K. Lehmann, Der christliche Glaube
vor der neuen Religiositit, in: Ders., Signale der Zeit — Spuren des Heils, Freiburg/Basel/Wien 1983,
58—82.

12 K. Rahner, Ideologieund Christentum, in: Ders., Schriften zur Theologie. Bd. VI, Ziirich/Einsiedeln/K&ln
1965, 60.

127



Ausweitung des Humanum arbeiten, schlie3t zwar notwendig Toleranz ein, nicht aber
Irenismus, Relativismus und Synkretismus. Solche Einstellungen sind grundsitzlich
dialogunfihig, weil auBerstande, zwischen sinnvoller Zustimmung und notwendigem
Widerspruch zu unterscheiden. Sie miinden entweder in blinde Anpassung und im Aus-
verkauf des genuin Christlichen oder lassen alles gleich un-giiltig werden.

Der theologische MaBstab einer kritischen Offenheit fiir die Gehalte anderer Lebensent-
wiirfe ist ihre Vereinbarkeit mit der Botschaft Jesu von der freien und ungeschuldeten,
vom Menschen nicht herstellbaren Zuwendung Gottes. Sie entlarvt jedes menschliche
Streben, in eigener Regie sein Leben sichern und vollenden zu wollen, als Siinde. Ent-
schieden bestreitet der christliche Glaube daher den Anspruch jener Kulte, Weltan-
schauungen und Religionen, die vorschreiben, der Mensch kénne oder miisse allein
durch eigene Leistung, durch die Ausiibung bestimmter (Opfer-)Rituale oder die passi-
veHinnahme eines vermeintlich gottgewollten Schicksals sein Heil finden. Diese Kritik,
die der Christ bereit ist, in einem friedlichen Streitgesprich zu rechtfertigen, gilt vorwie-
gend allen magischen oder fatalistischen Weltbildern (vgl. NA nr. 5; DH nr. 2). Diese
fithren den Menschen nicht aus seiner selbst- oder fremdverschuldeten Unmiindigkeit
heraus, sondern unterwerfen ihn neuen, kaum durchschaubaren Zwiingen.

4, Pastorale MaBnahﬁten: Reform des sozialen Profils der Kirche

Bekanntlich hat die Kirche bisher nur wenig von dem gestiegenen Interesse am Meta-
physischen profitieren kénnen. Die neue Offenheit fiir religiose Themen schligt sich
nur bedingt in den steigenden Teilnehmerzahlen der Katholikentage nieder. Anziehend
sind allenfalls ,basisorientierte’ Gemeindemodelle und Modellgemeinden, fundamen-
talistische Erweckungsgruppen, ordensiihnlich strukturierte Kommunititen und Ver-
binde (z. B. Taizé, Fokolare), nicht aber die traditionelle Pfarrgemeinde.

Als Griinde fiir ihre geringe Attraktivitit nennen Kirchenkritiker zum einen das um-
strittene 6ffentliche Erscheinungsbild und das dazu gehérende Negativimage des kirch-
lich verfaf3ten Christentums: Die Volkskirche ist weithin den Umarmungsversuchen
und Vereinnahmungstendenzen der biirgerlichen Gesellschaft erlegen, die ihr nur die
Funktion des religiosen Ornaments an den wenigen individuellen Lebenswenden (Hei-
rat, Geburt, Tod) belassen hat. Wo sie karitativ tatig wird, erfiillt sie die Funktion eines
~Reparaturbetriebes®, der jene sozialen und psychischen Schiiden auszubessern hat, fiir
die niemand sonst aufkommen will. In einer Gesellschaft der verteilten Zusténdigkeiten
bleibt sie ohne direkten EinfluB und nachhaltige Wirkung auf die iibrigen, nach eigenen
Gesetzen funktionierenden Teilsysteme (Wirtschaft, Politik, Wissenschaft, Technik).
Alssoziale Institution ist die Kirche iiberdies zur Kopie einer durch Biirokratie und Ver-
waltungsmentalitiit sklerotisierten Gesellschaft geworden. Und nicht zuletzt entspre-
chen Lebensstil, Wertvorstellungen und soziale Bindungen ihrer Mitglieder weithin
dem Milieu der Mittelschicht, d. h. genau jener MittelmiiBigkeit, von der Jugendliche,
Intellektuelle und ,Alternative” zuletzt den nétigen Widerspruch gegen soziale Fehlent-
wicklungen erwarten. Man traut den Gemeinden nicht mehr zu, Ort und Ereignis eines
spirituellen Neubeginns zu sein. Sie erscheinen als Agenturen einer Betreuungskirche,
die das religitse, ethische und soziale Verhalten ihrer Angehérigen in der Weise diszipli-
niert, daB es stets ,systemerhaltend” wirkt.

Andere Vorhaltungen zielen direkt auf die (liturgische) Mitte der Kirche: Die Gottes-
dienste werden als kalt und steril erfahren; sie erscheinen als zu wenig transparent auf
die Wirklichkeit des Heiligen. Man vermif3t in ihnen Zeiten der Stille und Rdume der

128



»

Meditation, die fiir die persdnlich betreffende Erfahrung des Sakralen und Mysterien-
haften disponieren.

Solche Vorwiirfe sind ebenso pauschal wie durch viele Einzelbeispiele widerlegbar.
Nicht selten verstricken sie sich auch in Widerspriiche. Wenn etwa hinter vielen ,Neuzu-
gingen” von religiésen Kommunen der Wunsch nach einem verbindlichen Lebensent-
wurf steht, zum anderen aber der angeblich ,repressive’ Moralkodex der Kirche kriti-
siert wird, méchte man solche Umsteiger” fragen, ob sie nun wirklich den besseren Teil
erwzhlt haben. Ahnlich paradox verhilt es sich mit der schier unbegrenzten Gehor-
samsbereitschaft akademisch gebildeter Sektenmitglieder gegeniiber den Anordnun-
gen selbsternannter Religionsstifter, die im schroffen Gegensatz zu dem sonst von Intel-
lektuellen gepflegten Freiheitspathos steht. Auffallend ist auch, wie viele Kritiker des
Skonomischen Leistungsprinzips sich auf eine religiése Trimm-Dich-Mentalitit ein-
stimmen lassen, die ungleich héhere Leistungszwiinge entwickelt.

Die .neue Religiositit” ist kein Massenphinomen. Sie stellt aber — nicht zuletzt auch
wegen der auffallenden Widerspriiche — einen sehr aussagekriftigen Indikator fiir Ver-
anderungen der geistig-kulturellen Verfassung einer Gesellschaft dar. Der Kirche diir-
fen die dahinter stehenden Angste, Hoffnungen und Sehnsiichte nicht gleichgiiltig sein,
auch wenn sie sich in einer kulturell ,riickfilligen” Religiositiit &uBlern (z. B. Pendeln,
Tischeriicken, Amulette).

Diegesellschaftliche Zukunft des Christentums wird entscheidend davon abhingen, ob
es in der Lage ist, ,produktive Vorbilder fiir das Sicheiniiben der Gesellschaft in neue
Situationen zu entwickeln und vorzuleben.* Dabei miif3te es gelingen, die Signale der
neuen sozialen und religiésen Bewegungen aufzufangen und die hinter ihnen stehenden
Hoffnungen und Erwartungen in eine vom Evangelium gepriigte Lebenskultur miinden
zu lassen. Dieses Plidoyer bedeutet nicht, einer Totalidentifikation mit der religiésen
und politischen Alternativszene das Wort zu reden: Gerade weil die Christen nicht fiir
sich selbst, sondern ganz und ausschlieBlich fiir ihre Umwelt da sind, diirfen sie in der
Gesellschaft nicht aufgehen. Sie miissen ein eigenes soziales Profil und eigene Konturen
behalten. Dies bedingt, daf3 christliche Gemeinden immer wieder ihr Verhiltnis zu
ihrem gesellschaftlichen Umfeld, aber auch zu ihren eigenen Traditionen und Struktu-
ren kritisch iiberpriifen und bemiiht bleiben, gegeniiber anderen Gruppen und Organi-
sationen ein konstruktives Spannungsverhéltnis zu wahren.

Auf diesem Wegkdnnen die Chancen steigen fiir den erfolgreichen Aufbau einer Lebens-
welt, die von der Andersartigkeit eines ,typisch christlichen” Umgangs mit den Krisen
und Konflikten des Lebens, mit Besitz und Armut, Erfolg und Versagen, Angst und
Gliick bestimmt ist.* Die Tatsache, da3 die Kirche in vielfacher Hinsicht direkte poli-
tische EinfluBméglichkeiten verloren hat, schafft zudem die nétigen Unabhingigkeits-
grade, um eine auf Freiheit und solidarische Verantwortung setzende Gemeinschaft zu
griinden. Dabei erleichtert der Umstand, daf christliche Sinn- und Handlungswelten
zunehmend zur ,Exklave der Gesellschaft” gehdren, auch den Bruch mit einer Kirchlich-
keit, die sich unterschiedslos der Welt angepaf3t (vgl. R6m 12,2) und das Christentum
zueiner civil religion® (R. Bellah), d. h. zur sdkularen Konfession des Wohlfahrtsstaates
gemacht hat.

13 Zu dieser Forderung siche J. B. Metz, Zeit der Orden? Zur Mystik und Politik der Nachfolge, Freiburg/Ba-
sel/Wien 41977, 10.
4 Vgl. P M. Zulehner, Leibhaftig glauben. Lebenskultur aus dem Evangelium, Freiburg/Basel/Wien 1983.

129



Wie ein erneuertes gesellschaftliches Profil des Christentums aussehen kénnte, 1a8t sich
kaum im Detail beschreiben. Hierbei sind Bedingungen zu beachten, die jeweils ,vor
Ort” zu ermitteln sind. Méglich ist allenfalls die Bestimmung von Zielmarken fiir den
Aus- und Umbau der kirchlichen Sozialgestalt des Christentums. Dies wird im folgen-
den versucht mit einigen Anregungen fiir ein kritisches Reagieren von Theologie und
Kirche auf Ausliufer der auBerkirchlichen Religiositit, die besonders die soziale
Dimension des Christseins betreffen.'

4.1 Konstruktive Unzufriedenheit

An den Rand des 6ffentlichen Lebens gedriingt, wo sich langst all jene AuBBenseiter be-
finden, die gesellschaftlich stigmatisiert und exkommuniziert sind (Arbeitslose, Alte,
Auslinder) befindet sich die Kirche an genau dem Ort, wo sie nach den Aussagen der
Bergpredigt hingehért und wo sich diechristliche Nichstenliebe unmittelbar als soziales
Ferment erweisenkann. Esist Ausdruck dieser Annahme des der Gesellschaft fremd und
fern gewordenen Nichsten, wenn sich Christen seiner Néte annehmen. Dazu gehort
auch, soziale Mi3stinde dffentlich anzuprangern und ihre Beseitigung einzuklagen.
Daneben ist es auch eine direkte Konsequenz der christlichen Forderung nach Umkehr,
wenn Gemeindemitglieder damit ernst machen, sich dem Anpassungsdruck des Stre-
bens nach Profit, der passiven Beteiligung an der Verwiistung der Natur und der unge-
rechten Verteilung von Arbeit und Einkommen zu widersetzen,

Unter dieser Voraussetzung teilen christliche Gemeinden die Unzufriedenheit vieler
Zeitgenossen mit einer deutlich von Kommerz und Konsum diktierten (Un-)Kultur; sie
teilen ihre Sehnsucht nach einem alternativen Leben. ,Anders” soll ihr Leben vor allem
deswegen werden, weil in den Gemeinden nicht der Verdringungswettbewerb und die
Ellbogenmentalitit der Umwelt wiederholt und darum verdoppelt werden darf. Im
Kontrast zu einer Konkurrenzgesellschaft sollen hier die Werte ,Zivilcourage®, ,Sym-
Pathie” und ,Solidaritit” verwirklicht werden.

Christliche Sozialkritik muf3 jedoch mehr als Kritik sein wollen, um christlich zu blei-
ben. Weder der Kirche noch der Politik ist gedient, wenn sie sich in einen manichaischen
Dualismus verstricken lassen. Beide Gré8en diirfen aber auch nicht miteinander ver-
mischt werden. Der christliche Glaube ist zwar im ganzen stets auch ,politisch”, aber
er ist es nur, wenn das Politische nicht sein letzter MafB3stab wird.?” Da die Christen die
Gesellschaft mit dem Evangelium kritisieren, werden sie immer auch helfend offensiv.
Es geht ihnen dabei um jene Dimensionen, wodurch politische Probleme mehr als Fra-
gen der Politik sind.

Um ein aktuelles Beispiel zu geben: Angesichts der unabsehbaren Méglichkeiten moderner Technologie und
Forschung stehen gegenwiirtig mehr denn je Sinn und Wert menschlicher Existenz iiberhaupt in Frage. Wenn
die Genstruktur des Menschen manipulierbar wird, beginnt der homo faber zu bestimmen, wer und wie er
sein will. Es geht hierbei also um mehr als um notwendige juristische Grundsatzentscheidungen iiber die Zu-
lassigkeit und die niheren Bedingungen solcher Experimente. In Frage steht, nach welchem Ebenbild sich der

Mensch vervollkommnen will. Aber weiB er tatséchlich, was er aus sich machen will? Fiir die theologische
Anthropologie beginnt mit diesem Thema ein weithin noch unberithrtes Arbeitsfeld.

15 Zu den Méglichkeiten pastoraler Hilfe bei der Auseinandersetzung mit den neuen religiésen Bewegungen
siehe Kath. Sozialethische Arbeitsstelle (Hg.), Die neue religitse Welle, Hamm 1985.

16 Vgl. hierzu O. Fuchs, Ernstfall Diakonie. Christliches Handeln als Verkiindigung, in: ThPQ 133 (1985)
223--230.

17 Vgl. dazu ausfithrlicher H.-]. Hohn, Politischer Glaube? Maf3stiibe kirchlicher Stellungnahmen zu Fragen
der Politik, in: ThPh 61 (1986) 1—23.

130



Christliche Gemeinden werden angesichts dieser Herausforderungen niemals die Platt-
form fiir einen mystischen Eskapismus abgeben.’® Man kann nicht Christ sein auf Ko-
sten der Welt, mag diese noch so korrupt und marode erscheinen. Der Christ wird auf
einen Weg gebracht, der ihn nicht von anderen Menschen entfernt, sondern ihnen ni-
herbringt. Alle anderen Heilswege, denen das Element der Diakonie fremd ist, sind fiir
den Christen Sackgassen. Wer daher in der Kirche nur die private Erbauung, ausschlief3-
lich die individuelle Seelentrdstung, eine Anleitung zur Entbindung der im Inneren ver-
borgenen metaphysischen Energien oder die mit religitsem Pliisch ausgestattete
Kuschelecke sucht, wird vom Christentum ent-tauscht werden.

4.2 Kreative Ungleichzeitigkeit

Wenn Christen eine alternative Lebenskultur aufbauen, die an der Lebenspraxis Jesu
orientiert ist, kann diese nicht immer mit dem Geist der Zeit harmonisieren. Die christli-
che Vorstellung von einem sinnvollen Leben entspricht zum Beispiel nicht einer leicht
eingingigen, narziBtischen Idee privater Selbstverwirklichung. Zu ihr paBt eher die
~Karriere nach unten’,* der soziale Abstieg, der die gréBere Freiheit in der Lésung von
den Fetischen und Idolen der Welt sieht und sie im Engagement fiir die Habenichtse, Zu-
kurzgekommenen und Ungeborenen wiederfindet. Die Richtpunkte einer solchen Spi-
ritualitiit der ,zeitgemaBen UnzeitgemiBheit’ (D. Mieth) mag eine Erinnerung an die
evangelischen Rite aufzeigen:

»1. Armut als eine evangelische Tugend ist der Protest gegen die Diktatur des Habens, des Besitzens und der
reinen Selbstbehauptung. Sie dringt in die praktische Solidaritit mit jenen Armen, fiir die Armut keine Tu-
gend, sondern Lebenssituation undgesellschaftliche Zumutung ist. 2. Ehelosigkeit . . .ist Ausdruck radikalen
Ergriffenseins und unabfindbarer Sehnsucht nach dem ,Tag des Herrn". Sie dringt in die Solidaritit mit jenen
Ehelosen, fiir die Einsamkeit keine Tugend, sondern Lebensschicksal ist; sie driingt zu den in Erwartungslosig-
keit und Resignation Eingeschlossenen. 3. Gehorsam . . . ist die radikale, unkalkulierte Auslieferung des Le-
bens an Gott. Er dringt in die praktische Nihe zu denen, fiir die Gehorsam keine Tugend, sondern Zeichen
der Unterdriickung, der Bevormundung und Entmiindigung ist. %

Diese Aktualisierung der evangelischen Riite entspricht einem auch auf anderen Feldern
des Gemeindelebens notwendigen ,nicht-traditionalistischen Bewahren von Tradi-
tionen”: Grof3e Bedeutung kommt den christlichen Briuchen, Festen und Feiern fiir eine
Hermeneutik der immer wiederkehrenden und herausgehobenen Situationen des
menschlichen Lebens ,sub ratione Dei” zu. Gerade zu diesem Aspekt christlicher Praxis
sind die Erwartungen auf seiten der religits Aufgeschlossenen relativ hoch. Vielesuchen
Orientierung in einer Welt, die ihnen ,zu viel’, zu kompliziert, zu uniibersichtlich wird
— und sie suchen zugleich Spuren der. Transzendenz, weil ihnen alles Innerweltliche ,zu
wenig” ist.

Allerdings muf} (selbst-)kritisch gefragt werden, ob die noch bestehenden kirchlichen
Symbolhandlungen (Segnungen, Weihen, Bittginge) noch eine welterklirende und
transzendenzerschlieBende Bedeutung fiir das Verhaltnis des ,modernen” Menschen zu
seiner Biographie und Kultur, zu seiner Wohn- und Arbeitswelt haben.? Ist die kirch-
liche Symbolwelt ein iiberzeugendes Gegenbeispiel zur Reduktion der Sprache auf Pik-
togramme, zur Digitalisierung der Kommunikation? Kann ein modernes Gotteshaus

18 Vgl. D. Mieth, Der Dienst der Pastoral an der Spiritualitiit der Weltverantwortung, in: Diakonia 12 (1981)
254—266; A. Rotzetter, Pladoyer fiir eine prophetisch-politische Spiritualitit, in: GuL 59 (1986) 6—19.

19 P. M. Zulehner, Leibhaftig glauben, 12.

» . B. Metz, Zeit der Orden, 94—95.

21 Zum Thema siehe auch B, Casper, Alltagserfahrung und Glaubenserfahrung, in: Diakonia 15 (1984)
292—303.

131



verstanden werden als Gegensymbol einer phantasielosen Flachdacharchitektur, die
fiir die Eindimensionalitit modernen Wohnens steht? Verfiigen die kirchlichen Tradi-
tionen noch iiber einen erkennbaren Sitz im Leben oder sind sie zur religiésen Folklore
degeneriert, beider jeder Beteiligte noch weif3, wiees geht, aber keiner mehrsagenkann,
was es bedeutet und warum man es tut?

Der christliche Glaube bringt sich dann wieder in das Verhiltnis einer kreativen Un-
gleichzeitigkeit zum technisch-zweckrationalen Wirklichkeitsverstindnis, wenn er das
Vorfindliche und Unvordenkliche nicht auf das Faktische und Berechenbare reduziert,
sondernsich dieser Gleichschaltung widersetzt. Das Ziel von Technik und Wissenschaft
ist die Verringerung bzw. Beseitigung der Erfahrung von Kontingenz, ,Zuriickfithrung
des Unbekannten aufs Bekannte, des Neuen aufs Alte, der Tatsachen auf Gesetze und
elementare Tatsachen. Staunen st fiir sie nur der Anfang eines Prozesses der Trivialisie-
rung”.? Der Glaube hingegen zielt eine nichttriviale Enttrivialisierung des Alltags an,
eine Steigerung der Kontingenzerfahrung (lat. ,contigit’ = 1. es muf} nicht so sein; 2.
gliicklicherweise ist es so, wie es ist). Auf dem Weg des Widerstandes gegen die Versu-
che, dem Menschen das Staunen abzugewdhnen, seine Sinne stumpf zu machen fiir die
Wahrnehmung des Unverrechenbaren und Unableitbaren, das menschliches Leben un-
bedingt angeht und umfassend ausmacht, lieBe sich die existenzielle Bedeutung vieler
christlicher Zeichen und Symbole vielleicht neu entdecken. Der Gottesdienst ist hierbei
einer der wichtigsten Orte, wo noch ein Gespiir fiir das Nicht-Funktionale und Zweck-
freie, fiir unkalkulierte Zuwendung erhalten geblieben ist.

Riten und Symbole werden stumm und ausdrucksleer, wenn sie dem Betrachter vonsich
aus nichts mehr zeigen und sagen. Manche Gruppein der religiésen Subkultur kann sich
nur deswegen am Leben erhalten, weil sie ihrem Publikum zumutet, in ihre exotisch-
esoterischen Kulte und Riten selbst einen sinnvollen Gehalt hineinzulesen. Oft genug
liefert sie damit eine Neuauflage des Mérchens von des Kaisers neuen Kleidern. Eskime
aber einer héchst unproduktiven Gleichzeitigkeit mit den irrationalistischen Ausschli-
gen der neuen Religiositit gleich, wenn das Christentum in dhnlicher Weise aufhéren
wollte, intellektuell zumutbar zu sein. Zumutbar ist nur das Verantwortbare, verant-
wortbar kann wiederum nur das Begriindbare sein.? Die Gemeinden wiren daher
schlecht beraten, wenn sie in Katechese und Bildungsarbeit dem Thema ,Glaube und
Vernunft” ausweichen oder in der Auseinandersetzung mit Sekten die Wahrheitsfrage
suspendieren wollten, um sich stattdessen auf die Konzeption erfolgversprechender
Werbestrategien zu konzentrieren. Solche Planspiele vergessen, daf die meisten Zeitge-
nossen von der Wahrheit religiéser Behauptungen auch iiberzeugt und nicht blo8 zu ih-
rer Annahme iiberredet werden wollen.

4.3 Produktive Ungleichférmigkeit

Kirchengemeinden bilden christliche ,Sozialstationen” in einer zuweilen unsozialen Ge-
sellschaft. Siebieten Zeiten und Orte an, in denen ein von MiBStrauen und Rivalitit freies
Handeln méglich werden kann. Sie dienen der Selbstentfaltung des Subjekts in seinen
sozialen Beziigen und erfiillen damit das anthropologische und religiése Grundbediirf-
nis nach Identitit, Geborgenheit und Gemeinschaft. Zugleich soll an ihnen ablesbar

2 R. Spaemann, Funktionale Religionsbegriindung und Religion, in: P. Koslowski (Hg.), Die religiése Di-
mension der Gesellschaft. Religion und ihre Theorien, Tiibingen 1985, 19.

2 Siehe hierzu H.-J. Hohn, Glaube im Diskurs. Notizen zur diskursiven Verantwortung christlicher Glau-
bensvermittlung, in: ThPh 60 (1985) 213—238.

132



werden, wie Gott sich ein gelingendes und gliickendes menschliches Miteinander vor-
stellt. Die Gemeinden miissen erkennbar machen, wie man lebt, wenn man das prakti-
ziert, was Christen verkiinden.? Ein solches Ideal stellt Bedingungen:

1. Die Organisationsstruktur der Gemeinden muf3 wieder ihrer Sinnstruktur entspre-
chen. Eine Verkiindigung, deren zentrale Inhalte (Liebe, Vergebung, Verséhnung) das
Zwischenmenschliche als ihren empirisch-sozialen Plausibilititsgrund haben, darf
nicht ,von oben herab*, innerhalb verkiimmerter Sozialbeziehungen, im Gewand der
Belehrung und Bevormundung daherkommen. Wo die Erfahrung personaler Zuwen-
dung in einer nicht bloB punktuellen, sondern dauerhaften zwischenmenschlichen Be-
ziehung nicht gemacht wurde, ist der Mensch in der Regel kaum fihig, das Wort von
der unbedingten Liebe Gottes zur Welt anzunehmen und weiterzusagen. Dieses Wort
ist darauf angelegt, sich in Gefiige unverzerrter Kommunikation hinein ,auszuspre-
chen”. Es bleibt daher unumginglich, fiir die religiése Sozialisation nachwachsender
Generationen wie fiir die Sozialisierung der christlichen Botschaften in den Gemeinden
hinreichende strukturelle Voraussetzungen zu schaffen.

2. Kleinrdumige und iiberschaubare Gemeinschaften (Hauskreise, Basisgruppen)® er-
fiillen wegen ihrer GréfB3e, der Zahl ihrer Mitglieder und der méglichen Intensitit ihrer
Beziehungen eher die Bedingung einer evangeliumsmifigen Sozialstruktur als die her-
kémmlichen, im Hinblick auf ihre Mitgliederzahl ,hypertrophen” Territorialpfarreien.
Damit ist jedoch nicht gemeint, die Kirche solle sich anschicken, abseits der ,Restgesell-
schaft” in einer selbsterrichteten Gegenwelt das ,kleine Gliick” anzubieten. Mit einem
solchen Verhalten lige sie genau in dem Trend religiéser und sozialer ,Alterna-
tiv’~-Gruppen, zu denen sie selbst eine Alternative sein will, — der Trend nimlich, infol-
ge einer Riickzugsbewegung nur noch mit Gleichgesinnten zu verkehren. Sie muB} dage-
genihre Grenzen so offen halten, daB religiés aufgeschlossene, aber sozial fernstehende
Mitmenschen ohne allzu hohe institutionelle Hiirden und ohne allzu enge Vorschriften
itber zu erbringende ,Mitgliedsleistungen’, an ihrem Gemeinschaftsleben teilhaben
konnen (,Offenheit der Integration”).

3. Nicht die Verformung zur ,geschlossenen Gesellschaft” darf die Zukunft der Kirche
bestimmen,; ihr Ziel muf3 die Formierungeiner Gegen,éffentlichkeit” sein. Die Ungleich-
formigkeit christlicher Gemeinschaften mit anderen Organisationen muf3 eine gesell-
schaftlich produktive werden. Denn ein zentrales Merkmal des Christlichen besteht
darin, derart auf die Umwelt einzuwirken, daB3 dort selbst menschliches Miteinander
gelingt, und nicht nur in einigen christlichen Parzellen (,Offenheit der Sendung”).
Christliche Alternativ-, Kontrast- und Modellgemeinden haben daher klarzumachen,
daf3 ihre Abkehr von den Ordnungsprinzipien der Massengesellschaft nicht der Lust an
religiéser Eigenbrételei entspringt, sondern aus dem Versuch kommt, sich dem Lebens-
stil Jesu anzugleichen und seine Botschaft immer wieder neu zu verdffentlichen.

Bei diesem Bemiihen kommt dem Grundvollzug der Leiturgia eine besondere Bedeu-
tung zu: Soziales Engagement braucht Phasen der Abgeschiedenheit vom Druck der
taglichen Konfrontationen und Konflikte. Ohne Reflexion, Meditation, Versenkung
und Erhebung des Geistes zu Gott sind auf Dauer die notwendige Freiheit und Unver-

4 Vor dem Hintergrund dieser Forderung siehe auch N. Mette, Zukunft der Pastoral — Pastoral der Zukunft,
in: Hirschberg 39 (1986) 7—23.

2 Zu neuen kirchlichen Gemeinschaftsformen vgl. E. Klinger/R. Zerfaf3 (Hg.), Die Basisgemeinden — ein
Schritt auf dem Weg zur Kirche des Konzils, Wiirzburg 1984; 1. Reimer (Hg.), Alternativ leben in verbindli-
3& Gemeinschaft, Stuttgart 21983; H. Frankemélle (Hg.), Kirche von unten. Alternative Gemeinden,

ainz 1981.

133



zagtheit des existentiellen Einsatzes nicht zu erhalten. Und nicht zuletzt lehrt die Anbe-
tung Gottes den Gliubigen, vor welchem Herrn allein er sein Knie beugen darf.

In diesem Zusammenhang gilt es auch zu bedenken, daB solche Alternativgemeinden
keine vollgiiltige Alternative zur Volkskirche sein kénnen. Wer heute zugunsten neuer
Sozialformen des Christentums den vélligen Umbau der bisherigen Kirchenorganisa-
tion fordert, verkennt, daf} unter den Bedingungen komplexer Gesellschaften allein
groBflichig organisierte Gebilde noch die Chancebesitzen, ihre Sache auf gesamtgesell-
schaftlicher Ebene, gegeniiber den Fithrungseliten in Wirtschaft, Wissenschaft und Po-
litik zur Sprache zu bringen.

Weitaus sinnvoller als der Ausbruch geschlossener Minderheiten aus dem bisherigen
kirchlichen Gesamtsystem diirfte der Versuch sein, ein soziales Netzwerk zu schaffen,
das die Vorziige iiberschaubarer Lebens- und Sinnwelten mit den Vorteilen einer zielge-
richteten Organisation verbindet. Dieser Vorgabe kiime ein solches Modell am nich-
sten, dessen Strukturen einerseits so stabil und dauerhaft sind, daB sie ,von oben” die
Existenzbedingungen, den Kontakt und die Kommunikation ,von unten® entstehender
Gemeinschaften sichern (z. B. durch die Bereitstellung personeller und materieller Hil-
fen). Andererseits muB es innerhalb dieser Strukturen méglich sein, da3 die kleineren
Einheiten weitgehend selbstindig die Abstimmung ihrer Arbeit im Hinblick auf die 6rt-
lichen Gegebenheiten vornehmen. Dadurch kann eine Gemeinde rasch und flexibel auf
verinderte Problemlageninihrem Umfeld eingehen. Diealleinige Konzentration auf die
Organisationsform der GroBkirche kime zwar der gesellschaftlichen und politischen
Prisenz des Christentums zugute, wiirde aber seine unmittelbare lebenspraktische Ge-
staltungskraft fiir den einzelnen méglicherweise verstellen. Lebenswelt und Gesamtsy-
stem liegen in komplexen Gesellschaften zu weit auseinander, als da eine auf der Ebene
des sozialen Ganzen operierende Organisation in der Lage wiire, zugleich eine maf3geb-
liche und plausible Orientierung fiir die individuelle Lebensgestaltung zu geben. Daher
hat die Forderung nach dem Aufbau von ,Netzwerken® (etwa iiber die Erneuerung der
kirchlichen Verbandsstruktur), an deren Knotenpunkten beide Funktionen miteinan-
der vermittelt werden, ihre unmittelbare Berechtigung.2

Diese Hinweise auf die notwendige strukturelle Verankerung kirchlicher Alternativge-
meinden sind ohne Zweifel simtlichen ,Kirchentrdumen® (N. Lohfink) an literarischem
Glanz und theologischer Attraktivitit weit unterlegen. Aber jene Visionen einer noch
ausstéindigen Form christlichen Miteinanders sind ihrerseits angewiesen auf die Riick-
vermittlung an das soziologisch Verniinftige. Denn auf das bloB versprochene Gliick
— dies zeigen alle neuen religiésen Sekten — ist ohne Vernunft kein VerlaB3.

26 Vgl. aus sozialwissenschaftlicher Sicht L. Schneider, Soziale Vernetzung, in: JCSW 27 (1986) 229—240;
M. Schenk, Soziale Netzwerke und Kommunikation, Tiibingen 1984.

134



