
ANS OACHIM ÖHN

Der TIrend ZUTr Religion a Christentum vorbei?
Zur Bedeutung der religiösen Subkult: für das soziale Profi der Kirche

Nach dergebotenenSituationsanalysestellt sich Frage Waskann IT1:;t|damitdergegenwartige
Trenıuron nicht Christentum orbeiführt? Nach Ansicht des Verfassers diee,
ohnedeswegen unı versa)|  Jle trukturaufzugeben, Vorillem einenGruppentivwerden
semn diesem der ihrdır  , das Evangelium vorgezeichnet ist, S1€ einzelnen leichter
ansprechen und Antworten auf die des und Fragen der ehesten vermitteln
können Redaktion)

Soziologische treiflichter Aufbrüche „NEeUCKN Religiösität“ den Bruchstellen
der Moderne
Das Autkommen religiöser Bewegungen, die naissance des Mythos und die
Konjunktur esoterischer hat manchen Soziologen überrascht der in dem
Absterben der Religion gerechnet hatte Der über Meinungsumfragen ermüittelte
Schwund VC Jenseitsvorstellungen und die der Kirchenaustritte wurden als un-

trügliche Vorzeichen nahen Endes gedeutet Gleichwohl wird CHUgEN Jahren
deutlicher rend ZUr Religion verzeichnet Allerdings die religiöse Szene

uneinheitliches und vielschichtiges Erscheinungsbild eben den uru-Bewe-
gungen indischer Herkuntft Transzendentale Meditation maKuhmaris, Sri
MOY, Hare Krishna, Bhagwan) gibt psychoreligiöse Therapieunternehmen (z B
Scientology) die mehrderWeNıger unverhohlen wirtschaftliche nteressen verfolgen
Auftrieb erhalten sSe1t kurzemwiederesoterische Logen (z B Gralshüter), aber auchSDI-
ritistische Zirkel und vorchristliche Kulte der germanischen Sagenwelt (z Gyltili-
ten, Amanen, Goden) tinden Publikum
Gemeinsam diesen Aufbrüchen eiNner „NEeUuUECN Religiosität die Absage die Moder-
ne:; 61© schlagen das Erbe der Aufklärung und unterlauten den Vernunftanspruch
auf kritische Geltungsanspruches Eine intellektuelle Rechtferti-

geben- sich allenfalls mıt dem Hinweis auf die Verwerfungen und Bruchstellen
moderner Ausbeutung und Verwüstung der natürlichen Umwelt Zer-
sStOrung persönlich überschaubarer Lebensräume, ürokratisierung des sozialen
bens, Auflösung überkommener Werte
Die religiöse Subkultur erscheint diesem Hintergrund zunächst als ein
schaftliches Protestphäno manitestiert S1IC die den Fehlentwick-
Jungen moderner Sozialsysteme Zugleich bietet S1@e das Auffang- und Sammelbecken
kollektiver individuellerAusbruchs-undFluchtversuche Klientel entzieht sich

Welt deren Komplexität Orientierungslosigkeit und Ohnmachtsgefühle

Zu den einzelnen Gruppen und Strömungen siehe etwa B Grom, Esoterik heute in StZ 204
(Lit )l Waldenfels Neue religiöse Köln 1985 Wenisch Zur Orientierung über 0
Phänomene, in TIhPQ 133 (1985) 216 —222 ascard Neue Jugendreligionen Zwischen Sehnsucht

Flucht und Autftbruch Haack Jugendreligionen Ursachen — Trends Reaktionen
und Sucht, Freiburg/Basel/Wien Mildenberger, Die Revolution Jugend
München 1979
DiesethologienmödernerSozialsystemestehensAntriebsmomenteauch Autfkommen der
alternativen esozialen rune, ten, Bürgerinitiativen, Aussteiger
u. a.}) Raschke, Soziale Bewegungen Ein historisch-systematischer Grundriß,

it.)

I". 

HANS-JOACHIM HÖHN 

Der Trend zur Religion - am Christentum vorbei? 
Zur Bedeutung der neuen religiösen Subkultur für das soziale Profil der Kirche 

Nach der gebotenen Situationsanalysestelltsich die Frage: Was kann man tun, damit der gegenwärtige 
.Trend zur Religion• nicht am Christentum vorbeiführt? Nach Ansicht des Verfassers wird die Kirche, 
ohne deswegen ihre universale Struktur aufzugeben, vor allem in kleinen Gruppen aktiv werden müs­
sen. Auf diesem Weg, der ihr durch das Evangelium vorgez.eichnet ist, wird sie den einzelnen leichter 
ansprechen und ihre Antworten auf die Rätsel des Lebens und Fragen der Zeit am ehesten vermitteln 
können. (Redaktion) 

1. Soziologische Streiflichter: Aufbrüche einer „neuen Religiösität" an den Bruchstellen 
der Modeme 
Das Aufkommen neuer religiöser Bewegungen, die Renaissance des Mythos und die 
Konjunktur esoterischer Literatur hat manchen Soziologen überrascht, der mit dem 
Absterben der Religion gerechnet hatte. Der über Meinungsumfragen ermittelte 
Schwund von Jenseitsvorstellungen und die Zahl der Kirchenaustritte wurden als un­
trügliche Vorzeichen ihres nahen Endes gedeutet. Gleichwohl wird seit einigen Jahren 
ein deutlicher Trend zur Religion verzeichnet. Allerdings zeigt die neue religiöse Szene 
ein sehr uneinheitliches und vielschichtiges Erscheinungsbild. Neben den Guru-Bewe­
gungen indischer Herkunft (Transzendentale Meditation, Brahma Kuhmaris, Sri Chin­
moy, Hare Krishna, Bhagwan) gibt es psychoreligiöse Therapieunternehmen (z. B. 
Scientology), die mehr oder weniger unverhohlen wirtschaftliche Interessen verfolgen. 
Auftrieb erhalten seit kurzem wieder esoterische Logen (z. B. Gralshüter), aber auch spi­
ritistische Zirkel und vorchristliche Kulte aus der germanischen Sagenwelt (z. B. Gylfili­
ten, Amanen, Goden) finden ihr Publikum.1 

Gemeinsam ist diesen Aufbrüchen einer .neuen" Religiosität die Absage an die Moder­
ne; sie schlagen das Erbe der Aufklärung aus und unterlaufen den Vernunftanspruch 
auf kritische Prüfung ihres Geltungsanspruches. Eine gewisse intellektuelle Rechtferti­
gung geben sie sich allenfalls mit dem Hinweis auf die Verwerfungen und Bruchstellen 
moderner Gesellschaften: Ausbeutung und Verwüstung der natürlichen Umwelt, Zer­
störung persönlich überschaubarer Lebensräume, Bürokratisierung des sozialen Le­
bens, Auflösung überkommener Werte ... 2 

Die neue religiöse Subkultur erscheint vor diesem Hintergrund zunächst als ein gesell­
schaftliches Protestphänomen. An ihr manifestiert sich die Kritik an den Fehlentwick­
lungen moderner Sozialsysteme. Zugleich bietet sie das Auffang- und Sammelbecken 
kollektiver wie individueller Ausbruchs-und Fluchtversuche. Ihre Klientel entzieht sich 
einer Welt, deren Komplexität Orientierungslosigkeit und Ohnmachtsgefühle erzeugt. 

1 Zu den einzelnen Gruppen und Strömungen siehe etwa B. Grom, Esoterik heute, in: StZ 204 (1986) 363-374 
(Lit.); H. Waldenfels, Neue religiöse Bewegungen, Köln 1985; B. Wenisch, Zur Orientierung über okkulte 
Phänomene, in: ThPQ 133 (1985) 216-222; J. R. Gascard, Neue Jugendreligionen. Zwischen Sehnsucht 
und Sucht, Freiburg/Basel/Wien 1984; M. Mildenberger, Die religiöse Revolution - Jugend zwischen 
Flucht und Aufbruch, Frankfurt 1979; F.-W. Haack, Jugendreligionen. Ursachen - Trends - Reaktionen, 
München 1979. 

2 Diese Pathologien moderner Sozialsysteme stehen als Antriebsmomente auch hinter dem Aufkommen der 
alternativen sozialen Bewegungen (Grüne, Pazifisten, Kernkraftgegner, Bürgerinitiativen, Aussteiger 
u. a.). Vgl. dazu: J. Raschke, Soziale Bewegungen. Ein historisch-systematischer Grundriß, Frankfurt 1985 
(Lit.). 

123 



NachdemWissenschaft undTechnik weltbildprägende verloren haben, ıst eın
Aakuum entstanden, dasgnostische und mystischeDenkmusteransaugt. DeruUurswer'
der instrumentellen und analytischen Rationalität hat einen Tiefpunkt erreicht und die

philosophischeLeitwährung heißt nNun_n das „Andere derVernunft“. Die Suche nach
dem Sinn des Lebens richtet sich jetzt auf das Übersinnliche, nachdem die Erfahrung
der Erfahrungslosigkeit, Sinnleere und Gleichförmigkeit des Alltags empfänglich
macht hat tür 1e Transzendenzversprechungen V(‚ Anthroposophie und Astrologie,
Okkultismus, Spuk und Hellsehen, tür Psi-Phänomene und schwarzeMagie. Von fern-
östlichen Traditionen Alternativ- und Kontrastmodelle herkömmlichen
Inhalten und Strukturen menschlichen Miteinanders setzen die Auszehrungs-
und Verarmungstendenzen der europäischen Massengesellschaft einen Lebensstil des

age Sie werben mit Alternativen wWwIe: Haben der Se:  1ın, Diskursivität der Spiri-
tualität, eindimensional der global, ktional oder ganzheitlich
Voreinerallzu optimistischenEinschätzung derwiederzunehmenden religiösenAufge-
schlossenheit die Zukunftschancen des christlichen Glaubens muß allerdings vorab
gewarnt werden. Die religiösen Bewegungen künden keine Wende zugunsten des
Christentums an, sondern sind Anzeichen e1ınes fortschreitenden Synkretismus. Sie Ie-
krutieren sich d us eiıner ‚vagabundierenden“ und dem Ortımen! des Weltanschau-
ungsmarktes frei wählenden „Spiritualität“. Die Wahrscheinlichkeit, diesem KYUi-
INn Retortenreligionen WIe eiun die ‚Vereinigungskirche“ entstehen, ist größer als
die Erfolgsaussicht istlicher Versuche, verlorenes Terrain zurückzugewinnen.

Problemstellung: Christentum und Kirche Ende der Oderne
Theologisch ist 1€e gegenwärtig beobachtende Entwicklung eiıner „multireligiösen
ultur“ och aum reflektiert worden, Gelegentlich ZWalr der düstere Begriff des
Neuheidentums derebedient sich der ategorie der Säkularisierung, {mit dem
zunehmenden Verlust des Christentums gesellschaftlichem Rückhalt wenigstens
theoretisch umgehen zZzu onnen.  ıs Theorien bieten aber noch keine zureichenden Dia-
gENOSEN und erst cht keine Handlungsstrategien. Zudem denken solche Wortmeldun-
ECN noch immer „kirchenzentriert“. Die Neue religiöse Subkultur ntstand jedoch ur
zZu einem geringen eil als erklärte Absetzbewegung der Kirche, sondern überwie-
gend dieser vorbei. uch die zweitellos verdienstvollen Studien „außerkirchli-
chen“ Religiosität? und die Von ihnen angeregten pastoralen Versuche, einen als „Aus-
wahlchristen“* der als „Fernstehende” identifizierten Personenkreis nel

anzusprechen, bereits durch Wortwahl, S1e fast ausschließlich eiıne
kirchlich geprägte Christlichkeit als methodischen und praktischen Ausgangspunkt
wählen. Die Risse zwischen Christentum und Religiosität“ gehen jedoch tiefer.
DieS religiöse Szene ınen Katholizismus 172 Rande der Kirche Denn die
meistenpraktizierendenPantheistenund Metaphysikerdes Nirwana verstehen sich Von

anderen theologischen undphilosophischen Traditionen er, als SIE das Christen-

K, [y  z Bertsch/E Schlösser (Heg.) Kirchliche und nichtkirchliche Religiosität. Pastoraltheologische
Beiträge ZUu Phänomen der Distanzierung der Freiburg /Basel /Wien 1978:; Klinger Heg.)
Christentum innerhalb und außerhalb dere, Freiburg/Basel/Wien 1976

Zulehner, Auswahlchristen, X’ 09—137:; Ders., Religion nach Wahl. Grundlegung
einer Auswahl istenpastoral, Wien 1974

s Friedberger, Pastoral mıit Distanzierten. Situation Theologie Kontaktnahme, München 1981;
Mette, Kirchlich distanzierte Christlichkeit. Eine Herausforderung die praktische Kirchentheorie,

München 1982; Wieh, Kirchenfremde Chris!  5 und Hilt  e fürdiePastoral, Würzburg19  S

124

Nachdem Wissenschaft und Technik ihre weltbildprägende Kraft verloren haben, ist ein 
Vakuum entstanden, das gnostische und mystische Denkmuster ansaugt. Der Kurswert 
der instrumentellen und analytischen Rationalität hat einen Tiefpunkt erreicht und die 
neue philosophische Leitwährung heißt nun das "Andere der Vernunft". Die Suche nach 
dem Sinn des Lebens richtet sich jetzt auf das Übersinnliche, nachdem die Erfahrung 
der Erfahrungslosigkeit, Sinnleere und Gleichförmigkeit des Alltags empfänglich ge­
macht hat für die Transzendenzversprechungen von Anthroposophie und Astrologie, 
Okkultismus, Spuk und Hellsehen, für Psi-Phänomene und schwarze Magie. Von fern­
östlichen Traditionen angeregte Alternativ- und Kontrastmodelle zu herkömmlichen 
Inhalten und Strukturen menschlichen Miteinanders setzen gegen die Auszehrungs­
und Verarmungstendenzen der europäischen Massengesellschaft einen Lebensstil des 
"new age". Sie werben mit Alternativen wie: Haben oder Sein, Diskursivität oder Spiri­
tualität, eindimensional oder global, funktional oder ganzheitlich . . . 
Vor einer allzu optimistischen Einschätzung der wieder zunehmenden religiösen Aufge­
schlossenheit für die Zukunftschancen des christlichen Glaubens muß allerdings vorab 
gewarnt werden. Die neuen religiösen Bewegungen künden keine Wende zugunsten des 
Christentums an, sondern sind Anzeichen eines fortschreitenden Synkretismus. Sie re­
krutieren sich aus einer "vagabundierenden" und aus dem Sortiment des Weltanschau­
ungsmarktes frei wählenden "Spiritualität". Die Wahrscheinlichkeit, daß in diesem Kli­
ma Retortenreligionen - wie etwa die ,Yereinigungskirche" - entstehen, ist größer als 
die Erfolgsaussicht christlicher Versuche, verlorenes Terrain zurückzugewinnen. 

2. Problemstellung: Christentum und Kirche am Ende der Modeme 
Theologisch ist die gegenwärtig zu beobachtende Entwicklung einer 11multireligiösen 
Kultur" noch kaum reflektiert worden. Gelegentlich fällt zwar der düstere Begriff des 
Neuheidentums oder man bedient sich der Kategorie der Säkularisierung, um mit dem 
zunehmenden Verlust des Christentums an gesellschaftlichem Rückhalt wenigstens 
theoretisch umgehen zu können. Theorien bieten aber noch keine zureichenden Dia­
gnosen und erst recht keine Handlungsstrategien. Zudem denken solche Wortmeldun­
gen noch immer 11kirchenzentriert". Die neue religiöse Subkultur entstand jedoch nur 
zu einem geringen Teil als erklärte Absetzbewegung von der Kirche, sondern überwie­
gend an dieser vorbei. Auch die zweifellos verdienstvollen Studien zur ~ußerkirchli­
chen" Religiosität3 und die von ihnen angeregten pastoralen Versuche, einen als ~us­
wahlchristen"4 oder als "Fernstehende"5 identifizierten Personenkreis neu 
anzusprechen, verraten bereits durch ihre Wortwahl, daß sie fast ausschließlich eine 
kirchlich geprägte Christlichkeit als methodischen und praktischen Ausgangspunkt 
wählen. Die Risse zwischen Christentum und "neuer Religiosität" gehen jedoch tiefer. 
Die neue religiöse Szene bildet keinen Katholizismus am Rande der Kirche. Denn die 
meisten praktizierenden Pantheisten und Metaphysiker des Nirwana verstehen sich von 
ganz anderen theologischen und philosophischen Traditionen her, als sie das Christen-

3 Vgl. etwa L. Bertsch/E Schlösser (Hg.), Kirchliche und nichtkirchliche Religiosität. Pastoraltheologische 
Beiträge zum Phänomen der Distanzierung von der Kirche, Freiburg/Basel/Wien 1978; E. Klinger (Hg.), 
Christentum innerhalb und außerhalb der Kirche, Freiburg/Basel/Wien 1976. 

4 Vgl. P. M. Zulehner, Auswahlchristen, in: ThBer X, 109-137; Ders., Religion nach Wahl. Grundlegung 
einer Auswahlchristenpastoral, Wien 1974. 

5 Vgl. W. Friedberger, Pastoral mit Distanzierten. Situation - Theologie - Kontaktnahme, München 1981; 
N. Mette, Kirchlich distanzierte Christlichkeit. Eine Herausforderung für die praktische Kirchentheorie, 
München 1982; H. Wieh, Kirchenfremde Christen. Anregungen undHilie für die Pastoral, Würzburg 1984. 

124 



tum vertritt Hinduismus: Ananda Marga, Bhagwan, Divine Mission, Krishna,
Transzendentale Meditation: lam ufi-Bewegung

einer „postmodernen Gesellschaft“ in die ach Meinung einiger Kulturtheoreti-
ker unterwegs SIN  d, gibt D S  rel  igiöses Bewußtsein ohnehin HUr noch 1mm Plural Dieser
Verlust einer einheitlichen religiösen ultur ist das vorläufige Ende einer Entwicklung,
clie1 ahrhundert über die Entkirchlichung des Christseins „Jesus Ja, Kirche nein“)
ZUr Entchristlichung der Religiosität führt („religiös Ja, aber christlich?“)
dieser Phase der Sozialgeschichte bestehen kaum och allgemein akzeptierte religiöse
Überlieferungen, die INan anknüpfen könnte, um sich als Christ zZzu artikulieren.
Christliche Glaubensinhalte und -traditionen sind Z gesellschaftlichem Treibgut
worden. Von rasch wechselnden Moden ab, ob etwa asten und Schweigeexer-
zıtıen wieder „gefragt“ sind der Regel spielt dabei die ursprüngliche christliche Sinn-
gebung keine Rollemehr. Sie ist diesem Klima längst verdunstet. 1ese Entkoppelung
VOon individuellen Überzeugungen und kulturellen Gemeinsamkeiten betrifft cht HUr
die Religion. postmodernen Gesellschaften läßt sich kein archimedischer Punkt 2US-

machen, VvVon dem 3 die verschiedenen Provinzen des sozialen Lebens eingeteilt und
einander ugeordnet werden können. Recht, Moral und Politik bilden keine einheitli-
chen Legierungen mehr.
Die Kirche WUTF':  HA  de daher die Zeichen der Zeit falsch deuten,vsie dem Unbeha-

der Modernitä Berger), der Absage Materialismus und Wissen-
schaftsgläubigkeit, 3 der Suche ach einem überindividuellen Lebenssinn schließen
wollte, S1e könnte vorneuzeitliche Verkündigungsformen anschließen. Abgesehen
C  9 dem theologischen Anachronismus eınes solchen Bemühens haben sich die gesell-
schaftlichen Rahmenbedingungen kirchlichen Handelns Von Grund auf verändert:®
Religion und sind längst S-  gn mehr deckungsgleich. Christsein wird weder
sellschaftlich kontrolliert och honoriert. Kontftessionslos rAN sein, blockiertcht mehr
cdie Berutskarriere. Angaben ZUr Religionszugehörigkeit fallen unter den Datenschutz
Die gesellschaftliche Mitte der Kirche wird mehr und mehr der der sellschaft
Nur bescheidenemMaße kann die Sinnfrage alsMedium derReligionbetrachtet WEel-
den Bezeichnend die „Postmoderne“ ist angesichts der anhaltenden gesellschaftli-
chen Orientierungskrise das Nebeneinander völlig verschiedener, teils widersprüchli-
cher Geisteshaltungen Desillusionismus, Narzißmus, Nihilismus, Irrationalismus
und Zynismus einerseits, die tragisch-heroische Haltung des umsonst, aber trotzdem“
die nostalgische Suche ach dem Ursprünglichen und Eigentlichen andererseits. Vor
allemberbevorzugt d  S logischer Stimmigkeit bei derKritik des „status quo  C der
bürgerlichen Gesellschaft den Bruch mit dem Aufklärungsideal der frühen Neuzeit
Ideologiekritik ist passe Der Intellektuelle übt sich stattdessen der HandhabungVO

Paradoxien, bei enen Wahrheit und Fiktion keine Gegensätze mehr bilden
Angesichts dieserEntwicklungverschärtft sich die Frage, ob und welcherWeisechrist-
liche Gemeinden in der Lage SIn  d, den Geltungsanspruch des Evangeliums gegenüber
konkurrierenden Sinnangeboten behaupten. onnen  . 61ie Mitgliederdazubefähi-
genNn, Glaubenspraxis auch einer „religiös unmusikalischen“Umgebung (Max We-

5 Zu den hiermit verbundenen Umstellungsproblemen siehe auch E.-W. Böckenförde, und modernes
tseın, kal16 53—1' Sorge,- inderpostmodernenWelt, In: Schambeck

&;  S IC er Bewußtseins, f  ;  —  ka 1—270
(Heg.), Pro tide et:(FS Casaroli), Berlin 31—45: Spaemann, Die christliche Religion und

7 hierzu die Zeitdiagnosen VvVon Habermas, DieeueUnübersichtlichkeit, 1985, bes. 11—56,
121—137: Welilmer, Zur tikvon Moderne und Postmoderne, 1985, 48-—114

::; 

turn vertritt (Hinduismus: Ananda Marga, Bhagwan, Divine Light Mission, Krishna, 
Transzendentale Meditation; Islam: Sufi-Bewegung). 
In einer "postmodernen Gesellschaft", in die wir nach Meinung einiger Kulturtheoreti­
ker unterwegs sind, gibt es religiöses Bewußtsein ohnehin nur noch im Plural. Dieser 
Verlust einer einheitlichen religiösen Kultur ist das vorläufige Ende einer Entwicklung, 
die im 20. Jahrhundert über die Entkirchlichung des Christseins (,,Jesus ja, Kirche nein") 
zur Entchristlichung der Religiosität führt ("religiös ja, aber warum christlich?"). In 
dieser Phase der Sozialgeschichte bestehen kaum noch allgemein akzeptierte religiöse 
Überlieferungen, an die man anknüpfen könnte, um sich als Christ zu artikulieren. 
Christliche Glaubensinhalte und -traditionen sind zu gesellschaftlichem Treibgut ge­
worden. Es hängt von rasch wechselnden Moden ab, ob etwa Fasten und Schweigeexer­
zitien wieder "gefragt" sind. In der Regel spielt dabei die ursprüngliche christliche Sinn­
gebung keine Rolle mehr. Sie ist in diesem Klima längst verdunstet. Diese Entkoppelung 
von individuellen Überzeugungen und kulturellen Gemeinsamkeiten betrifft nicht nur 
die Religion. In postmodernen Gesellschaften läßt sich kein archimedischer Punkt aus­
machen, von dem aus die verschiedenen Provinzen des sozialen Lebens eingeteilt und 
einander zugeordnet werden können. Recht, Moral und Politik bilden keine einheitli­
chen Legierungen mehr. 
Die Kirche würde daher die Zeichen der Zeit falsch deuten, wenn sie aus dem "Unbeha­
gen an der Modernität" (P. Berger), aus der Absage an Materialismus und Wissen­
schaftsgläubigkeit, aus der Suche nach einem überindividuellen Lebenssinn schließen 
wollte, sie könnte an vorneuzeitliche Verkündigungsformen anschließen. Abgesehen 
von dem theologischen Anachronismus eines solchen Bemühens haben sich die gesell­
schaftlichen Rahmenbedingungen kirchlichen Handelns von Grund auf verändert:6 

Religion und Kultur sind längst nicht mehr deckungsgleich. Christsein wird weder ge­
sellschaftlich kontrolliert noch honoriert. Konfessionslos zu sein, blockiert nicht mehr 
die Berufskarriere. Angaben zur Religionszugehörigkeit fallen unter den Datenschutz. 
Die gesellschaftliche Mitte der Kirche wird mehr und mehr der Rand der Gesellschaft. 
Nur in bescheidenem Maße kann die Sinnfrage als Medium der Religion betrachtet wer­
den. Bezeichnend für die „Postmoderne" ist angesichts der anhaltenden gesellschaftli­
chen Orientierungskrise das Nebeneinander völlig verschiedener, teils widersprüchli­
cher Geisteshaltungen:7 Desillusionismus, Narzißmus, Nihilismus, Irrationalismus 
und Zynismus einerseits, die tragisch-heroische Haltung des .umsonst, aber trotzdem", 
die nostalgische Suche nach dem Ursprünglichen und Eigentlichen andererseits. Vor 
allem aber bevorzugt man statt logischer Stimmigkeit bei der Kritik des „status quo" der 
bürgerlichen Gesellschaft den Bruch mit dem Aufklärungsideal der frühen Neuzeit. 
Ideologiekritik ist passe. Der Intellektuelle übt sich stattdessen in der Handhabung von 
Paradoxien, bei denen Wahrheit und Fiktion keine Gegensätze mehr bilden. 
Angesichts dieser Entwicklung verschärft sich die Frage, ob und in welcher Weise christ­
liche Gemeinden in der Lage sind, den Geltungsanspruch des Evangeliums gegenüber 
konkurrierenden Sinnangebotenzu behaupten. Können sie ihre Mitglieder dazu befähi­
gen, ihre Glaubenspraxis auch in einer „religiös unmusikalischen" Umgebung (Max We-

6 Zu den hiermit verbundenen Umstellungsproblemen siehe auch: E.-W. Böckenförde, Kirche und modernes 
Bewußtsein, in: lka216(1986)153-168; B. Sorge, Diel<ircheinderpostmodemen Welt, in: H. Schambeck 
(Hg.), Pro fide et iustitia (FS Casaroli), Berlin 1984, 31-45; R. Spaemann, Die christliche Religion und das 
Ende des modernen Bewußtseins, in: lkaZ 8 (1979) 251-270. 

7 Vgl. hierzu die Zeitdiagnosen vonJ. Habermas, Die Neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt 1985, bes.11-56, 
121-137; A. Wellmer, Zur Dialektik von Modeme und Postmoderne, Frankfurt 1985, 48-114. 

125 



ber) lebendig erhalten? Lassen S1e sich einem zunehmenden religiösen Pluralis-
gepa: muit einem weitaus größeren Indifferentismus) ähmen, oder kommt [—. zı

eıner produktiven Verarbeitung der muıt verbundenen Herausforderungen?
3 Theologische Imperative Kirche Gemeinschaft der offenen Grenzen
Die Suche nach denMaßstäben kirchlichen Handelns AIn Ende der Moderne cht
bei einer soziologischen Bestandsaufnahme und Ortsbestimmung des Christlichen
henbleiben. SiemulchtNurzeit-, sondern auch sachgemäß sSem. 1e ist aber dann
beiderSache, wenn siesich VONn der ArtJesu, die Sache Gottes zZzu ihreZielmar-

vorgeben Jälst:3 Er verkündet einen Gott, der dem Menschen entgegengeht, der auf
ihn zukommt und e1ine Liebeaufnimmt, diekeineMachtderWelt 1m letztenaufhe-
ben kann Verhalten esu ist ablesbar, welcher Weise uch heute 1ese Verkündi-
gung gelebtwerdenmul Sie ist angewlesenaufdie BereitschaftftZvorurteilsliosen
spräch, auf die Ausdauer der helfenden Anteilnahme den Wechseltällen des Lebens
und auf den Mut zurm Widerstand pCcgen religiösen Aberglauben und politische Un-
vernunft
Diehaupt- undehrenamtlichen Mitarbeiter derKirchegeraten angesichts derFrage, wıe
SIE diese Zielmarken der Gemeindepastoral anstreben und welche Prioritäten s1ie sSEe[-
zen sollen, nicht selten prekäre Entscheidungs- und Rechtfertigungszwänge D  h1ese
führen e1n kaum auflösbares Dilemma, wenn mögliche Auswege LUr der Form des
„entweder oder“ zugelassen werden:

Dogma oderPolitik, der christlichen Identität durch die Konzentra-
tion auf hre, Liturgie und Kult der Nachweis der gesellschaftlichen Relevanz des
Glaubens durch die Verstärkung des sozialen Engagements;

Distanz oder Dialog, Besinnung und Rückzug auf die Gemeinschaft Gleichge-
sinnter oder Bereitschaft zu ÖOftfenheit und „‚Inkulturation

dieser Zusammenstellung klingen die zitierten Maximen WIie Alternativen, als ob Cdie
Kirche dieMöglichkeithätte, das eine zZu (  un oderdas andereZu lassen. Tatsächlichwird
Vaihrbeides verlangt: Sie ist diemeinschaft der Glaubenden, 1e sich durch typisch
christliche Formen des mMgangs miteinander vVon anderen sozialen Gruppen unter-
scheidet. Und sie ist zugleich Ereignis und MediumVon Gottes grenzenlosem Willen
Gemeinschaft mut allen enschen.?
Nun ist eses „Zugleich” keineswegs eindeutig. kann addıtiv und einem zeitlichen
Nacheinander „erst Sammlung, dannSendung ) verstanden werden. Eskannaberauch

Gelenkstelleeines dialektischenVerhältnissesverstandenwerden. BeideAspekte
Oren dann ihrer Verschiedenheit SO gleichwertig und unauflöslich ZUSAIMMEN,
S1e sichgegenseitigbedingenundvollenden. Fürdienachfolgende Bestimmung Kri-
terıenundenZUT SelbstbehauptungistlicherGemeinden ımreligiösenPlura-
lismuswird diesezweiıte vorausgesetzt, denn s1entsprichtpräzisderWesensdefti-
nıtion kirchlicher Gemeinschaften:
Christliche meinden haben keinen Zweck sich celbst grundlegende SE1171-

ist S, dem Heil der Menschen innerhalb und außerhalb ihrer institutionellen
Grenzen zu dienen. Um ese stimmung erfüllen, mussen  a sS1e über sich hinaus-

Zerfaß, Menschliche Seelsorge. Da  E e1ıne Spiritualität Priestern und Laien CGemeindedienst,
Freiburg/Basel/Wien 1985, 79.—07
Das ["U ende ist inspiriert von Kehl, der Sorge sich selbst oder anderen?,

LebSee! 32 (1981) 57—64

her) lebendig zu erhalten7 Lassen sie sich von einem zunehmenden religiösen Pluralis­
mus (gepaart mit einem weitaus größeren Indifferentismus) lähmen, oder kommt es zu 
einer produktiven Verarbeitung der mit ihm verbundenen Herausforderungen7 

3. Theologische Imperative: Kirche - Gemeinschaft der offenen Grenzen 
Die Suche nach den Maßstäben kirchlichen Handelns am Ende der Modeme darf nicht 
bei einer soziologischen Bestandsaufnahme und Ortsbestimmung des Christlichen ste­
henbleiben. Sie muß nicht nur zeit-, sondern auch sachgemäß sein. Sie ist aber nur dann 
bei der Sache, wenn sie sich von der Art Jesu, die Sache Gottes zu vertreten, ihre Zielmar­
ken vorgeben läßt:8 Er verkündet einen Gott, der dem Menschen entgegengeht, der auf 
ihn zukommt und ihn in eine Liebe aufnimmt, die keine Macht der Welt im letzten aufhe­
ben kann. Am Verhalten Jesu ist ablesbar, in welcher Weise auch heute diese Verkündi­
gung gelebt werden muß. Sie ist angewiesen auf die Bereitschaft zum vorurteilslosen Ge­
spräch, auf die Ausdauer der helfenden Anteilnahme an den Wechselfällen des Lebens 
und auf den Mut zum Widerstand gegen religiösen Aberglauben und politische Un­
vernunft. 
Die haupt- und ehrenamtlichen Mitarbeiter der Kirche geraten angesichts der Frage, wie 
sie diese Zielmarken in der Gemeindepastoral anstreben und welche Prioritäten sie set­
zen sollen, nicht selten in prekäre Entscheidungs- und Rechtfertigungszwänge. Diese 
führen in ein kaum auflösbares Dilemma, wenn mögliche Auswege nur in der Form des 
,,entweder - oder" zugelassen werden: 
- Dogma oder Politik, d. h. Erhaltung der christlichen Identität durch die Konzentra­
tion auf Lehre, Liturgie und Kult oder Nachweis der gesellschaftlichen Relevanz des 
Glaubens durch die Verstärkung des sozialen Engagements; 
- Distanz oder Dialog, d. h. Besinnung und Rückzug auf die Gemeinschaft Gleichge­
sinnter oder Bereitschaft zu Offenheit und "Inkulturation117 
In dieser Zusammenstellung klingen die zitierten Maximen wie Alternativen, als ob die 
Kirche die Möglichkeit hätte, das eine zu tun oder das andere zu lassen. Tatsächlich wird 
von ihr beides verlangt: Sie ist die Gemelnschaft der Glaubenden, die sich durch typisch 
christliche Formen des Umgangs miteinander von anderen sozialen Gruppen unter­
scheidet. Und sie ist zugleich Ereignis und Medium von Gottes grenzenlosem Willen zur 
Gemeinschaft mit allen Menschen. 9 

Nun ist dieses "Zugleich11 keineswegs eindeutig. Es kann additiv und in einem zeitlichen 
Nacheinander (,,erst Sammlung, dann Sendung11

) verstanden werden. Es kann aber auch 
als Gelenkstelle eines dialektischen Verhältnisses verstanden werden. Beide Aspekte ge­
hören dann in ihrer Verschiedenheit so gleichwertig und unauflöslich zusammen, daß 
sie sich gegenseitig bedingen und vollenden. Für die nachfolgende Bestimmung von Kri­
terien und Strategien zur Selbstbehauptung christlicher Gemeinden im religiösen Plura­
lismus wird diese zweite Lesart vorausgesetzt, denn sie entspricht präzis der Wesensdefi­
nition kirchlicher Gemeinschaften: 
Christliche Gemeinden haben keinen Zweck in sich selbst. Ihre grundlegende Bestim­
mung ist es, dem Heil der Menschen innerhalb und außerhalb ihrer institutionellen 
Grenzen zu dienen. Um diese Bestimmung zu erfüllen, müssen sie über sich hinaus-

8 Vgl. R. Zerfaß, Menschliche Seelsorge. Für eine Spiritualität von Priestern und Laien im Gemeindedienst, 
Freiburg/Basel/Wien 1985, 79-97. 

9 Das Folgende ist inspiriert von M. Kehl, Kirche in der Sorge um sich selbst oder Kirche für die anderen7, 
in: LebSeeI 32 (1981) 57-64. 

126 

... 



wachsen: andernfalls werden s1e z religiösen Konventikeln. haben den
t Glauben zu veröffentlichen, gesellschaftlich „antreffbar“ zu machen. Je-
er, der in ihrem sozialen Nahbereich lebt, soll die VO dem Zuf:  S, geschützte hance
haben, mıt dem Evangelium eınen ebensbedeutsamen Austausch zu treten.1©
Übertragen auf die Frage ach den Umgangstormen der Kirche mıiıt ihrer gesell-
cschaftlichen Umgebung und ihrem weltanschaulichen Pluralismus heißt das Nur 1In-
dem eine Gemeinde ständig institutionellen (renzen übersteigt und sich
Außerhalb öffnet, wird S1Ie ihrem theologischen Auftrag gerecht, und Geschehen
der voraussetzungslosen und unbedingten Liebe Gottes ZUr Welt zZu Seın 1,
Q, 48, 59: Nr 26; nr 42,
Die Überzeugung, sich ede Cemeinde als ein!meder „offenen Grenzen“
verwirklichen muß3, sich auf ein! zweitfache theologische Grundlage stutzen

gibt für dieKirche ZUum eınen die Offenheit derSendung: Gemeinde 1st „Kirche für
die anderen“ Bonhoeffer). gehört christlichen Botschatft, ÖOrt eine Sozial-
torm schaffen, die auf sogenannte Distanzierte, Außenseiter und dersdenkende
eingeht und mıit ihnen den Dialog sucht

gibt anderen clie Offenheitder Integration: Alle Inhalteund Verhaltensweisen
andererKulturen undReligionen, enendieexistenziellen rund-und CGrenzsituatio-

des Menschen aufscheinen und einer Weise bewältigt werden, die eiıner genuln
christlichen Haltung und Einstellung entspricht, dürfen der kirchlichen Verkündi-

übernommen werden.
Gerade dadurch unterscheidet sich das Christentum religiösen Ideologien, eS
offen dafü:  d ist, anderen ethischen und religiösen Sinnwelten Entsprechungen rAN Se1l-
e eigenen Anliegen und Zielen finden.!! „Ideologien schließen sich ihrer
und Absicht gegenseitig us und sind nichts alc das, wodurch s1e sich gegenseitig be-
kämpfen.”* Der hrist ist dagegen bereit, nicht Spuren, sondern VvVon ihm bisher
unentdeckte oder VergesSsecne Wahrheiten sSe1Nes Glaubens auch außerhalb der Kirche
ahrzunehmen und anzuerkennen. Unter diesem Aspekt besteht das „unterscheidend
Christlich:  e  C der Sprengung ideologischer Abgrenzungen, erweiıst sich als ‚verbin-
dend Christliches” Der Anspruch, das christliche Sinnangebot durch chts über-
botenwerden kann Apg 4,12), Ja auch, chts Sinn und Wert ußer-
halb des Christentums irgendwieausgeschlossen, verneıintdereingeebnetwerdensoll
Vielmehr kann les Positive als Gleichnisgestalt die dem Menschen ohne
zen geschenkte Gemeinschaft mut Gott anerkennen und seıne eigene Verkündi-
49041  Ig aufnehmen 42, 57—68, 89, 92) Allein dieser ideologisch unverstell-
ten Wahrnehmung ihres Sendungsauftrages bleiben christliche Gemeinschaften
kontakt- und integrationsftähig; verhindern sie, eın selbstverschuldetes Getto
der Ignoranz und Beschränktheit ZUu geraten.
Der Vollzug ihrer Sendung bringt die Christen nicht Kontakt, sondern auch
Konflikt muiıt anderen Religionen und Weltanschauungen. Denn Gesprächsbereit-
schaft gegenüber anderen sozialen und religiösen Gruppen, die al der Sicherung und

10 Zur ausführlichen theologischen und soziologischen Begründung der folgenden Überlegungen siehe
H.-J. Höhn, Kirche und kommunikatives Handeln, 16563—211
Zu den einzelnen Kriterien dieses kritisch-affirmativen Dialoges Lehmann, christliche Glaube

der NeuUt Religiosität, Signale der Spuren des Heils, Freiburg/Basel/Wien 1983,

Sö—82.  K. Rahner, Ideologieund hriıstentum, in: Ders., Schriften zur Theologie. Bd. VI, Zürich/Einsiedeln/Köln

wachsen; andernfalls werden sie zu religiösen Konventikeln. Christen haben den Auf­
trag, ihren Glauben zu veröffentlichen, ihn gesellschaftlich „antreffbar" zu machen. Je­
der, der in ihrem sozialen Nahbereich lebt, soll die vor dem Zufall geschützte Chance 
haben, mit dem Evangelium in einen lebensbedeutsamen Austausch zu treten.10 

Übertragen auf die Frage nach den rechten Umgangsformen der Kirche mit ihrer gesell­
schaftlichen Umgebung und ihrem weltanschaulichen Pluralismus heißt das: Nur in­
dem eine Gemeinde ständig ihre institutionellen Grenzen übersteigt und sich für ihr 
Außerhalb öffnet, wird sie ihrem theologischen Auftrag gerecht, Ort und Geschehen 
der voraussetzungslosen und unbedingten Liebe Gottes zur Welt zu sein (vgl. LG nr. 1, 
9, 48, 59; SC nr. 26; GS nr. 42, 45). 
Die Überzeugung, daß sich jede Gemeinde als eine Gemeinschaft der ,,offenen Grenzen" 
verwirklichen muß, kann sich auf eine zweifache theologische Grundlage stützen: 
- Es gibt für die Kirche zum einen die Offenheit der Sendung: Gemeinde ist „Kirche für 
die anderen" (D. Bonhoeffer). Es gehört zur christlichen Botschaft, vor Ort eine Sozial­
form zu schaffen, die auf sogenannte Distanzierte, Außenseiter und Andersdenkende 
eingeht und mit ihnen den Dialog sucht. 
- Es gibt zum anderen die Offenheit der Integration: Alle Inhalte und Verhaltensweisen 
anderer Kulturen und Religionen, in denen die existenziellen Grund- und Grenzsituatio­
nen des Menschen aufscheinen und in einer Weise bewältigt werden, die einer genuin 
christlichen Haltung und Einstellung entspricht, dürfen von der kirchlichen Verkündi­
gung übernommen werden. 
Gerade dadurch unterscheidet sich das Christentum von religiösen Ideologien, daß es 
offen dafür ist, in anderen ethischen und religiösen Sinnwelten Entsprechungen zu sei­
nen eigenen Anliegen und Zielen zu finden. 11 „Ideologien schließen sich in ihrer Lehre 
und Absicht gegenseitig aus und sind nichts als das, wodurch sie sich gegenseitig be­
kämpfen.ui2 Der Christ ist dagegen bereit, nicht nur Spuren, sondern von ihm bisher 
unentdeckte oder vergessene Wahrheiten seines Glaubens auch außerhalb der Kirche 
wahrzunehmen und anzuerkennen. Unter diesem Aspekt besteht das „unterscheidend 
Christliche" in der Sprengung ideologischer Abgrenzungen, erweist es sich als „verbin­
dend Christliches": Der Anspruch, daß das christliche Sinnangebot durch nichts über­
boten werden kann (vgl. Apg 4,12), besagt ja auch, daß nichts an Sinn und Wert außer­
halb des Christentums irgendwie ausgeschlossen, verneint oder eingeebnet werden soll. 
Vielmehr kann es alles Positive als Gleichnisgestalt für die dem Menschen ohne Bedin­
gungen geschenkte Gemeinschaft mit Gott anerkennen und in seine eigene Verkündi­
gung aufnehmen (vgl. GS nr. 42, 57-68, 89, 92). Allein in dieser ideologisch unverstell­
ten Wahrnehmung ihres Sendungsauftrages bleiben christliche Gemeinschaften 
kontakt- und integrationsfähig; nur so verhindern sie, in ein selbstverschuldetes Getto 
der Ignoranz und Beschränktheit zu geraten. 
Der Vollzug ihrer Sendung bringt die Christen nicht nur in Kontakt, sondern auch in 
Konflikt mit anderen Religionen und Weltanschauungen. Denn ihre Gesprächsbereit­
schaft gegenüber anderen sozialen und religiösen Gruppen, die an der Sicherung und 

10 Zur ausführlichen theologischen und soziologischen Begründung der folgenden Überlegungen siehe 
H.-J. Höhn, Kirche und kommunikatives Handeln, Frankfurt 1985, 163-211. 

11 Zu den einzelnen Kriterien dieses kritisch-affirmativen Dialoges vgl. K. Lehmann, Der christliche Glaube 
vor der neuen Religiosität, in: Ders., Signale der Zeit - Spuren des Heils, Freiburg/Basel/Wien 1983, 
58-82. 

12 K. Rahner, Ideologie und Christentum, in: Ders., Schriften zur Theologie. Bd. VI, Zürich/Einsiedeln/Köln 
1965, 60. 

127 



Ausweitung des Humanum arbeiten, schließt notwendig Toleranz ein, nicht aber
Irenismus, Relativismus und Synkretismus. Solche Einstellungen sind grundsätzlich
dialogunfähig, weil außerstande, zwischen sinnvoller Zustimmung und notwendigem
Widerspruch rAN unterscheiden. Siemündenentweder blinde ÄAnpassung und 1im Aus-
verkauf des genuin Christlichen der assen alles gleich un-gültig werden.
Der theologischeMaßstab einerkritischen Offenheit die Gehalteanderer ‚,bensent-
würtfe ist Vereinbarkeit mıit der Botschaft esu Von der freien und ungeschuldeten,

Menschenserstelibaren Zuwendung Got:  ® Sie entlarvt jedes menschliche
Streben, eigener Regie SeiN Leben sichern und vollenden Zzu wollen, als Sünde Ent-
schieden bestreitet der christliche Glaube daher den Anspruch jener Kulte, Weltan-
schauungen und Religionen, die vorschreiben, der Mensch onne  H3 der mMuUSSe  w. lein
durch eigene istung, durch die Ausübung bestimmter (Opfer-)Rituale der die passı-

einesvermeintlichgottgewollten Schicksalssein Heil finden DieseKl'ltlk‚
die derhristbereit 1st, einemfriedlichen Streitgespräch zu rechtfertigen, 'orwıe-
gend len magischen oder fatalistischen Weltbildern (vgl 5; H Diese
führen den Menschen nicht AUS seiner selbst- oder tremdverschuldeten Unmündigkeit
heraus, sondern unterwerten ihn LECUCNTI, aum durchschaubaren Zwängen

Pastorale Maßnah:hen: Reform sozialen Protfils der Kirche
Bekanntlich hat die Kirche bisher Nur wenig dem gestiegenen Interesse — Meta-
physischen profitieren onnen.  s DieSÖftfenheit religiöse Themen schlägt sich

bedingt den steigenden Teilnehmerzahlen der Katholikentage nieder. Anziehend
sind allentails „basisorientierte“ Gemeindemodelle und Modellgemeinden, fundamen-
alistische Erweckungsgruppen, ordensähnlich strukturierte Kommunitäten und Ver-
bände (z B. Taize, Fokolare), cht aber die traditionelle arrgemeinde.
Als ründe geringe Attraktivität PeNN Kirchenkritiker ZUMm einen das
str1|ÖffentlicheErscheinungsbild und das dazugehörendeNegativimage des
ich verfaßten Christentums Die Volkskirche ist weithin den Umarmungsversuchen
und Vereinnahmungstendenzen der bürgerlichen Gesellschaft erlegen, die die
Funktion des religiösen Örnaments den wenigen individuellen Lebenswenden Hei-
rat, Geburt, od) belassen hat Wo sSie karitativ tätig wird, erfüllt S1E die Funktion e1nes
„Reparaturbetriebes“, der jene sozialen und psychischen Schäden auszubessern hat, für
die niemand SONSt aufkommen eiınerGesellschaft derverteilten Zuständigkeiten
bleibt s]ıe ohne direkten Einf|!]: und nachhaltigeWirkung aufdie übrigen, nach eigenen
Gesetzen tunktionierenden Teilsysteme Wirt: Politik, Wissenschaft,
Als soziale titution ist die Kirche e  berdies ZUF Kopie einer durch Bürokratie und Ver-
waltungsmentalität sklerotisierten Gesellschaft geworden. Und nicht zuletzt entspre-
chen bensstil, Wertvorstellungen und soziale Bindungen ihrer Mitglieder weithin
dem Milieu der Mittelschicht, geNau jener Mittelmäßigkeit, Von der Jugendliche,
Intellektuelle und „Alternative“ zuletzt den nötigen Widerspruch SCEH soziale Fehlent-
wicklungen erwarten Man traut den (Gemeinden nicht mehr Ört und Ereignis e1nes
spirituellen Neubeginnsz se1n. Sie erscheinen als Agenturen einer Betreuungskirche,
die das religiöse, ethische und sozialeVerhalten ihrerAngehörigen derWeisediszipli-
niert, ..  N stiets „systemerhaltend“ wirkt
Andere Vorhaltungen zielen rekt auf die (liturgische) Mitte der Kirche: Die Gottes-
dienste werden kalt und ste erfahren: SiIe erscheinen als zu wenig transparent auf
die Wirklichkeit des Heiligen. Man vermißt ihnen ıten der Stille und Räume der

1

Ausweitung des Humanum arbeiten, schließt zwar notwendig Toleranz ein, nicht aber 
Irenismus, Relativismus und Synkretismus. Solche Einstellungen sind grundsätzlich 
dialogunfähig, weil außerstande, zwischen sinnvoller Zustimmung und notwendigem 
Widerspruch zu unterscheiden. Sie münden entweder in blinde Anpassung und im Aus­
verkauf des genuin Christlichen oder lassen alles gleich un-gültig werden. 
Der theologische Maßstab einer kritischen Offenheit für die Gehalte anderer Lebensent­
würfe ist ihre Vereinbarkeit mit der Botschaft Jesu von der freien und ungeschuldeten, 
vom Menschen nicht herstellbaren Zuwendung Gottes. Sie entlarvt jedes menschliche 
Streben, in eigener Regie sein Leben sichern und vollenden zu wollen, als Sünde. Ent­
schieden bestreitet der christliche Glaube daher den Anspruch jener Kulte, Weltan­
schauungen und Religionen, die vorschreiben, der Mensch könne oder müsse allein 
durch eigene Leistung, durch die Ausübung bestimmter (Opfer-)Rituale oder die passi­
ve Hinnahme eines vermeintlich gottgewollten Schicksals sein Heil finden. Diese Kritik, 
die der Christ bereit ist, in einem friedlichen Streitgespräch zu rechtfertigen, gilt vorwie­
gend allen magischen oder fatalistischen Weltbildern (vgl. NA nr. 5; DH nr. 2). Diese 
führen den Menschen nicht aus seiner selbst- oder fremdverschuldeten Unmündigkeit 
heraus, sondern unterwerfen ihn neuen, kaum durchschaubaren Zwängen. 

4. Pastorale Maßnahmen: Reform des sozialen Profils der Kirche 
Bekanntlich hat die Kirche bisher nur wenig von dem gestiegenen Interesse am Meta­
physischen profitieren können. Die neue Offenheit für religiöse Themen schlägt sich 
nur bedingt in den steigenden Teilnehmerzahlen der Katholikentage nieder. Anziehend 
sind allenfalls „basisorientierte" Gemeindemodelle und Modellgemeinden, fundamen­
talistische Erweckungsgruppen, ordensähnlich strukturierte Kommunitäten und Ver­
bände (z.B. Taize, Fokolare), nicht aber die traditionelle Pfarrgemeinde. 
Als Gründe für ihre geringe Attraktivität nennen Kirchenkritiker zum einen das um­
strittene öffentliche Erscheinungsbild und das dazu gehörende Negativimage des kirch­
lich verfaßten Christentums: Die Volkskirche ist weithin den Umarmungsversuchen 
und Vereinnahmungstendenzen der bürgerlichen Gesellschaft erlegen, die ihr nur die 
Funktion des religiösen Ornaments an den wenigen individuellen Lebenswenden (Hei­
rat, Geburt, Tod) belassen hat. Wo sie karitativ tätig wird, erfüllt sie die Funktion eines 
„Reparaturbetriebes", der jene sozialen und psychischen Schäden auszubessern hat, für 
die niemand sonst aufkommen will. In einer Gesellschaft der verteilten Zuständigkeiten 
bleibt sie ohne direkten Einfluß und nachhaltige Wirkung auf die übrigen, nach eigenen 
Gesetzen funktionierenden Teilsysteme (Wirtschaft, Politik, Wissenschaft, Technik). 
Als soziale Institution ist die Kirche überdies zur Kopie einer durch Bürokratie und Ver­
waltungsmentalität sklerotisierten Gesellschaft geworden. Und nicht zuletzt entspre­
chen Lebensstil, Wertvorstellungen und soziale Bindungen ihrer Mitglieder weithin 
dem Milieu der Mittelschicht, d. h. genau jener Mittelmäßigkeit, von der Jugendliche, ~~ 
Intellektuelle und ,,Alternative" zuletzt den nötigen Widerspruch gegen soziale Fehlent­
wicklungen erwarten. Man traut den Gemeinden nicht mehr zu, Ort und Ereignis eines 
spirituellen Neubeginns zu sein. Sie erscheinen als Agenturen einer Betreuungskirche, 
die das religiöse, ethische und soziale Verhalten ihrer Angehörigen in der Weise diszipli-
niert, daß es stets „systemerhaltend" wirkt. 
Andere Vorhaltungen zielen direkt auf die (liturgische) Mitte der Kirche: Die Gottes­
dienste werden als kalt und steril erfahren; sie erscheinen als zu wenig transparent auf 
die Wirklichkeit des Heiligen. Man vermißt in ihnen Zeiten der Stille und Räume der 

128 



Meditation, die für die persönlich betreffende Erfahrung des Sakralen und Mysterien-
haf disponieren.
Solche 'orwürtfe sind ebenso pauschal wıe durch viele Einzelbeispiele widerlegbar.
Nicht Itenverstricken siesich auch Widersprüche. Wenn etwa hintervielen„Neuzu-
gängen Von religiösen Kommunen der Wunsch nach einem verbindlichen Lebensent-

steht, zu anderen aber der angeblich „repressive” Moralkodex der Kirche kriti-
sıert WIT  ‘d, möchte solche „Umsteiger” fragen, ob S1e Aun wirklich den esseren Teil
erwählt haben Ahnlich paradox verhält S sich mıiıt der schier unbegrenzten Gehor-
samsbereitschaft akademisch gebildeter Sektenmitglieder gegenüber den Anordnun-
en selbsternannterReligionsstifter, die schroffen GegensatzZ dem von Intel-
ektuellen gepflegten Freiheitspathos steht. Auffallend ist auch, wıe viele Kritiker des
ökonomischen Leistungsprinzips sich auf e1in!| religiöse Trimm-Dich-Mentalität eın-
stimmen lassen, die ungleich höhere Leistungszwänge entwickelt.
Die „NEeEue Religiosität“ ıst kein Massenphänomen. Sie stellt aber cht zuletzt auch

der auffallenden Widersprüche einen sehraussagekräftigen Indikator Ver-
änderungen der geistig-kulturellen Vertassung einer Gesellschaft dar. Der Kirche dür-
fen die dahinterstehenden Ängste, Hoffnungen und SehnsüchteS-  . gleichgültig se1ın,
auch wenn sS1Ie sich ın einer kulturell „rücktälligen” Religiosität außern (z B. Pendeln,
Tischerücken, Amulette)
Die gesellschaftliche Zukunft des Christentumswirdentscheidend davon abhängen, ob
e In der Lage ist, „produktive Vorbilder“ das Sicheinüben der Gesellschaft ın
Situationen zZu entwickeln un! vorzuleben.* Dabei müßte s gelingen, die Signale der
nNeuen sOzialen und religiösen Bewegungen aufzufangen und die hinter ihnen stehenden
Hoffnungen und Erwartungen e1ine Vom Evangelium gepragteskulturmünden

lassen. 1eses Plädoyer bedeutet nicht, einer Totalidentifikation muit der religiösen
und politischen Alternativszene das Wort zZUuU reden: Gerade weil die Christen nicht für
sich selbst, sondern und ausschließlich ihre Umwelt da SIM  d, dürfen 1E der
Gesellschaft nicht aufgehen. Sie mussen eın e]genes sozijales Profil und eigene Konturen
behalten Dies bedingt, christliche Gemeinden ımmer wieder Verhältnis zZu
ihrem gesellschaftlichen Umtlteld, ber auch ZU eigenen Traditionen und Struktu-

kritisch überprüfen undem!bleiben, gegenüber anderen ruppen und Organi-
sationen eın konstruktives Spannungsverhältnis wahren.

diesem Weg könnendieChancensteigenfürdenerfolgreichenutbaueinerens-
welt, die Von der Andersartigkeit eınes „typisch christliche:  n  A Umgangs mıit den Krisen
und Konflikten des Lebens, mıit Besitz und Armut, Erfolg und ersagen, Angst und
Tück bestimmt 15  .  tl4 he Tatsache, die Kirche vieltacher Hinsicht direkte poli-
tische Einflußmöglichkeiten verloren hat, zudem die nötigen Unabhängigkeits-
grade, eıne auf Freiheit und solidarischeerantwo setzende meinschaft zZzUu

gründen. Dabei erleichtert der Umstand, christliche Sinn- und Handlungswelten
zunehmend „Exklave der Gesellschaft“gehören, auch den Bruch mıiıt einerKirchlich-
keit, die sich unterschiedslos der Welt angepaßt Röm 12,2) und Christentum
zZzu einer „civil religion” Bellah), ZUT säkularenKonfessiondesWohlfahrtsstaates
gemacht hat

Z dieser Forderung siehe B, Metz, Zeit der ÖOrden? ZurMystik undSder Nachtfolge, Freiburg/Ba-
sel/Wien “1977,

Zulehner, Leibhaftig glauben. dem Evangelium, reiburg/Basel/Wien 1983.

129

.., 

... 

Meditation, die für die persönlich betreffende Erfahrung des Sakralen und Mysterien­
haften disponieren. 
Solche Vorwürfe sind ebenso pauschal wie durch viele Einzelbeispiele widerlegbar. 
Nicht selten verstricken sie sich auch in Widersprüche. Wenn etwa hinter vielen „Neuzu­
gängen" von religiösen Kommunen der Wunsch nach einem verbindlichen Lebensent­
wurf steht, zum anderen aber der angeblich „repressive" Moralkodex der Kirche kriti­
siert wird, möchte man solche „Umsteiger" fragen, ob sie nun wirklich den besseren Teil 
erwählt haben. Ähnlich paradox verhält es sich mit der schier unbegrenzten Gehor­
samsbereitschaft akademisch gebildeter Sektenmitglieder gegenüber den Anordnun­
gen selbsternannter Religionsstifter, die im schroffen Gegensatz zu dem sonst von Intel­
lektuellen gepflegten Freiheitspathos steht. Auffallend ist auch, wie viele Kritiker des 
ökonomischen Leistungsprinzips sich auf eine religiöse Trimm-Dich-Mentalität ein­
stimmen lassen, die ungleich höhere Leistungszwänge entwickelt. 
Die „neue Religiosität" ist kein Massenphänomen. Sie stellt aber - nicht zuletzt auch 
wegen der auffallenden Widersprüche - einen sehr aussagekräftigen Indikator für Ver­
änderungen der geistig-kulturellen Verfassung einer Gesellschaft dar. Der Kirche dür­
fen die dahinter stehenden Ängste, Hoffnungen und Sehnsüchte nicht gleichgültig sein, 
auch wenn sie sich in einer kulturell „rückfälligen" Religiosität äußern (z. B. Pendeln, 
Tischerücken, Amulette). 
Die gesellschaftliche Zukunft des Christentums wird entscheidend davon abhängen, ob 
es in der Lage ist, ,,produktive Vorbilder" für das Sicheinüben der Gesellschaft in neue 
Situationen zu entwickeln und vorzuleben.13 Dabei müßte es gelingen, die Signale der 
neuen sozialen und religiösen Bewegungen aufzufangen und die hinter ihnen stehenden 
Hoffnungen und Erwartungen in eine vom Evangelium geprägte Lebenskultur münden 
zu lassen. Dieses Plädoyer bedeutet nicht, einer Totalidentifikation mit der religiösen 
und politischen Alternativszene das Wort zu reden: Gerade weil die Christen nicht für 
sich selbst, sondern ganz und ausschließlich für ihre Umwelt da sind, dürfen sie in der 
Gesellschaft nicht aufgehen. Sie müssen ein eigenes soziales Profil und eigene Konturen 
behalten. Dies bedingt, daß christliche Gemeinden immer wieder ihr Verhältnis zu 
ihrem gesellschaftlichen Umfeld, aber auch zu ihren eigenen Traditionen und Struktu­
ren kritisch überprüfen und bemüht bleiben, gegenüber anderen Gruppen und Organi­
sationen ein konstruktives Spannungsverhältnis zu wahren. 
Auf diesem Weg können die Chancen steigen für den erfolgreichen Aufbau einer Lebens­
welt, die von der Andersartigkeit eines „typisch christlichen" Umgangs mit den Krisen 
und Konflikten des Lebens, mit Besitz und Armut, Erfolg und Versagen, Angst und 
Glück bestimmt ist.14 Die Tatsache, daß die Kirche in vielfacher Hinsicht direkte poli­
tische Einflußmöglichkeiten verloren hat, schafft zudem die nötigen Unabhängigkeits­
grade, um eine auf Freiheit und solidarische Verantwortung setzende Gemeinschaft zu 
gründen. Dabei erleichtert der Umstand, daß christliche Sinn- und Handlungswelten 
zunehmend zur „Exklave der Gesellschaft" gehören, auch den Bruch mit einer Kirchlich­
keit, die sich unterschiedslos der Welt angepaßt (vgl. Röm 12,2) und das Christentum 
zu einer ,,civil religion" (R. Bellah), d. h. zur säkularen Konfession des Wohlfahrtsstaates 
gemacht hat . 

13 Zu dieser Forderung siehe J. B. Metz, Zeit der Orden7 Zur Mystik und Politik der Nachfolge, Freiburg/Ba­
sel/Wien '1977, 10. 

H Vgl. P. M. Zulehner, Leibhaftig glauben. Lebenskultur aus dem Evangelium, Freiburg/Basel/Wien 1983. 

129 



Wie x  rTesgesellschaftliches Profil des Christentums aussehenkönnte, läßt sich
kaum iım Detail beschreiben. Hierbei sind Bedingungen beachten, die jeweils „Vor
ÖOrt“ ermitteln SIM  d. Möglich ist allenfalls die Bestimmung Von Zielmarken den
Aus- und Umbau der kirchlichen Sozialgestalt des Christentums. les 1m folgen-
den versucht mıit einigen Anregungen für eın kritisches agieren Von Theologie und
Kirche auf Ausläuter der außerkirchlichen Religiosität, die besonders die soziale
Dimension des Christseins betreffen.*®

Konstruktive Unzufriedenheit
den Rand des Öffentlichen Lebens gedrängt, WO sich längst al jene Außenseiter be-

finden, die gesellschaftlich stigmatisiert und exkommuniziert sind (Arbeitslose, Alte,
Ausländer) befindet sich die Kirche u BEeNaAU dem Ort, S1Ee ach den Aussagen der
BergpredigthingehörtundwWOo sichdiechristlicheNächstenliebeunmittelbaralssoziales
Fermenterweisenkann istAusdruckdieserAnnahmedesderGesellschaft tremdund
ftern gewordenen Nächsten, wenn sich Christen seiner Nöte annehmen. Dazu gehört
auch, sozijale Mißstände Öffentlich und Beseitigung einzuklagen.
Daneben ists auch enin! direkte Konsequenz der christlichen Forderung ach Umkehr,
wWwWenNnn Gemeindemitglieder damit ernst machen, sich dem Anpassungsdruck des Stre--
ens nach Profit, der passıven Beteiligung der Verwüstung deratur und der unge-
rechten Verteilung von Arbeit und Einkommen ZuUu widersetzen.!®
nter dieser Voraussetzung teilen christliche Gemeinden die Unzufriedenheit vieler
itgenossen miıt einer deutlich Von Kommerz und Konsum diktierten (Un-)Kultur: 1E
teilen Sehnsucht ach einem alternativen Leben „Anders“ soll ihr Leben VOFr allem
deswegen werden, weil den Gemeinden nicht der Verdrängungswettbewerb und die
Ellbogenmentalität der Umwelt wiederholt und darum verdoppelt werden Im
Kontrast ei1ner Konkurrenzgesellschaft collen hier die Werte „Zivilcourage“, „SYyM-
Pathi: und „Solidarität“ verwirklicht werden.
Christliche Sozialkritik muß jedoch mehr als Kritik se1ın wollen, christlich blei-
ben WederderKircheochderPolitik ist gedient, wenn s1e sich einen manichäischen
Dualismus verstricken lassen. Beide Größen dürfen ber auch nicht miteinander VeI-
ischt werden. Der christliche Glaube ist ZWäa 1m SANZEN stets auch „politisch‘”, ber
€  er ist S ‚UT, wWenn das Politische nicht sSeıin letzter Maßstab wird.!? Da die Christen 121e
Gesellschaft mit dem Evangelium kritisieren, werden s]1e immer auch heltend offensiv.

geht ihnen dabei jene Dimensionen, wodurch politische Probleme mehr als Fra-
5 der Politik sind.
Um eın aktuelles Beispiel geben. Angesichts der unabsehbaren Möglichkeiten moderner lechnologie und
Forschung stahen gegenwärtig mehr denn jeLll und Wert menschlicher Existenz berhaupt Frage Wenn

Genstruk! des Menschen manipulierbar wird, der homo faberZ timmen, und wıe PT
—!: N ] hierbei also mehr nnotwendige Juristische Grundsatzentscheidungen übDerdZu-
Jässigkeit und dienäheren solcherExperimente. steht, nach5Ebenbildcl sich der

vervolikommnen Aber weiß tatsächlich, S sich machen will? Da  Für theologische
Anthropologie In diesem Thema weithin noch unberührtes Arbeitsteld

Zu den Möglichkeiten pastoraler Hıl  [& der Auseinandersetzung mit religiösen Bewegungen
siehe Sozialethische Arbeitsstelle Heg.), Die religi| Welle, Hamm 1985.

186 hierzu Fuchs, Ernstfall Diakonie. Christliches Handeln Verkündigung, 133 (1985)
223—230

dazu ausführlicher H.-J. Höhn, Politischer Glaube? Maßstäbe kirchlicher tellungnahmen zu Fragen
Politik, 61 (1986) 1—23

$

Wie ein erneuertes gesellschaftliches Profil des Christentums aussehen könnte, läßt sich 
kaum im Detail beschreiben. Hierbei sind Bedingungen zu beachten, die jeweils „vor 
Ortu zu ermitteln sind. Möglich ist allenfalls die Bestimmung von Zielmarken für den 
Aus- und Umbau der kirchlichen Sozialgestalt des Christentums. Dies wird im folgen­
den versucht mit einigen Anregungen für ein kritisches Reagieren von Theologie und 
Kirche auf Ausläufer der außerkirchlichen Religiosität, die besonders die soziale 
Dimension des Christseins betreffen.15 

4.1 Konstruktive Unzufriedenheit 
An den Rand des öffentlichen Lebens gedrängt, wo sich längst all jene Außenseiter be­
finden, die gesellschaftlich stigmatisiert und exkommuniziert sind (Arbeitslose, Alte, 
Ausländer) befindet sich die Kirche an genau dem Ort, wo sie nach den Aussagen der 
Bergpredigt hingehört und wo sich die christliche Nächstenliebe unmittelbar als soziales 
Ferment erweisen kann. Es ist Ausdruck dieser AnnahmedesderGesellschaftfremd und 
fern gewordenen Nächsten, wenn sich Christen seiner Nöte annehmen. Dazu gehört 
auch, soziale Mißstände öffentlich anzuprangern und ihre Beseitigung einzuklagen. 
Daneben ist es auch eine direkte Konsequenz der christlichen Forderung nach Umkehr, 
wenn Gemeindemitglieder damit ernst machen, sich dem Anpassungsdruck des Stre­
bens nach Profit, der passiven Beteiligung an der Verwüstung der Natur und der unge­
rechten Verteilung von Arbeit und Einkommen zu widersetzen.16 

Unter dieser Voraussetzung teilen christliche Gemeinden die Unzufriedenheit vieler 
Zeitgenossen mit einer deutlich von Kommerz und Konsum diktierten (Un-)Kultur; sie 
teilen ihre Sehnsucht nach einem alternativen Leben. ,,Anders" soll ihr Leben vor allem 
deswegen werden, weil in den Gemeinden nicht der Verdrängungswettbewerb und die 
Ellbogenmentalität der Umwelt wiederholt und darum verdoppelt werden darf. Im 
Kontrast zu einer Konkurrenzgesellschaft sollen hier die Werte „Zivilcourage", ,,Sym­
Pathie" und „Solidarität" verwirklicht werden. 
Christliche Sozialkritik muß jedoch mehr als Kritik sein wollen, um christlich zu blei­
ben. Weder der Kirche noch der Politik ist gedient, wenn sie sich in einen manichäischen 
Dualismus verstricken lassen. Beide Größen dürfen aber auch nicht miteinander ver­
mischt werden. Der christliche Glaube ist zwar im ganzen stets auch „politisch~ aber 
er ist es nur, wenn das Politische nicht sein letzter Maßstab wird.17 Da die Christen die 
Gesellschaft mit dem Evangelium kritisieren, werden sie immer auch helfend offensiv. 
Es geht ihnen dabei um jene Dimensionen, wodurch politische Probleme mehr als Fra­
gen der Politik sind. 
Um ein aktuelles Beispiel zu geben: Angesichts der unabsehbaren Möglichkeiten moderner Technologie und 
Forschung stehen gegenwärtig mehr denn je Sinn und Wert menschlicher Existenz überhaupt in Frage. Wenn 
die Genstruktur des Menschen manipulierbar wird, beginnt der homo faber zu bestimmen, wer und wie er 
sein will. Es geht hierbei also um mehr als um notwendige juristische Grundsatzentscheidungen über die Zu­
lässigkeit und die näheren Bedingungen solcher Experimente. In Frage steht, nach welchem Ebenbild sich der 
Mensch vervollkommnen will. Aber weiß er tatsächlich, was er aus sich machen will1 Für die theologische 
Anthropologie beginnt mit diesem Thema ein weithin noch unberührtes Arbeitsfeld. 

15 Zu den Möglichkeiten pastoraler Hilfe bei der Auseinandersetzung mit den neuen religiösen Bewegungen 
siehe Kath. Sozialethische Arbeitsstelle (Hg.), Die neue religiöse Welle, Hamm 1985. 

16 Vgl. hierzu 0. Fuchs, Ernstfall Diakonie. Christliches Handeln als Verkündigung, in: ThPQ 133 (1985) 
223-230. 

11 Vgl. dazu ausführlicher H.-J. Höhn, Politischer Glaube1 Maßstäbe kirchlicher Stellungnahmen zu Fragen 
der Politik, in: ThPh 61 (1986) 1-23. 

130 



Christliche meinden werden angesichts dieser Herausforderungen niemals die Platt-
form für eiınen mystischen Eskapismus abgeben.?? Man kann S-  er hrist sSenmın auf Ko-
stien der Welt, diese noch korrupt und marode erscheinen. Der hrist auf
eiınen Weg gebracht, der cht\l anderen Menschen entfternt, sondern ihnen na-
herbringt Alle anderen Heilswege, denen das Element der Diakonie tremd ist, sind für
denChristenSackgassen. WerdaherinderKirchenurdie privateErbauung, ausschliel3-
lich die individuelle Seelentröstung, eiNeEe Anleitung ZU. Entbindung der Inneren
borgenen metaphysischen Energien der die mıiıt religiösem Plüsch ausgestattete
Kuschelecke sucht, wird Vommm Christentum ent-täuscht werden.

Kreative Ungleichzeitigkeit
Wenn Christen eine alternative Lebenskultur aufbauen, die der Lebenspraxis Jesu
OrenNtiert ist, kann diesecht ImmMer mıit dem Geist derZeitharmonisieren. Die christli-
che Vorstellung VOI einem innvollen Leben entspricht ZUIN Beispiel nicht einer leicht
eingängıigen, narzißtischen Idee privater Selbstverwirklichung. Zu ihr paßt eher die

nach unten“, *” der SOZ]:  ale Abstieg, der die größere Freiheit der Lösung von
den Fetischen und Idolen derWelt sieht und S1e gagement für die Habenichtse, Zu-
kurzgekommenen und Ungeborenen wiederfindet. Die Richtpunkte einer solchen Spi-
ritualität der „zeitgemäßen Unzeitgemäßheit“ Mieth) mag e1Ne Erinnerung an die
evangelischen Rä; aufzeigen:
„l Armut ein! evangelische Tugend ist der Protest sCH die Diktal  s des abens, des Besitzens und der
'einen Selbstbehauptung. drän; praktische Solidarität mıit Jjenen Armen, die Armut keine Iu-
gend, sondernLebenssituation und gesellschaftliche Zumutung ist. 2. Ehelosigkeit Ausdruck radikalen
Ergriffenseins und unabfindbarer Sehnsucht nach dem „lag des Hı  S 8in die Solidarität mıiıt Jjenen
Ehelosen, die Einsamkeit keineTugend, sondern Lebensschicksal st; siedrängt zZu den in Erwartungslosig-
keit und Resignation Eingeschlossenen. Gehorsam ist  + die radikale, unkalkulierte Auslieferung des

al Gott. in praktische Nähe denen, für die Gehorsam keine Tugend, sondern ıchen
der Unterdrückung, der Bevormundung und Entmündigung 1st 20
DieseAktualisierungderevangelischenKäteentsprichteinemuch aufanderen Feldern
des Gemeindelebens notwendigen „nicht-traditionalistischen Bewahren Von Iradi-
tionen”: Große Bedeutungkommt den christlichen Bräuchen, Festen undJern eine
Hermeneutik der immer wiederkehrenden und herausgehobenen Situationen des
menschlichenens„sub ratione De:  an GeradeZ 1esem Aspek:; christlicher TaX1ls
sinddie Erwartungenaufseitender religiösAufgeschlossenenrelativhoch Vielesuchen
Orientierung ın eiıner Welt, die ihnen vIel , kompliziert, unübersichtlich wird

und SIEe suchenzugleich Spuren der. Transzendenz, weil ihnen alles Innerweltliche
wenig‘ ist
Allerdings muß (selbst-)kritisch gefragt werden, ob die och bestehenden kirchlichen
Symbolhandlungen (Segnungen, Weihen, Bittgänge) noch eiıne welterklärende und
transzendenzerschließende Bedeutung für das Verhältnis des „modernen“ Menschen
se1iner Biographie und Kultur, seiıner Wohn- und Arbeitswelt haben.“! Ist die kirch-
iche Symbolwelt eın überzeugendes Gegenbeispiel Reduktion der Sprache auf Pik-
togramme, Digitalisierung der Kommunikation? Kann modernes Gotteshaus

Mieth, Dienst der Pastoral 4! der Spiritualität der Weltverantwortung, koanila (1981)
4—266; Rotzetter, Plädoyer eine prophetisch-politische Spiritualität, GulL (1986) 5—19

B Metz, Zeit der Orden, 04—95
Zulehner, Leibhaftig glauben,

21 Zum Them. siehe auch B. ASPDET, Ailtagserfahrung und Glaubense:  rung, in Diakonia
292—303

131

Christliche Gemeinden werden angesichts dieser Herausforderungen niemals die Platt­
form für einen mystischen Eskapismus abgeben.18 Man kann nicht Christ sein auf Ko­
sten der Welt, mag diese noch so korrupt und marode erscheinen. Der Christ wird auf 
einen Weg gebracht, der ihn nicht von anderen Menschen entfernt, sondern ihnen nä­
herbringt. Alle anderen Heilswege, denen das Element der Diakonie fremd ist, sind für 
den Christen Sackgassen. Wer daher in der Kirche nur die private Erbauung, ausschließ­
lich die individuelle Seelentröstung, eine Anleitung zur Entbindung der im Inneren ver­
borgenen metaphysischen Energien oder die mit religiösem Plüsch ausgestattete 
Kuschelecke sucht, wird vom Christentum ent-täuscht werden. 

4.2 Kreative Ungleichzeitigkeit 
Wenn Christen eine alternative Lebenskultur aufbauen, die an der Lebenspraxis Jesu 
orientiert ist, kann diese nicht immer mit dem Geist der Zeit harmonisieren. Die christli­
che Vorstellung von einem sinnvollen Leben entspricht zum Beispiel nicht einer leicht 
eingängigen, narzißtischen Idee privater Selbstverwirklichung. Zu ihr paßt eher die 
"Karriere nach unten~ 19 der soziale Abstieg, der die größere Freiheit in der Lösung von 
den Fetischen und Idolen der Welt sieht und sie im Engagement für die Habenichtse, Zu­
kurzgekommenen und Ungeborenen wiederfindet. Die Richtpunkte einer solchen Spi­
ritualität der aZeitgemäßen Unzeitgemäßheitu (D. Mieth) mag eine Erinnerung an die 
evangelischen Räte aufzeigen: 
„1. Armut als eine evangelische Tugend ist der Protest gegen die Diktatur des Habens, des Besitzens und der 
reinen Selbstbehauptung. Sie drängt in die praktische Solidarität mit jenen Armen, für die Armut keine Tu­
gend, sondern Lebenssituation und gesellschaftliche Zumutung ist. 2. Ehelosigkeit. . . ist Ausdruck radikalen 
Ergriffenseins und unabfindbarer Sehnsucht nach dem „Tag des Herrn•. Sie drängt in die Solidarität mit jenen 
Ehelosen, für die Einsamkeit keine Tugend, sondern Lebensschicksal ist; sie drängt zu den in Erwartungslosig­
keit und Resignation Eingeschlossenen. 3. Gehorsam ... ist die radikale, unkalkulierte Auslieferung des Le­
bens an Gott. Er drängt in die praktische Nähe zu denen, für die Gehorsam keine Tugend, sondern Zeichen 
der Unterdrückung, der Bevormundung und Entmündigung ist."20 

Diese Aktualisierung der evangelischen Räte entspricht einem auch auf anderen Feldern 
des Gemeindelebens notwendigen "nicht-traditionalistischen Bewahren von Tradi­
tionenu: Große Bedeutung kommt den christlichen Bräuchen, Festen und Feiern für eine 
Hermeneutik der immer wiederkehrenden und herausgehobenen Situationen des 
menschlichen Lebens n5ub ratione Deiu zu. Gerade zu diesem Aspekt christlicher Praxis 
sind die Erwartungen aufseiten der religiös Aufgeschlossenen relativ hoch. Viele suchen 
Orientierung in einer Welt, die ihnen n2u viel~ zu kompliziert, zu unübersichtlich wird 
- und sie suchen zugleich Spuren det Transzendenz, weil ihnen alles Innerweltliche n2u 
wenigu ist. 
Allerdings muß (selbst-)kritisch gefragt werden, ob die noch bestehenden kirchlichen 
Symbolhandlungen (Segnungen, Weihen, Bittgänge) noch eine welterklärende und 
transzendenzerschließende Bedeutung für das Verhältnis des "modernenu Menschen zu 
seiner Biographie und Kultur, zu seiner Wohn- und Arbeitswelt haben. 21 Ist die kirch­
liche Symbolwelt ein überzeugendes Gegenbeispiel zur Reduktion der Sprache auf Pik­
togramme, zur Digitalisierung der Kommunikation? Kann ein modernes Gotteshaus 

18 Vgl. D. Mieth, Der Dienst der Pastoral an der Spiritualität der Weltverantwortung, in: Diakonia 12 (1981) 
254-266; A. Rotzetter, Plädoyer für eine prophetisch-politische Spiritualität, in: GuL 59 (1986) 6-19. 

19 P. M. Zulehner, Leibhaftig glauben, 12. 
20 J. B. Metz, Zeit der Orden, 94-95. 
21 Zum Thema siehe auch B. Casper, Alltagserfahrung und Glaubenserfahrung, in: Diakonia 15 (1984) 

292-303. 

131 



verstanden werden als Gegensymbol einer phantasielosen Flachdacharchitektur, die
die Eindimensionalität modernen ' ohnens steht? Verfügen die kirchlichen radi-

tionen noch über einen erkennbaren Sitz Leben oder sind S]IEe Snr  rel  igiösen Folklore
degeneriert, bei der jederBeteiligtenochweilß, wıe 05geht, aberkeinermehrSarkann,
LA}  Jas e  65 bedeutet und Warum INan w  65 tut?
Der christliche Glaube bringt sich dann wieder das Verhältnis eıner kreativen Un-
gleichzeitigkeit ZUMm technisch-zweckrationalen Wirklichkeitsverständnis, WenNn] er das
Vorfindliche und Unvordenkliche S-  p auf das Faktische und Berechenbare reduziert,
sondernsich dieserGleichschaltungwidersetzt. DasZiel VvVon TechnikundWissenschaft
ist die erringerung bzw. eseitigung der Erfahrung Von Kontingenz, „Zurückführung
des Unbekannten aufs Bekannte, des Neuen aufs Alte, der Tatsachen auf Gese  S und
elementare Tatsachen. Staunen ist S1e derAntfang eines TOZEeSSsSeSs derTrivialisie-

a Der Glaube egen zielt eıne nichttriviale Enttrivialisierung des Alltags an,
ein! Steigerung der Kontingenzerfahrung lat „contigit” €  . mul nicht Seln; 2
glücklicherweise ist sSo, wIıe st) dem Weg des Widerstandes gegen die Versu-
che, dem Menschen das Staunen abzugewöhnen, Se1N! Sinn! stumpf zu machen die
Wahrnehmung desUnverrechenbaren und Unableitbaren, das menschliches Leben un-

bedingt angeht und umfassend ausmacht, jeße sich die existenzielle Bedeutung vieler
christlicherZeichen und Symbolevielleicht entdecken Der Gottesdienst ıst hierbei
e1ner der wichtigsten rte, WO och 21n Gespür für das Nicht-Funktionale und Zweck-
1€, unkalkulierte Zuwendungergeblieben ist
KitenundSymbolewerden undausdrucksleer, wenn s1e dem BetrachterVon sich
au>Schtsmehrzeigenund Manche ruppe der religiösen Subkulturkann sich
Nn  E deswegen AIn Leben erhalten, weil s1ie Publikum zumutet, exotisch-
esoterischen ulte und Riten cselbst einen sinnvollen Gehalt hineinzulesen. ÖOft ug  >
liefert S1e eınNeuauflage desMärchens desKaisers euenKleidern. käme
aber einer höchst unproduktiven Gleichzeitigkeit mi+t den irrationalistischen usschlä-

der Religiosität gleich, Wenn das Christentum ähnlicher Weise aufhören
wollte, intellektuell zumutbar zu senın. Zumutbar ist NUur das Verantwortbare, verant-
wortbar kann wiederum das Begründbare sSenin.  23 Die Gemeinden waren daher
schlecht eraten, [} sie Katechese und ildungsarbeit dem 1 hema ‚.Glaube und
ernunft“ ausweichen der der Auseinandersetzung mıt Sekten die Wahrheitsfrage
suspendieren wollten, sich stattdessen auf die Konzeption erfolgversprechender
WerbestrategienZkonzentrieren. Solche Planspiele VErTgESSECN, diemeisten itge-
NOSsenMderAhrheit religiöserBehauptungen auch überzeugt undchtbloßu ih-

Annahme überredet werden wollen

Produktive Ungleichförmigkeit
Kirchengemeindenbilden christliche„Sozialstationen“ einerzuweilen unsozialen
sellschaft Siebieten Zeiten und an, eneneınVonMißtrauen und Rivalijtät1es

möglich werden Sie dienen der Selbstentfal des Subjekts seinen
sozialen ezügen und erfüllen damit das anthropologische und religiöse Grundbedürtf-
nISs ach Identität, Geborgenheit und Gemeinschaftt. Zugleich soll 4! ihnen ablesbar

Spaemann, Funktionale Religionsbegründung und Religion, Koslowski Hg.), Die religiöse Di-

Siehe hierzu H.-J. Höhn, Glaube n Diskurs otizen ZUT diskursiven Verantwortung christlicher lau-
mension der Religion und Theo:  rlien, Tübingen 1985,

bensvermittlung, TIAPh 13—238

132

verstanden werden als Gegensymbol einer phantasielosen Flachdacharchitektur, die 
für die Eindimensionalität modernen Wohnens steht7 Verfügen die kirchlichen Tradi­
tionen noch über einen erkennbaren Sitz im Leben oder sind sie zur religiösen Folklore 
degeneriert, bei der jeder Beteiligte noch weiß, wie es geht, aber keiner mehr sagen kann, 
was es bedeutet und warum man es tut1 
Der christliche Glaube bringt sich dann wieder in das Verhältnis einer kreativen Un­
gleichzeitigkeit zum technisch-zweckrationalen Wirklichkeitsverständnis, wenn er das 
Vorfindliche und Unvordenkliche nicht auf das Faktische und Berechenbare reduziert, 
sondern sich dieser Gleichschaltung widersetzt. Das Ziel von Technik und Wissenschaft 
ist die Verringerung bzw. Beseitigung der Erfahrung von Kontingenz, ,,Zurückführung 
des Unbekannten aufs Bekannte, des Neuen aufs Alte, der Tatsachen auf Gesetze und 
elementare Tatsachen. Staunen ist für sie nur der Anfang eines Prozesses der Trivialisie­
rung". 22 Der Glaube hingegen zielt eine nichttriviale Enttrivialisierung des Alltags an, 
eine Steigerung der Kontingenzerfahrung (lat. ,,contigit" = 1. es muß nicht so sein; 2. 
glücklicherweise ist es so, wie es ist). Auf dem Weg des Widerstandes gegen die Versu­
che, dem Menschen das Staunen abzugewöhnen, seine Sinne stumpf zu machen für die 
Wahrnehmung des Unverrechenbaren und Unableitbaren, das menschliches Leben un­
bedingt angeht und umfassend ausmacht, ließe sich die existenzielle Bedeutung vieler 
christlicher Zeichen und Symbole vielleicht neu entdecken. Der Gottesdienst ist hierbei 
einer der wichtigsten Orte, wo noch ein Gespür für das Nicht-Funktionale und Zweck­
freie, für unkalkulierte Zuwendung erhalten geblieben ist. 
Riten und Symbole werden stumm undausdrucksleer, wenn sie dem Betrachter von sich 
aus nichts mehr zeigen und sagen. Manche Gruppe in der religiösen Subkultur kann sich 
nur deswegen am Leben erhalten, weil sie ihrem Publikum zumutet, in ihre exotisch­
esoterischen Kulte und Riten selbst einen sinnvollen Gehalt hineinzulesen. Oft genug 
liefert sie damit eine Neuauflage des Märchens von des Kaisers neuen Kleidern. Es käme 
aber einer höchst unproduktiven Gleichzeitigkeit mit den irrationalistischen Ausschlä­
gen der neuen Religiosität gleich, wenn das Christentum in ähnlicher Weise aufhören 
wollte, intellektuell zumutbar zu sein. Zumutbar ist nur das Verantwortbare, verant­
wortbar kann wiederum nur das Begründbare sein. 23 Die Gemeinden wären daher 
schlecht beraten, wenn sie in Katechese und Bildungsarbeit dem Thema .Glaube und 
Vernunft" ausweichen oder in der Auseinandersetzung mit Sekten die Wahrheitsfrage 
suspendieren wollten, um sich stattdessen auf die Konzeption erfolgversprechender 
Werbestrategien zu konzentrieren. Solche Planspiele vergessen, daß die meisten Zeitge­
nossen von der Wahrheit religiöser Behauptungen auch überzeugt und nicht bloß zu ih­
rer Annahme überredet werden wollen. 

4.3 Produktive Ungleichförmigkeit 
Kirchengemeinden bilden christliche 11Sozialstationen" in einer zuweilen unsozialen Ge­
sellschaft. Sie bieten Zeiten und Orte an, in denen ein von Mißtrauen und Rivalität freies 
Handeln möglich werden kann. Sie dienen der Selbstentfaltung des Subjekts in seinen 
sozialen Bezügen und erfüllen damit das anthropologische und religiöse Grundbedürf­
nis nach Identität, Geborgenheit und Gemeinschaft. Zugleich soll an ihnen ablesbar 

22 R. Spaemann, Funktionale Religionsbegründung und Religion, in: P. Koslowski (Hg.), Die religiöse Di­
mension der Gesellschaft. Religion und ihre Theorien, Tübingen 1985, 19. 

23 Siehe hierzu H.-J. Höhn, Glaube im Diskurs. Notizen zur diskursiven Verantwortung christlicher Glau­
bensvermittlung, in: ThPh 60 (1985) 213-238. 

132 

'.., 



werden, wIıe Gott sich eın gelingendes und glückendes menschliches Miteinander VOT[-
stellt Die Gemeinden mussen erkennbar machen, wıe InNnan lebt, wenn mman das prakti-
zıert, S Christen verkünden.“ kın solches Ideal stellt Bedingungen

Die Organisationsstruktur der Gemeinden muß wieder ihrer Sinnstruktur entspre-
chen. Fine Verkündigung, deren zentrale Inhalte (Liebe, Vergebung, Versöhnung)
Zwischenmenschliche als ihren empirisch-sozialen Plausibilitätsgrund haben,
nicht „Von ben herab“”, innerhalb verkümmerter Sozialbeziehungen, 1Im Gewand der
Belehrung und Bevormundung daherkommen. Wo die Erfahrung personaler Zuwen-
dung einer nicht bloß punktuellen, sondern auerhaften zwischenmenschlichen Be-
ziehung nicht gemacht wurde, ist der Mensch der Regel kaum fähig, das Wort m
der unbedingten Liebe Gottes Welt anzunehmen und weılterzusagen. Dieses Wort
ist darauf angelegt, sich Gefüge verzerrter Kommunikation hinein „AUSZUSDTE-
chen“. Es bleibt daher unumgänglich, die religiöse Sozialisation nachwachsender
Generationen WIıe die Sozialisierung der christlichen Botschaften den Gemeinden
hinreichende truktureille Voraussetzungen zZzu schaftfen

Kleinräumige und überschaubare CGemeinschatten Hauskreise, Basisgruppen)®
füllen weg! ihrer Größe, der ihrer Mitglieder und der möglichen nS1ıta: ihrer
Beziehungen eher die Bedingung eiıner evangeliumsmäßigen Sozialstruktur als die her-
kömmlichen, 1Im Hinblick auf Mitgliederzahl „hypertrophen“ Territorialpfarreien.
Damit ist jedochchtgemeınt, die Kirche solle sich anschicken, abseits der „Kestgesell-
haft“ eiıner selbsterrichteten Gegenwelt das „kleine Glück“ anzubieten. Mit einem
soölchen Verhalten Jläge S1e dem rend religiöser und sozialer „Alterna-
tiv‘ -Gruppen, zZUu enen sı1e selbst ein!Alternative seın WIL.  1L, derTrend nämlich, nfol-

einer Rückzugsbewegung ochmıit GleichgesinntenZverkehren. Sie muß dage-
ihreGrenzen SO offen halten, religiös aufgeschlossene, aber sozial fernstehende

Mitmenschen ohne allzu hohe institutionelle ürden und ohne allzu CNSE Vorschriften
ber Z erbringende „Mitgliedsleistungen“, ihrem Gemeinschaftsleben eilhaben
onnen „‚UOftenheit der Integration”).

Nicht die Verformung ZUr: „geschlossenen Gesellschaft“ die Zukunft der Kirche
bestimmen: ihr Ziel muß dieFormierungeinerGegen,öffentlichkeit“ sein. DieUngleich-
förmigkeit christlicher meinschaftten mıit anderen Urganisationen mul} eiıne gesell-
schaftlich produktive werden. Denn zentrales Merkmal des Christlichen besteht
darin, derart auf die Umwelt einzuwirken, dort celbst menschliches Miteinander
gelingt, und -  g einigen christlichen Parzellen (‚Offenheit der Sendung‘).
Christliche ternativ-, Kontrast- und Modellgemeinden haben daher klarzumachen,
daß ihreAbkehr VonNn den Ordnungsprinzipien derMassengesellschaft nicht der Lust
religiöser Eigenbrötelei entspringt, sondern dem ersuch kommt, sich dem Lebens-
sti] Jesu anzugleichen und seıne Botschaft immer wieder z.u veröffentlichen.
Bei diesem Bemühen kommt dem Grundvollzug der Leiturgia eine besondere Bedeu-

Soziales Engagement braucht Phasen der Abgeschiedenheit Vom ruck der
täglichen Konfrontationen und Ohne Reflexion, Meditation, Versenkung
und hebung des Geistes Gott sind auf Dauer die notwendige Freiheit und Unver-

Vordem Hintergrund dieser Forderung siehe auch Mette, Zuk; der Pastoral Pastoral derZuk;
30 7 —

25 Zu neuen kirchlichen meinschaftsformen Klinger/R. (He.), Die Basisgemeinden
Schritt auf dem Weg zur Kirche des Konzils, Würzburg 1984: Reimer (He.)}, ternativ eben in verbindli-
cher Gemeinschatt, Stuttgart Frankemäölle (He.), Kirche VO:|  m unten. Alternative Gemeinden,
Mainz 1981

133

werden, wie Gott sich ein gelingendes und glückendes menschliches Miteinander vor­
stellt. Die Gemeinden müssen erkennbar machen, wie man lebt, wenn man das prakti­
ziert, was Christen verkünden. 24 Ein solches Ideal stellt Bedingungen: 
1. Die Organisationsstruktur der Gemeinden muß wieder ihrer Sinnstruktur entspre­
chen. Eine Verkündigung, deren zentrale Inhalte (Liebe, Vergebung, Versöhnung) das 
Zwischenmenschliche als ihren empirisch-sozialen Plausibilitätsgrund haben, darf 
nicht "von oben herabu, innerhalb verkümmerter Sozialbeziehungen, im Gewand der 
Belehrung und Bevormundung daherkommen. Wo die Erfahrung personaler Zuwen­
dung in einer nicht bloß punktuellen, sondern dauerhaften zwischenmenschlichen Be­
ziehung nicht gemacht wurde, ist der Mensch in der Regel kaum fähig, das Wort von 
der unbedingten Liebe Gottes zur Welt anzunehmen und weiterzusagen. Dieses Wort 
ist darauf angelegt, sich in Gefüge unverzerrter Kommunikation hinein "auszuspre­
chenu. Es bleibt daher unumgänglich, für die religiöse Sozialisation nachwachsender 
Generationen wie für die Sozialisierung der christlichen Botschaften in den Gemeinden 
hinreichende strukturelle Voraussetzungen zu schaffen. 
2. Kleinräumige und überschaubare Gemeinschaften (Hauskreise, Basisgruppen)25 er­
füllen wegen ihrer Größe, der Zahl ihrer Mitglieder und der möglichen Intensität ihrer 
Beziehungen eher die Bedingung einer evangeliumsmäßigen Sozialstruktur als die her­
kömmlichen, im Hinblick auf ihre Mitgliederzahl nbypertrophenu Territorialpfarreien. 
Damit ist jedoch nicht gemeint, die Kirche solle sich anschicken, abseits der "Restgesell­
schaftu in einer selbsterrichteten Gegenwelt das "kleine Glücku anzubieten. Mit einem 
solchen Verhalten läge sie genau in dem Trend religiöser und sozialer ,,Alterna­
tiv" -Gruppen, zu denen sie selbst eine Alternative sein will, - der Trend nämlich, infol­
ge einer Rückzugsbewegung nur noch mit Gleichgesinnten zu verkehren. Sie muß dage­
gen ihre Grenzen so offen halten, daß religiös aufgeschlossene, aber sozial fernstehende 
Mitmenschen ohne allzu hohe institutionelle Hürden und ohne allzu enge Vorschriften 
über zu erbringende nMitgliedsleistungenu, an ihrem Gemeinschaftsleben teilhaben 
können (,,Offenheit der Integrationu). 
3. Nicht die Verformung zur "geschlossenen Gesellschaft" darf die Zukunft der Kirche 
bestimmen; ihr Ziel muß die Formierung einer Gegen,,öffentlichkeit" sein. Die Ungleich­
förmigkeit christlicher Gemeinschaften mit anderen Organisationen muß eine gesell­
schaftlich produktive werden. Denn ein zentrales Merkmal des Christlichen besteht 
darin, derart auf die Umwelt einzuwirken, daß dort selbst menschliches Miteinander 
gelingt, und nicht nur in einigen christlichen Parzellen (,,Offenheit der Sendungu). 
Christliche Alternativ-, Kontrast- und Modellgemeinden haben daher klarzumachen, 
daß ihre Abkehr von den Ordnungsprinzipien der Massengesellschaft nicht der Lust an 
religiöser Eigenbrötelei entspringt, sondern aus dem Versuch kommt, sich dem Lebens­
stil Jesu anzugleichen und seine Botschaft immer wieder neu zu veröffentlichen. 
Bei diesem Bemühen kommt dem Grundvollzug der Leiturgia eine besondere Bedeu­
tung zu: Soziales Engagement braucht Phasen der Abgeschiedenheit vom Druck der 
täglichen Konfrontationen und Konflikte. Ohne Reflexion, Meditation, Versenkung 
und Erhebung des Geistes zu Gott sind auf Dauer die notwendige Freiheit und Unver-

24 Vor dem Hintergrund dieser Forderung siehe auch N. Mette, Zukunft der Pastoral - Pastoral der Zukunft, 
in: Hirschberg 39 (1986) 7-23. 

25 Zu neuen kirchlichen Gemeinschaftsformen vgl. E. Klinger/R. Zerfaß (Hg.), Die Basisgemeinden - ein 
Schritt auf dem Weg zur Kirche des Konzils, Würzburg 1984; 1. Reimer (Hg.), Alternativ leben in verbindli­
cher Gemeinschaft, Stuttgart 21983; H. Fmnkemölle (Hg.), Kirche von unten. Alternative Gemeinden, 
Mainz 1981. 

133 



zagtheit des existentiellen Einsatzes S-  . erhalten. Undchtzuletzt die
den Gläubigen, VLC welchem Herrn alle:;  In sein Knie beugen

diesem Zusammenhang auch bedenken, solche Alternativgemeinden
keine vollgültige ternative ZUr Volkskirche senmın können. Wer heute zugunsten
Sozialtftormen des Christentums den völligen Umbau der bisherigen Kirchenorganisa-
tion fordert, verkennt, unter den Bedingungen komplexer Gesellschaften allein
großflächigorganisierte Gebildenoch dieChancebesitzen, ihre Sacheaufgesamtgesell-
schaftlicher Ebene, gegenu  ber den ührungseliten Wirtschaft, Wissenschaft und Po-
litik ZUT Sprache bringen.
Weitaus sinnvoller als der Ausbruch geschlossener Minderheiten dem bisherigen
kirchlichen Gesamtsystem dürfte der Versuch seın, eın soziales Netzwerk schaffen,
das die Vorzüge überschaubarer Lebens- und Sinnwelten mıiıt den Vorteilen einer zielge-
richteten Organisation verbindet. Dieser Vorgabe.. eın solches Modell näa:  ..
sten, dessen turen eiınerseits ctabil und dauerhaft SIN!  d, sie „von De:  n  &s cie
Existenzbedingungen, den Kontakt und die Kommunikation „von unten“ entstehender
Gemein: sichern (z B. die Bereitstellung personeller und materieller Hil-
fen) Andererseits muß innerhalb dieser Strukturen möglich se1ın, die kleineren
FEinheitenweitgehend selbständig die Abstimmung ihrerArbeit ım Hinblick auf die Ort-
lichen Gegebenheiten vornehmen. Dadurch kann eine (emeinde rasch und flexibel auf
veränderteProblemlagen ihremUmteldeingehen DiealleinigeKonzentrationauf1€
ÖOrganisationsform der Großkirche käme der gesellschaftlichen und politischen
Präsenz des Christentums zugute, würde aber seine unmittelbare lebenspraktische
staltungskraft tür den einzelnen möglicherweise verstellen. Lebenswelt und Gesamtsy-
stem liegen komplexen Gesellschaften FAweıt auseinander, als daß eine aufderEbene
des sozialen Ganzen operierendeOrganisation derLage ‚  ware, zugleich eıne maßgeb-
liche und plausible ÖOrientierung die individuelle Lebensgestaltung zu geben. Daher
hat die Forderung nach dem ufbau „Netzwerke:  n  &s (etwa über die Erneuerung der
kirchlichen Verbandsstruktur), deren Knotenpunkten beide Funktionen miteinan-  a  &‘
der vermüittelt werden, unmittelbare Berech
Diese Hinweise auf die notwendige strukturelle Verankerung kirchlicher Alternativge-
meinden sind ohne Zweifel sämtlichen „Kirchenträum:  en  &4 Lohfink) literarischem
Gl  5 und theologischer Attraktivität weıt unterlegen ber jene Visionen einer och
ausständigen Form christlichen Miteinanders sind ihrerseits angewilesen auf die Rück-
vermittlung al das soziologisch Vernüntftige Denn ayf das bloß versprochene lück

dies zeigen alle]m  rel  igiösen Sekten ist ohne ern kein Verlaßß.

aU5 sozialwissenschaftlicher Sic} Schneider, Soziale Vernetzung, CSW 27 (1986) 229—240:
Schenk, Soziale Netzwerke und Kommunikation, Tübingen

zagtheit des existentiellen Einsatzes nicht zu erhalten. Und nicht zuletzt lehrt die Anbe­
tung Gottes den Gläubigen, vor welchem Herrn allein er sein Knie beugen darf. 
In diesem Zusammenhang gilt es auch zu bedenken, daß solche Alternativgemeinden 
keine vollgültige Alternative zur Volkskirche sein können. Wer heute zugunsten neuer 
Sozialformen des Christentums den völligen Umbau der bisherigen Kirchenorganisa­
tion fordert, verkennt, daß unter den Bedingungen komplexer Gesellschaften allein 
großflächig organisierte Gebilde noch die Chance besitzen, ihre Sache auf gesamtgesell­
schaftlicher Ebene, gegenüber den Führungseliten in Wirtschaft, Wissenschaft und Po­
litik zur Sprache zu bringen. 
Weitaus sinnvoller als der Ausbruch geschlossener Minderheiten aus dem bisherigen 
kirchlichen Gesamtsystem dürfte der Versuch sein, ein soziales Netzwerk zu schaffen, 
das die Vorzüge überschaubarer Lebens- und Sinnwelten mit den Vorteilen einer zielge­
richteten Organisation verbindet. Dieser Vorgabe käme ein solches Modell am näch­
sten, dessen Strukturen einerseits so stabil und dauerhaft sind, daß sie .von oben" die 
Existenzbedingungen, den Kontakt und die Kommunikation .von unten" entstehender 
Gemeinschaften sichern (z. B. durch die Bereitstellung personeller und materieller Hil­
fen). Andererseits muß es innerhalb dieser Strukturen möglich sein, daß die kleineren 
Einheiten weitgehend selbständig die Abstimmung ihrer Arbeit im Hinblick auf die ört­
lichen Gegebenheiten vornehmen. Dadurch kann eine Gemeinde rasch und flexibel auf 
veränderte Problemlagen in ihrem Umfeld eingehen. Die alleinige Konzentration auf die 
Organisationsform der Großkirche käme zwar der gesellschaftlichen und politischen 
Präsenz des Christentums zugute, würde aber seine unmittelbare lebenspraktische Ge­
staltungskraft für den einzelnen möglicherweise verstellen. Lebenswelt und Gesamtsy­
stem liegen in komplexen Gesellschaften zu weit auseinander, als daß eine auf der Ebene 
des sozialen Ganzen operierende Organisation in der Lage wäre, zugleich eine maßgeb­
liche und plausible Orientierung für die individuelle Lebensgestaltung zu geben. Daher 
hat die Forderung nach dem Aufbau von ,,Netzwerken" (etwa über die Erneuerung der 
kirchlichen Verbandsstruktur), an deren Knotenpunkten beide Funktionen miteinan­
der vermittelt werden, ihre unmittelbare Berechtigung. 26 

Diese Hinweise auf die notwendige strukturelle Verankerung kirchlicher Alternativge­
meinden sind ohne Zweifel sämtlichen .Kirchenträumen" (N. Lohfink) an literarischem 
Glanz und theologischer Attraktivität weit unterlegen. Aber jene Visionen einer noch 
ausständigen Form christlichen Miteinanders sind ihrerseits angewiesen auf die Rück­
vermittlung an das soziologisch Vernünftige. Denn auf das bloß versprochene Glück 
- dies zeigen alle neuen religiösen Sekten - ist ohne Vernunft kein Verlaß. 

26 Vgl. aus sozialwissenschaftlicher Sicht L. Schneider, Soziale Vernetzung, in: JCSW 27 (1986) 229-240; 
M. Schenk, Soziale Netzwerke und Kommunikation, Tübingen 1984. 

134 


