KOSSI K.J. TOSSOU
Neue Wege des afrikanischen Christentums

Der Autor wurde 1948 in Adangbe, Togo, geboren, promovierte nach Studium in Rom, Paris und
Miinster mit einer Arbeit iiber Hans Urs von Balthasar zum Doktor der Theologie (Miinster 1982) und
ist zur Zeit wissenschaftlicher Assistent am Seminar fiir Dogmatik der Theologischen Fakultiit Pader-
born, Lehrbeauftragter am Institut fiir Afrikanistik der Universitat K6ln und am Fachbereich Katho-
lische Theologie der Universitit Miinster. Er ist auch Mitarbeiter der deutschen Stiftung fiir Interna-
tionale Entwicklung. Die nachfolgenden Ausfithrungen kdnnten sich als Impuls fiir unsere eigene
religitse und kirchliche Praxis erweisen. Vor allem aber dienen sie einer Offnung des Horizonts fiir
weltkirchliche Probleme. (Redaktion)

Einfiihrung

Schon im Hinblick auf eine wahre Katholizitit sollten die vielfaltigen Ausdrucksfor-
men des einen christlichen Glaubens keine Probleme bereiten, heif3t es doch in 1 Kor
9, 19ff:

Obwohl ich nimlich unabhingig von allen Menschen war, habe ich mich doch zum Knecht aller gemacht,
um die Mehrzahl zu gewinnen. Sobin ich den Juden wie ein Jude geworden, um Juden zu gewinnen; den Geset-
zesleuten bin ich ein Gesetzesmann geworden, obschon ich gar kein Gesetzesmann bin, um die Gesetzesleute
zu gewinnen; den Gesetzlosen war ich wie ein Gesetzloser, obschon ich vor Gott kein Gesetzloser bin, viel-
mehr dem Gesetz Christi verpflichtet, um die Gesetzlosen zu gewinnen; den Schwachen bin ich ein Schwacher
geworden, um die Schwachen zu gewinnen; allen bin ich alles geworden, um auf jeden Fall sie alle zu retten.
Alles tue ich um des Evangeliums willen, auf da ich Mitteilhaber an ihm werde".

Was geht aus diesen Worten hervor? Wer den Eifer und die Rechtglidubigkeit des Apo-
stels Paulus kennt, wird keine Miihe haben zu begreifen, daB nicht strategisches und tak-
tisches Kalkiil, nicht politische und diplomatische Klugheit ihm die Notwendigkeit des
Verzichtes nahelegen. Trotz verschiedener, ihm zustehender Freiheiten und Rechte hat
Paulus aus héheren Beweggriinden Verzicht geiibt. Die Grundlage dieses Verzichtes, der
Solidarisierung und der Annahme der Gesetzlosen und Schwachen bilden Glaube, Lie-
be, Hoffnung, ja tiefgreifendes Vertrauen auf Gottes Geist und Kraft. Paulus war sich
auBerdem der Tatsache bewuBt, daB die Gnadenfreiheit die Seinsfreiheit voraussetzt.
Blickt man von dieser Haltung, in der ich das Grundprinzip einer sachgerechten Evange-
lisierung erblicke, auf die Situation des Christentums in Afrika, so stellt sich die Frage,
inwieweit auch hier dem Prinzip ,gratianon destruit naturam, sed praesupponit et perfi-
cit” (die Gnade zerstért nicht die Natur, sondern setzt sie voraus und vollendet sie) Rech-
nung getragen worden ist. Wenn Christsein ein gnadenhaftes Geschehen und Dasein be-
deutet, so unterstreicht ein solches Prinzip den wesentlichen Dialogcharakter des
Christentums, der heute, insbesondere im Verhiltnis zum Judentum und zu anderen
nichtchristlichen Religionen, vielerseits wieder neu entdeckt und betont wird.

Auch in Schwarzafrika stellt man fest, daf3 vor allem in letzter Zeit dem afrikanischen
Christentum aus einem Dialog mit den Stammestraditionen neue Impulse erwachsen.
Die Attraktion dieses Ansatzes fiir die schwarzafrikanische Kirche und Theologie als
eigenstindiger Beitrag zur Weltchristengemeinschaft ist uniibersehbar. Bevor darauf
niher eingegangen wird, seien zuniichst kurze Anmerkungen iiber die geistige Identitéit
der afrikanischen Religiositit vorangestellt.

141



I. Zur Wesensstruktur der traditionellen afrikanischen Religiositiit

1. Vom ,unheilbar religiésen” afrikanischen Menschen

WiiBte der Afrikaner in einem vorchristlichen Wissen itberhaupt nicht, was es mit dem
Begriff Religion auf sich hat, so wire eine Oktroyierung — sei es auch mit den besten
Methoden — von christlichem Verstindnis dieses Begriffs und von entsprechenden
Praktiken kaum erfolgreich verlaufen. Beispiele fiir ein solches Vorwissen begegnen uns
auch in der Bibel. Vom Umgang mit der Bibel her wissen wir, da3 auch von der Offenba-
rung und deren theologischer Reflexion die Urelemente des Jahwe-Glaubens nicht ein-
fach von Grund auf neu konstruiert werden. Es wird vielmehr auf Bekanntes und Ver-
trautes zuriickgegriffen, sosehr dieses dann auch einen vertieften, verinderten, neuen
Sinn dadurch bekommt, daB es in einen neuen Zusammenhang geriickt wird.
Darausergibt sich, da3 wir schon ein vorchristliches Verstindnis der hier zu behandeln-
den Lebensform von Glauben und Religion vorauszusetzen haben, bevor wir der Frage
nach der positiven und kritischen Verwendung der einheimischen Traditionen zur le-
bendigen Gestaltung des Christentums nachgehen kénnen.

Schon ein fliichtiger Blick in die afrikanische Wirklichkeit iiberzeugt den Beobachter
davon, daB der Schwarzafrikaner, wie es vielerorts heif3t, ,unheilbar religiés” ist. Wie
aber driickt sich diese Religiositiit aus und welches sind ihre Grundelemente?

2. Der Glaube an ein hochstes Wesen

Was die Beziehung des Menschen zum Absoluten betrifft, so ist der Glaubensakt des
Afrikaners keineswegs ein diffuses Sich-Tummeln in vielerlei sakralen, kultischen
Handlungen. Religion und religiése Handlungen haben beim Afrikaner vielmehr im-
mer das Verhiltnis zum héchsten Wesen als Mittelpunkt, ganz gleich welchen Namen
man diesem hochsten Wesen gibt. In ihm erblickt der Afrikaner den absoluten Schpfer
und Herrscher iiber das ganze Universum. Es geht an dieser Stelle nicht darum zu prii-
fen, wie wahr dieses religiose Empfinden und wie orthodox in diesem Zusammenhang
ein Gottesgedanke in christlicher Sicht ist. Hier interessiert nur die religiose Aussage-
kraft des vom Schwarzafrikaner erlebten Glaubensaktes im traditionellen Sinn.
Danach steht die Wirklichkeit eines héchsten, persénlichen géttlichen Wesens genauso
fest wie die eigene Existenz des Menschen. Genauso iiberzeugt ist man vom Wirken des
hochsten Wesens in Geschichte und Gesellschaft. Daf es ein positives Schépferwesen
gibt, ist fiir den Afrikaner z. B. dadurch offenkundig, da3 Menschen geboren werden.
Wo Wirkungen entstehen, kann die Existenz des Wirkers nicht in Zweifel gezogen wer-
den. Fiir den Afrikaner ist im Zusammenhang mit der Frage nach der Entstehung der
Welt und vornehmlich der Existenz des Menschen das Héchste Wesen, der ,Hochgott*,
die Wirkursache. Dieser ,Wirker” bietet dem Menschen nicht nur theoretisch das Heil
an, sondern er ist handfest im Alltagsleben verankert. Seine offenkundige Wirkweise
bildet zugleich eine wirksame Uberbriickung zwischen Diesseits und Jenseits.
Gerade hier stof3en wir auf ein weiteres Element der afrikanischen Naturreligionen, das
ihnen, falsch verstanden, das Vorurteil des Polytheismus eingebracht hat: die schein-
bare Vielzahl der Gottheiten.

3. Die Mittlerschaft der ,kleineren géttlichen Wesen”

Wo immer die Sendboten einer monotheistischen Religion auf die Anhanger einer dem
Anschein nach polytheistisch verfaBten Religion stoBen, entstehen Mif3verstindnisse
und Fehlinterpretationen. So haben lange Zeit Religionswissenschaftler, -soziologen,

142



Ethnologen und Missionare die Auffassung vertreten, die Afrikaner glaubten gleichzei-
tig an einen Grof3gott und eine grof3e Zahl von Géttern und Gétzen. Dabei wird die Tat-
sache iibersehen, daB der sogenannte Polytheismus nur ein Unterbau des Ein-Gottes-
glaubens ist. Das allerh6chste Wesen wird keineswegs nur als ein Primus inter pares
verstanden, sondern eswird angenommen, daf3 sich das héchste Wesen anderer, minde-
rer gottlicher Wesen als Vermittler zwischen sich und den Menschen bedient. In dieser
Eigenschaft sind die ,minderen géttlichen Wesen” konzeptionell von den christlichen
Heiligen gar nicht so weit entfernt. Dann aber ist der Begriff ,falsche Gétter”, der nicht
selten im Zusammenhang mit den afrikanischen Religionen gebraucht wird, eine Erfin-
dung des fremden Beobachters der afrikanischen Wirklichkeit. Zu diesen fremden Be-
obachtern zihlen nicht nur die Nicht-Afrikaner, sondern auch Afrikaner, dieihrer eige-
nen kulturellen Welt entfremdet sind und sich als eifrige ,Bekenner vom Dienst”
betitigen und die sogenannten Gétzenbilder zertriimmern und ihre Landsleute mif3-
achten.

Es geht hier keineswegs darum, die sogenannte Naturreligion der Afrikaner im verklir-
ten Licht erscheinen zu lassen. Um der Redlichkeit willen aber verbietet es sich, den afri-
kanischen Religionen in voreingenommener Weise Elemente zuzuschreiben und Auf-
fassungen zu unterstellen, mit denen sie nichts zu tun haben. Die sogenannte
afrikanische Naturreligion ist kein wirres Konglomerat, sondern eher eine polyphoni-
sche Wahrnehmung der sich in vielfiltigen Formen zum Ausdruck bringenden Gegen-
wart und Heilsdynamik des Absoluten.

4. Religion als die umfassende Sicherung der Existenz

Dem Begriff, vor allem aber der gelebten Wirklichkeit ,Religion” in Afrika, liegt eine
unendlich tiefe Sehnsucht nach Einheit des Lebens zugrunde. Religion ist fiir den Afri-
kaner gleichbedeutend mit Sein, daher durchtriinkt sie alle Lebensbereiche. Die Reli-
gion ist nicht ein Vollzug neben anderen Vollziigen des Lebens; sie wird vielmehr als die
innere Dynamik der gesamtmenschlichen Daseinserfiillung angesehen und gelebt. In-
sofern wird der Begriff Religion in Schwarzafrika viel weiter gefaf3t als dies in Europa
der Fall ist.

Esergibt sich fiir unsere Uberlegungen eine Auffassung von der Religion des Afrikaners,
die im folgenden niher behandelt werden soll.

a) Religion als Ausdruck der Lust am Leben

Lebensfreude und Lebensbejahung ist nicht nur das Sich-Freuen an einem schénen,
herrlichen Sommertag, sondern das BewuB3tsein von innerer Seinsverbindung mit dem
Géttlichen, mit den Geistern und mit den Ahnen, die die Gabe des Lebens von Gott emp-
fangen und an die Nachkommenschaft weitergegeben haben. Die Verbundenheit des
Afrikaners mit der Natur macht es auBerdem méglich, daf3 weder Politik, noch Wirt-
schaft und Wissenschaft religionsfremd gelebt werden. Es gibt durchaus die Unterschei-
dung der verschiedenen Bereiche, aber nicht in Isolation, denn Leben kann man nur
sinnvoll absichern, wenn man an der Einheit des Lebens festhilt. Dazu gehért fiir den
Afrikaner notwendigerweise auch die Religion als die sinngebende Verbundenheit mit
dem Ganzen.

Religionim Alltag heif3t, daB sieder Ort sein muf3, wo man nicht nur Heilsversprechung
zu vernehmen hat, sondern auch Heilung erfihrt. Nach dieser Auffassung ist es mog-
lich, Krankheiten, Sozialkrisen, ja Katastrophen jeder Art mit Hilfe der Religion abzu-

143



wenden. Wenn Religion iiberhaupt einen Sinn haben soll, so kann sie nicht eine lebens-
fremde Frémmigkeit sein, die nur ,in die himmlischen Héhen treibt’, sondern sie muf3
auch dort konkrete Hilfe bieten kénnen, wo die Existenz bedroht oder gar gefihrdet ist.
Eswireaber nicht richtig, in dieser Auffassung von Religion nur eine pragmatische Hal-
tung zu sehen. Die Ansicht, daB3, um es grob auszudriicken, die Religion ,sich lohnen”
soll, ist vielmehr eine Aufforderung an den religiésen Menschen, sich des praktischen
Vollzugs der Religion stets bewuf3t zu sein. Es geht letztlich um das, was Theologen auch
in Europa unter dem Stichwort ,Primat der Praxis” zu formulieren versucht haben.
Praxis bedeutet hier, daf3 aus dem Geglaubten Gelebtes wird, d. h. Zuwendung zum an-
deren, zur Mit- und Umwelt. Von daher kommen wir zu einer weiteren Dimension der
afrikanischen Religiositit, auf die nun kurz eingegangen wird.

b) Die Religion integriert in die Gesellschaft

DaB Leben wesentlich ein Leben durch andere, mit anderen und fiir andere ist, gehort
zu den Selbstverstandlichkeiten des Schwarzafrikaners. Bekannt und beriihmt sind die
vielfaltigen Definitionen und Deutungen seines Stammesgefiihls. Ganz unabhingig da-
von, was er ist und wie er ist, erscheint ihm sein Leben nicht als ein absoluter Anfang;
es ist, nach seiner Auffassung, so beschaffen, daf} es fiir sich als individuelles Leben
nicht sinnvoll gelebt werden kann. Der einzelne hat mit seiner Gruppe solidarisch zu
sein, um sich selbst von dort immer neu empfangen zu kénnen. Die Integration des Indi-
viduums in die Stammesgemeinschaft ist keineswegs — wie dies leider manchmal ver-
standen wird — eine Auflésung desselben in einer anonymen Masse, sondern die héch-
ste Form der Selbstbejahung und -behauptung als Glied einer Gemeinschaft mit den
Rechten, Freiheiten und Pflichten eben dieser Gemeinschaft. Fiir die Ausiibung von So-
lidaritit, die hier gefordert wird, ist keine Zeit und Miihe zu grof.

Dabei wird die existenzsichernde Funktion der Religion sowohl fiir die Gruppe als auch
fiir den einzelnen geradezu als selbstverstindlich angenommen. Das heif3t nicht, da3
die Religion einfach ,funktionalisiert wird im Dienst einer sozio-kulturellen Bewuf3t-
seinsbildung. Sie ist vielmehr eine geistige Haltung und eine praktische, konkrete religi-
6se Lebensfithrung, die Leben schenkt und erhilt, Vertrauen, Hoffnung, Freude und
Gliick erzeugt, das nicht nur auf Besitz, Macht, Erfolg und Prestige fixiert ist, h6chstens
nur insofern, als alle diese guten und erstrebenswerten Dinge nicht zweckentfremdet
und daher fiir dasLeben im ganzen, das wirleben und retten wollen, bedrohlich werden.

¢) Die Religion einer kosmischen Verbundenheit

Offenheit fiir das, was erfiilltes Leben verheiBt, heif3t fiir den Afrikaner, Ubereinstim-
mung auch in kosmischer Dimension zu suchen. Wenn das Leben, wenn das Ganze
einen Sinn hat und haben soll, so kann dieser Sinn nicht allein von dem herkommen,
was die Menschen untereinander zu beschlieSen vermégen. Da muf3 der Blick schon
weiter reichen als unsere Wahrnehmungsfihigkeit uns hier und jetzt verspricht.

Die sichtbare Welt und die gesamte Natur sind Tréiger einer gottlichen Botschaft und in-
sofern auch Ort der Begegnung mit dem Géttlichen. Ist es nur etwas Irrationales, ein
»Lallen von Kindern’, wenn sich z. B. der afrikanische ,Urwaldmensch” bei dem Baum
entschuldigt, den er im Begriff ist zu fillen, weil er ihn fallen muB? Liegt darin nicht viel-
mehr ein tiefer Sinn? Ist es nicht der Ausdruck des Respekts vor der wunderbaren Gabe
der Natur und folglich fiir einen verantwortungsvollen Umgang mit ihr? Kénnen wir
modernen Menschen nicht etwas von dieser respektvollen Haltunglernen, die die Natur

144

1



(%]

zwar als uns zur Verfiigung stehende Wirklichkeit auffa3t, sie aber zugleich auch in die
Zustandigkeit des Géttlichen verweist und damit dem Gebot des Bewahrens als einer
lebenserhaltenden Aufgabe Rechnung triigt? Wer die Harmonie der Natur zerstért, zer-
stort sich selbst, indem er sich seines Lebensraumes unverantwortlich beraubt. DaB dies
nicht erst nach der jiingsten gemeinsamen Erklirung der EKD und der Deutschen Bi-
schofskonferenz ein Thema fiir christliche Verantwortung und Praxis hiitte sein miis-
sen, mag jedem einleuchten, der die Bibel aufmerksam liest.

So wie der Frage des Umgangs mit der Umwelt in christlicher Verantwortung wurde bei
der Missionsarbeit in Afrika auch der Frage der Vielfalt der Ausdrucksformen des
christlichen Glaubens kaum Beachtung geschenkt. Die Denkmodelle der einheimi-
schen Bevélkerungen wurden kaum beriicksichtigt, sondern eher als wilde Hirngespin-
ste abgetan. Man briistet sich vielmehr bei der Missionierung mit ,zivilisatorischen Lei-
stungen” bei den Wilden und Heiden! Eine Haltung, die der Missionsarbeit, die
sicherlich auch viel Positives geleistet hat, den Vorwurf eingebracht hat, den wei3en Ko-
lonialismus in mancher Hinsicht geférdert und gefestigt zu haben.

IL. Freiheits- und Verstehensglaube wider einen Glauben der Vormundschaft
und per prokura

1. Dilemma

Wie bereits gesagt, wurde bis in die jiingste Vergangenheit le:der kaum ein Element der
schwarzafrikanischen Geistigkeit und Religiositit in die Missionsarbeit wirklich inte-
griert. Diese Tatsache stellt die Kirchen Afrikas heute — und das gilt genauso fiir die
romisch-katholische wie fiir die evangelische Kirche — vor ein uniibersehbares Dilem-
ma: Kann man und soll man das verpénte Alte, Einheimische wiederaufleben lassen
oder das sogenannte Neue des WeiBen Mannes, welches aber fast nie richtig Fuf fassen
konnte, einfach ,weiterverwalten“? Wenn, um nur ein Beispiel zu nennen, in einer Reli-
gion der lebendige Zusammenhang von Heil und Heilung nicht erfahren wird, so steht
fiir den Schwarzafrikaner die Glaubwiirdigkeit dieser Religion selbst auf dem Spiel. Wie
soll eine Religion der Frohen Botschaft dem Leben dienen kénnen, wenn sie am Alltag
vorbeigeht? Es ist ein offenes Geheimnis, daf} in Afrika auch Getaufte, die sonst aktiv
in der Kirche mitarbeiten, in kritischen Situationen des Alltags, bei Krankheiten u. a.
bei den einheimischen Heilern, den sogenannten Medizinminnern Hilfe suchen und
sich dort den von den Kirchen als ,Jeufelswerken” verpénten Riten und Praktiken unter-
ziehen. Daher ist sowohl bei den fremden Missionaren als auch bei den auf seinen Kurs
gedrillten einheimischen Mitarbeitern die Hoffnung zerbrochen, daf3 blutleere Dogma-
tiken tiefere Einsichten vermitteln kénnen. Man hat daher mit verstiarktem Eifer nach
neuen Wegen der Evangelisierung zu suchen begonnen. Hier war nun das II. Vatikanum
ein Schnitt- und Wendepunkt, der zu einer aktiven Freiheit und zu einem aktiven Verste-
hen der Gliubigen fiihrte.

2. Freiheit und Verstehen

Das Gebot der Freiheit und des Verstehens spricht Wirklichkeiten des menschlichen Da-
seins an, die zugleich christliche Tugenden sind. Die Bibel fa3t beide Prozesse mit den
Worten zusammen: ,Der Herr ist der Geist. Wo aber der Geist des Herrn ist, da ist Frei-
heit’ (2 Kor 3,17) und: ,Wer Ohren hat zu héren, der hére” (Mt 11,15). Warum diese

145



Worte in der Konkretion unseres christlichen Glaubens manchmal nur so wenig greifen,
bleibe dahingestellt. Jedenfalls besteht fiir den Christen die Forderung, daB er sich einer
redlichen Antwort auf die Frage nicht entziehen darf, ob er die Wirklichkeit des Geistes
der Freiheit, der Gott selbst ist, gebiihrend zur Kenntnis nimmt und ob er seine Ohren
geniigend spitzt!

Im Hinblick auf unser Thema diirfte es vor allem darauf ankommen, daf3 zunéchst ein
richtiges Verstindnis dessen erreicht wird, was christlicher Glaube ist und will, um ihm
dann méglichst ungehindert eine Ausdrucksform zu verleihen, die esjedem erméglicht,
seinen Glauben so zu leben, daB er ihn nicht bloB auf ein Jenseits vertréstet, sondern
ihn auch an der Kraft des Diesseits, die Gott selbst ist, verantwortungsbewuft teilneh-
men l46t.

Dies ist die Aufgabe, die man in Afrika wie anderswo in den sogenannten jungen Kir-
chen der Dritten Welt zu 16sen versucht.

3. Eigene Ausdrucksformen entwickeln und vermitteln

Bei allen Uberlegungen iiber die Méglichkeiten der Verlebendigung und eigenstindigen
Vertiefung des Christentums in Afrika dringt sich zunichst der Gedanke der traditio-
nellen afrikanischen Religion auf, mit deren Hilfe versucht wird, die wesenhafte Einheit
von Glaube und Leben aufrechtzuerhalten.

Trotz der Annahme und Verarbeitung von fremden Elementen gibt es ja unverwechsel-
bare afrikanische Lebensformen, die das Gesicht des afrikanischen Christentums kenn-
zeichnen und entscheidend zu priigen beginnen. Die Beriicksichtigung dieser Lebensfor-
men darf nicht auf Kosten der Religion gehen; es soll vielmehr versucht werden, ihr
eigene Ausdrucksformen zu verleihen, die nicht nur den Verstand, sondern auch das
Herzberiicksichtigen. Das Bemiihen um die angesprochene Eigenstindigkeit und Diffe-
renziertheit sei im folgenden noch etwas verdeutlicht. Man kehrt in den afrikanischen
Kirchen, die alle nach dem Modell der europdischen Mutterkirchen aufgebaut sind,
mehr und mehr dahin zuriick, dem angestammten Gemeinschaftssinn stirker Rech-
nung zu tragen. Die in den christlichen Kirchen lange Zeit vermifite Erfahrung von Ge-
meinschaft, was nicht zuletzt den ,importierten” Charakter der Religion des Missionars
erkennen liBt, wird nun ausdriicklich in den Vordergrund gestellt. Die Substanz des
christlichen Glaubens wird in die Substanz des Lebens integriert und umgekehrt. Aus
dem Wir” der Grof3familie und der Stammeszugehorigkeit wird das ,Wir” der groBen
Glaubensgemeinschaft, in der Sinn und Orientierung erlebt und weitergegeben werden.
In einer Zeit, in der Ein- und Umbriiche den Zusammenhalt der Menschen — gerade
auch in Afrika — aufzuldsen beginnen, kommt dieser Neubesinnung auf Werte und
Grundlagen der Tradition eine entscheidende Bedeutung zu. Wenn sie beriicksichtigt
werden, wird den Afrikanern nicht nur ein ihrer Mentalitit entsprechendes religitses
Leben erméglicht, sondern auch jenen Menschen, denen die Gefahr einer Orientie-
rungslosigkeit droht, wird wieder ein Halt geboten. Die die Lebensbeziige umspannen-
de Funktion der traditionellen Stammesreligion muf3 voll beriicksichtigt werden. Na-
tiirlich ist es nicht das Ziel, einfach Altes und Uberholtes wiederaufleben zu lassen,
sondern vielmehr den Sinn fiir eine neue Orientierung zu schirfen.

Es ist daher z. B. sehr wichtig, daB der Ort des gemeinsamen Betens auch der Ort der
gegenseitigen Hilfeleistung in alltéglichen Dingen ist. Man trifft sich nicht nur, um den
Rosenkranz zu beten, Bibeltexte zu lesen, den néchsten Gottesdienst vorzubereiten und
zufeiern, sondern auch, um die Probleme der Gruppe und der einzelnen zu besprechen,
einen Aktionsplan zu entwerfen und durchzufiihren. Fiir diese konkrete Glaubensform

146



und Glaubensstirke, die man erdhafte Inkulturation des christlichen Glaubens nennen
konnte, stehen die sogenannten ,Kleinen Christlichen Gemeinschaften” in Afrika. Aus
ihnen erwichst den Kirchen Afrikas ,von unten” eine ungeheure Innovationskraft, die,
wenn sie ernsthaft zur Kenntnis genommen wird, auch die wissenschaftliche Arbeit des
afrikanischen Theologen in absehbarer Zukunft entscheidend beeinflussen diirfte.
Diechristliche Gemeinschaft béte aber keine Chance fiir die Stirkung der in unmittelba-
rer Nachbarschaft erlebten grof3en Lebens- und Glaubensgemeinschaft, wenn sie nicht
zugleich aus der gemeinsamen Geisterfahrung Nahrung schopfte. Geist und Geistwir-
kungen gehéren fiir den Schwarzafrikaner zusammen. Wenn der Glaube, wie bereits
gesagt, nach Anschauung und Gestalt verlangt, so hat diese Gestalt fiir den Schwarz-
afrikaner nur dann Konsistenz und Aussagekraft, wenn sie in einer tiefen geistlichen Er-
fahrung griindet, wie diesin den ,Unabhiingigen Afrikanischen Kirchen’ deutlich wird.
Die Erfahrungen, die an der Basis gemacht werden, verraten eine Vitalitit, die nicht das
Ergebnis theologischer Reflexionist, auchwenn diese wichtig ist. Der Aufbruch vonun-
ten ist auch eine Aufforderung an die Theologie, eine besondere Sensibilitit fiir die Sa-
che des Glaubens und ihren Ausdruck im Empfinden des Volkes zu entwickeln.

Zu beriicksichtigen ist z. B. der hohe Stellenwert, den in Afrika die zwischenmenschli-
chen Beziehungen, die auBer im Alltag auch in der kultischen Feier zum Ausdruck kom-
men, einnehmen. Welch ein Unterschied bei den Gottesdiensten in den europiischen
Kirchen zwischen dem kiihlen, distanzierten, zum Teil auch verklemmten Héndedruck
beim Friedensgruf3 und dem lebendigen, dynamischen und bunten Treiben bei der Li-
turgiein Afrikal Hier ist die Feier der Eucharistie wirklich eine Feier, einefréhliche Ange-
legenheit, die die Herzen bewegt, die als gemeinsames Handeln angesehen wird und
nicht nur als die Sache des Priesters am Altar, der man nur beiwohnt. Das menschliche
Klima bei der Liturgiefeier ist keine Schwirmerei, sondern konkreter Ausdruck dafiir,
daB Handeln im Glauben nur dann fiir andere glaubwiirdig und iiberzeugend zu sein
vermag, wenn dieses Handeln den ganzen Menschen erfa3t und nicht nur als etwas er-
scheint, das man rasch hinter sich bringt und von dem man sich dann schnell wieder
trennt. Auch von Mitgliedern der kirchlichen Hierarchie wird heute erkannt, daB z. B.
die Struktur der rémischen Messe ein Haupthindernis fiir einen spontanen und tiefgrei-
fenden Mitvollzug darstellt. So stellt Peter Kwasi Sarpong, Bischof von Kumasi/Ghana,
fest: ,Bei der Messe liest der Priester ein vorbereitetes Gebet, dessen Bedeutung fiir den
einzelnen nicht unmittelbar klar wird. Beim Gottesdienst ist der Afrikaner naturgemif
spontan und bezieht seine Schmach, seine Diirftigkeit, seine Krankheiten mit ein. All
das entgeht ihm, wenn er der rémischen Messe beiwohnt.”

Es wird aber heute versucht, den vorgegebenen Rahmen so auszuschépfen, daB3 die
MeBfeier zur Grundlage fiir weitere Entwicklung und Vertiefung sowie eine angemesse-
ne Gestaltung des gesamten christlichen Lebens wird.

Schluf3bemerkungen

Sollen neue Wege fiir das afrikanische Christentum beschritten werden, so muf auf je-
den Fall der Mut aufgebracht werden, die starre Trennung zwischen Glauben und All-
tag, Evangelisierung und menschlicher Entwicklung, zwischen Heiligem und Profa-
nem, Leib und Geist, Verstand und Gefiihl zu iiberwinden.

Universalitiit, die nicht Uniformitit bedeutet, kann nur aus der Vielfalt der Sichtweisen
und der menschlichen Erfahrungen entstehen, deren eigenstindige Wahrnehmung und
Vertiefung den Weg zur Forderung einer globalen Perspektive erdffnet.

147



