
TOSSOU

Neue Wege des afrikanischen Christentums
Autor 1948 in 1logo, geboren, promovierte nach Studium Kom, Paris und

Münstermit einerArbeit über Urs SDoktoreologieMünster und
urZeit wissenschaftlicherAssıistent Ir für Dogmatik dereologischen der-

born, am Institutfürder Universität Köln und amn FachbereichS-
liısche Theologie der Universit  at Muüunster. auch itarbeiter der deutschen
tionale Entwicklung. Die nachfolgenden könnten sich s Impuls unsere eigene
religiöse und kirchliche Praxis Vor “  5 aber dienen s1e uner Öffnung des Orızon!
weltkirchliche Probleme. Redaktion)

Einführung
Schon 1Im Hinblick auf eiıne wahre Katholizität sollten die vielfältigen Ausdrucksfor-
] des einen christlichen Glaubens keine Probleme bereiten, heißt doch iın Kor
Q, 19$f
Obwohl ich nämlich unabhängig vVon allen Menschen WAafrl, habe ich mi  Q, doch58aller gemacht,

dieMehrzahl}gewiınnen Sobin ichdenudenwne eınudegeworden, JudenZgewinnen; den-
zesleuten bin ich eın Gesetzesmann geworden, obschon ich kein Gesetzesmann bin, udie Gesetzesleute

gewinnen; den Gesetzlosen Waäal ich WIe ein Gesetzloser, on VOTr Gott kein Oserbin, viel-
mehrdem Gesetz Christi verpflichtet, undieGesetzlosen gewinnen; den Schwachenbin ich eın Schwacher
geworden, die chwalS gewinnen; Allen bin ich alles geworden, auf jeden Fall sSie alle zZu ß  I
Alles ich )on des Evangeliums willen, auf ich Mitteilhaber n ihm werde“”.
Was geht diesen Worten hervor? Wer den Fiter und die Rechtgläubigkeit des Apo-
stelsPaulust,wird keineMühehaben begreifen, nicht strategisches und
tisches Kalkül, S-politische und diplomatische Klugheit die Notwendigkeit des
Verzichtes nahelegen. Totz verschiedener, ihm zustehender Freiheiten und Rechte hat
Paulus höheren BeweggründenVerzicht geübt Die Grundlage dieses Verzichtes, der
Solidarisierung und derahmeder Gesetzlosen und Schwachen bilden Glaube, Lie-
be, Hoffnung, ja tiefgreifendes Vertrauen auf Gottes Geist und Kraft Paulus Wa sich
außerdem der Tatsache bewulßt, die Gnadenfreiheit die Seinsfreiheit voraussetzt.
Blickt1VvVon dieserHaltung, derich das Grundprinzip einersachgerechten Evange-
lisierung erblicke, auf die Situation des Christentums in Afrika, SsSo stellt sich die Frage,
inwieweit auch hierdem Prinzip „gratiaONdestruit sedpraesuppontıi| perfi-
cit die Gnadezerstörtchtdieatur, sondern Setiz sıie VOLIausund vollendet sie) ech-
ANUNg tragenworden1st Wenn Christsein ein gnadenhaftes Geschehen und Daseinbe-
deutet, unterstreicht ein solches Prinzip den wesentlichen Dialogcharakter des
Christentums, der heute, insbesondere Verhältnis ZU1 Judentum und z anderen
nichtchristlichen Religionen, vielerseits wieder entdeckt und betont wird
uch Schwarzatrika stellt Mal fest, VOrTr allem etzter Zeit dem atfrikanischen
Christentum 3einem Dialog mıiıt den Stammestraditionen Impulse erwachsen.
Die Attraktion dieses Ansatzes für die schwarzafrikanische Kirche und Theologie als
eigenständiger itrag Weltchristengemeinschaft ist unübersehbar. Bevor darauf
ähereingegangend, se:en zunächst urze Anmerkungen ber die geistige Identität
der Religiosität vorangestellt.

141

.., 

KQSSI K. J. TOSSOU 

Neue Wege des afrikanischen Christentums 

Der Autor wurde 1948 in Adangbe, Togo, geboren, promovierte nach Studium in Rom, Paris und 
Münster mit einer Arbeit über Hans Urs von Balthasar zum Doktor der Theologie (Münster 1982) und 
ist zur 2.eit wissenschaftlicher Assistent am Seminar für Dogmatik der Theologischen Fakultät Pader­
born, Lehrbeauftragter am Institut für Afrikanistik der Universität Köln und am Fachbereich Katho­
lische Theologie der Universität Münster. Er ist auch Mitarbeiter der deutschen Stiftung für Interna­
tionale Entwicklung. Die nachfolgenden Ausführungen könnten sich als Impuls für unsere eigene 
religiöse und kirchliche Praxis erweisen. Vor allem aber dienen sie einer Öffnung des Horizonts für 
weltkirchliche Probleme. (Redaktion) 

Einführung 

Schon im Hinblick auf eine wahre Katholizität sollten die vielfältigen Ausdrucksfor­
men des einen christlichen Glaubens keine Probleme bereiten, heißt es doch in 1 Kor 
9, 19ff: 
..Obwohl ich nämlich unabhängig von allen Menschen war, habe ich mich doch zum Knecht aller gemacht, 
umdieMehrzahlzugewinnen.SobinichdenJudenwieeinJudegeworden, um Judenzugewinnen; den Geset­
zesleuten bin ich ein Gesetzesmann geworden, obschon ich gar kein Gesetzesmann bin, um die Gesetzesleute 
zu gewinnen; den Gesetzlosen war ich wie ein Gesetzloser, obschon ich vor Gott kein Gesetzloser bin, viel­
mehr dem Gesetz Christi verpflichtet, um die Gesetzlosen zu gewinnen; den Schwachen bin ich ein Schwacher 
geworden, um die Schwachen zu gewinnen; allen bin ich alles geworden, um auf jeden Fall sie alle zu retten. 
Alles tue ich um des Evangeliums willen, auf daß ich Mitteilhaber an ihm werde•. 

Was geht aus diesen Worten hervor7 Wer den Eifer und die Rechtgläubigkeit des Apo­
stels Paulus kennt, wird keine Mühe haben zu begreifen, daß nicht strategisches und tak­
tisches Kalkül, nicht politische und diplomatische Klugheit ihm die Notwendigkeit des 
Verzichtes nahelegen. Trotz verschiedener, ihm zustehender Freiheiten und Rechte hat 
Paulus aus höheren Beweggründen Verzicht geübt. Die Grundlage dieses Verzichtes, der 
Solidarisierung und der Annahme der Gesetzlosen und Schwachen bilden Glaube, Lie­
be, Hoffnung, ja tiefgreifendes Vertrauen auf Gottes Geist und Kraft. Paulus war sich 
außerdem der Tatsache bewußt, daß die Gnadenfreiheit die Seinsfreiheit voraussetzt. 
Blickt man von dieser Haltung, in der ich das Grundprinzip einer sachgerechten Evange­
lisierung erblicke, auf die Situation des Christentums in Afrika, so stellt sich die Frage, 
inwieweit auch hier dem Prinzip "gratia non destruit naturam, sed praesupponit et perfi­
cit" ( die Gnade zerstört nicht die Natur, sondern setzt sie voraus und vollendet sie) Rech­
nung getragen worden ist. Wenn Christsein ein gnadenhaftes Geschehen und Dasein be­
deutet, so unterstreicht ein solches Prinzip den wesentlichen Dialogcharakter des 
Christentums, der heute, insbesondere im Verhältnis zum Judentum und zu anderen 
nichtchristlichen Religionen, vielerseits wieder neu entdeckt und betont wird. 
Auch in Schwarzafrika stellt man fest, daß vor allem in letzter Zeit dem afrikanischen 
Christentum aus einem Dialog mit den Stammestraditionen neue Impulse erwachsen. 
Die Attraktion dieses Ansatzes für die schwarzafrikanische Kirche und Theologie als 
eigenständiger Beitrag zur Weltchristengemeinschaft ist unübersehbar. Bevor darauf 
näher eingegangen wird, seien zunächst kurze Anmerkungen über die geistige Identität 
der afrikanischen Religiosität vorangestellt. 

141 



1 Zur lesensstruk: der traditionellen afrikanischen Religiosität
Vom „‚unheilbar religiösen afrikanischen Menschen

Wüßte der Afrikaner einem vorchristlichen Wissen überhaupt -  pn smi dem
Religion auf sich hat S OUOktroyierung PS  k> auch mut den besten

ethoden Von christlichem Verständnis dieses Begrif! und VvVon entsprechenden
Praktikenkaumerfolgreichverlaufen Beispiele fürein solchesVorwissen begegnen
auch derS  - VomUmgang der-  Sherwissen WIT[, auchVon derOffenba-

und deren theologischer Reflexion die Urelemente des Jahwe-Glaubens nicht
fach Grund auf konstruiert werden vielmehr auf Bekanntes und Ver-
trautes zurückgegriffen, sosehr dieses dann auchEvertietten, veränderten,.
Sinn dadurch bekommt s einen neuen Zusammenhang gerückt WIT
arausergibt sich <schon e1n vorchristliches Verständnis derhier behandeln-
den Lebensform9Glauben und Religion vorauszusetzen haben, bevor WITr der Frage
ach der posilıven und kritischen Verwendung der einheimischen Traditionen le-
bendigen Gestaltung des Christentums nachgehen können
Schon flüchtiger Blick in die afrikanische Wirklichkeit überzeugt den Beobachter
davon, der Schwarzafrikaner wie vielerorts heißt, „‚unheilbar religiös ıst Wie
aber drückt sich diese Religiosität und welches sSind ihre Grundelemente?

Der Glaube an 'ql höchstes Wesen
Was die Beziehung des Menschen Absoluten iSst der Glaubensakt des
Afrikaners keineswegs U  S diffuses Sich-Iummeln in vielerlei sakralen kultischen
Handlungen Religion und religiöse Handlungen haben beim Afrikaner elmehr 1111-
INE€ das VerhältnisShöchsten Wesen als Mittelpunkt ganz gleich elchen Namen
IMan diesem höchstenWesengibt erblickt derAfrikanerden absoluten Schöpfer
und Herrscher über Universum geht( dieser Stelle nicht darum
fen, wWIe dieses religiöse Empfinden und wıe orthodox diesem Zusammenhang
111 christlicher Sicht ist Hier interessjiertz die religiöse Aussage-

des VOom Schwarzafrikaner erlebten Glaubensaktes traditionellen Sinn
anacsteht die Wirklichkeit höchsten, persönlichen göttlichen Wesens
testAJ cdie Existenz des Menschen (Genauso überzeugt iSst 1an E  S Wirken des
höchsten Wesens schichte und Gesellschaft positı ves Schöpferwesen
gibt ISt tür den Afrikaner B dadurch offenkundig, Menschen geboren werden
Wo Wirkungen entstehen, kann die Existenz des Wirkerscht in Zweifel ZOgen WEel-
den Für den Atrikaner 1ISt Zusammenhang S der rage ach der Entstehung der
Welt und vornehmlich der Existenz des Menschen das Höchste Wesen, der Hochgott
die Wirkursache. Dieser „Wirker“ bietet dem Menschen nicht HUr theoretisch das eil

sondern CT ist handtfest i Alltagsleben erankert Se‘  ine offenkundige Wirkweise
bildet zugleich Swirksame Überbrückung zwischen Diesseits und Jenseits.
Gerade hier stoßen WI  — auf weiteres Element der afrikanischen Naturreligionen, das
ihnen talsch verstanden das Vorurteil des Polytheismus eingebracht hat die schein-
bare Vielzahl der ttheiten

Die Mittlerschaft der kleineren göttlichen Wesen
Wo 11 IMMer die SendbotenSmonotheistischen Religion auf dieängerSdem
schein ach polytheistisch verfaßten Keligion stoßen entstehen Mißverständnisse
und Fehlinterpretationen So haben lange Zeit Religionswissenschaftler -soziologen,

I. Zur Wesensstruktur der traditionellen afrikanischen Religiosität 

1. Vom .unheilbar religiösen· afrikanischen Menschen 

Wüßte der Afrikaner in einem vorchristlichen Wissen überhaupt nicht, was es mit dem 
Begriff Religion auf sich hat, so wäre eine Oktroyierung - sei es auch mit den besten 
Methoden - von christlichem Verständnis dieses Begriffs und von entsprechenden 
Praktiken kaum erfolgreich verlaufen. Beispiele für ein solches Vorwissen begegnen uns 
auch in der Bibel. Vom Umgang mit der Bibel her wissen wir, daß auch von der Offenba­
rung und deren theologischer Reflexion die Urelemente des Jahwe-Glaubens nicht ein­
fach von Grund auf neu konstruiert werden. Es wird vielmehr auf Bekanntes und Ver­
trautes zurückgegriffen, sosehr dieses dann auch einen vertieften, veränderten, neuen 
Sinn dadurch bekommt, daß es in einen neuen Zusammenhang gerückt wird. 
Daraus ergibt sich, daß wir schon ein vorchristliches Verständnis der hier zu behandeln­
den Lebensform von Glauben und Religion vorauszusetzen haben, bevor wir der Frage 
nach der positiven und kritischen Verwendung der einheimischen Traditionen zur le­
bendigen Gestaltung des Christentums nachgehen können. 
Schon ein flüchtiger Blick in die afrikanische Wirklichkeit überzeugt den Beobachter 
davon, daß der Schwarzafrikaner, wie es vielerorts heißt, "unheilbar religiösu ist. Wie 
aber drückt sich diese Religiosität aus und welches sind ihre Grundelemente? 

2. Der Glaube an ein höchstes Wesen 

Was die Beziehung des Menschen zum Absoluten betrifft, so ist der Glaubensakt des 
Afrikaners keineswegs ein diffuses Sich.:f ummeln in vielerlei sakralen, kultischen 
Handlungen. Religion und religiöse Handlungen haben beim Afrikaner vielmehr im­
mer das Verhältnis zum höchsten Wesen als Mittelpunkt, ganz gleich welchen Namen 
man diesem höchsten Wesen gibt. In ihm erblickt der Afrikaner den absoluten Schöpfer 
und Herrscher über das ganze Universum. Es geht an dieser Stelle nicht darum zu prü­
fen, wie wahr dieses religiöse Empfinden und wie orthodox in diesem Zusammenhang 
ein Gottesgedanke in christlicher Sicht ist. Hier interessiert nur die religiöse Aussage­
kraft des vom Schwarzafrikaner erlebten Glaubensaktes im traditionellen Sinn. 
Danach steht die Wirklichkeit eines höchsten, persönlichen göttlichen Wesens genauso 
fest wie die eigene Existenz des Menschen. Genauso überzeugt ist man vom Wirken des 
höchsten Wesens in Geschichte und Gesellschaft. Daß es ein positives Schöpferwesen 
gibt, ist für den Afrikanerz. B. dadurch offenkundig, daß Menschen geboren werden. 
Wo Wirkungen entstehen, kann die Existenz des Wirkers nicht in Zweifel gezogen wer­
den. Für den Afrikaner ist im Zusammenhang mit der Frage nach der Entstehung der 
Welt und vornehmlich der Existenz des Menschen das Höchste Wesen, der "Hochgott", 
die Wirkursache. Dieser "Wirker" bietet dem Menschen nicht nur theoretisch das Heil 
an, sondern er ist handfest im Alltagsleben verankert. Seine offenkundige Wirkweise 
bildet zugleich eine wirksame Überbrückung zwischen Diesseits und Jenseits. 
Gerade hier stoßen wir auf ein weiteres Element der afrikanischen Naturreligionen, das 
ihnen, falsch verstanden, das Vorurteil des Polytheismus eingebracht hat: die schein­
bare Vielzahl der Gottheiten. 

3. Die Mittierschaft der .kleineren göttlichen Wesen• 
Wo immer die Sendboten einer monotheistischen Religion auf die Anhänger einer dem 
Anschein nach polytheistisch verfaßten Religion stoßen, entstehen Mißverständnisse 
und Fehlinterpretationen. So haben lange Zeit Religionswissenschaftler, -soziologen, 

142 



Ethnologen undMissionare dieAuffassung vertreten, dieAfrikanerglaubten gleichzei-
tigleınen Großgott und eıne große VvVon Göttern und OÖOtzen Dabei wird dieTat-
csache übersehen, der genannte Polytheismusz e1nN Unterbau des-
glaubens ıst Das allerhöchste Wesen keineswegs NUur als eın T1IMUS inte:
verstanden, sonderneswirdangeNOmMMeN, sichdashöchsteWesen anderer, minde-
1er göttlicher Wesen als Vermiuttler zwischen sich und den Menschen bedient dieser
Eigenschaft sind die „minderen göttlichen Wesen“ konzeptionell den christlichen
Heiligen cht* weiıt enttfernt Dann aber ist der Begritff „falsche Götter“, der cht
selten Zusammenhang mut den afrikanischen Religionen gebraucht wird, eine
dung des tremden Beobachters der afrikanischen Wirklichkeit. Zu diesen fremden Be-
obachternzählen nicht NUrdieNicht-Afrikaner, sondern auch Afrikaner, die ihrereige-
nen kulturellen Welt entfremdet sind und sich als eifrige „Bekenner VOIN Dienst“
betätigen und die sogenannten Götzenbilder zertrummern und ihre Landsleute mi(ß-
achten
Es geht ıerkeineswegs darum, die sogenannte Naturreligion derAtrikaner 117 verklär-
ten Licht erscheinen lassen. Um derRedlichkeit willen aber verbietet sich, den afri-
kanischen Religionen voreingenommener Weise Elemente zuzuschreiben und
fassungen zu unterstellen, mit enen SIe nichts zu tun haben Die sogenannte
afrikanische Naturreligion ıst kein wirres Konglomerat, sondern eher e1ne polyphoni-
sche Wahrnehmung der sich vielfältigen Formen ZU Ausdruck bringenden Gegen-

und Heilsdynamik des Absoluten.

Religion als die umfassende Sicherung der Fxistenz
Dem VOT allem aber der gelebten Wirklichkeit „Religion Afrika, liegt eine
unendlich tiefe Sehnsucht ach Einheit des Lebens zugrunde. Religion ist ür den Afri-
aner gleichbedeutend mit Se:  1n, daher durchtränkt s]ıe alle Lebensbereiche. Die Reli-
gion ist nıicht eın Vollzug neben anderen Vollzügen des Lebens: Ssie wird vielmehr als die
innere Dynamik der gesamtmenschlichen Daseinserfüllung angesehen und gelebt. In-
soöfern wird der Begriff Religion Schwarzafrika viel weiter gefaßt als dies Europa
der Fall ist
]ergibt sich unsere ÜberlegungeneineAuffassungVon derReligion desAfrikaners,
die ım folgenden näher behandelt werden soll

a) Religion als Ausdruck der Lust x Leben
Lehbensfreude un! Lebensbejahung ıst nicht Aur das Sich-Freuen an einem schönen,
herrlichen Sommertag, sondern das Bewußtsein VO innerer Seinsverbindung mıit dem
Göttlichen, mıiıt den Geistern und mıit denAhnen, diedieabedesLebens VO  — CGott CeIMND-
fangen un! an die Nachkommenschaft weitergegeben haben Die Verbundenheit des
Afrikaners mıit der Natur macht e außerdem möglich, weder Politik, och
haft und Wissenschaft religionsfremdgelebt werden. gibt durchausclieUnterschei-
dung der verschiedenen Bereiche, aber nicht Isolation, denn Leben kann InNnan NUur
sinnvoll absichern, der Einheit des Lebens testhält. Dazu gehört für den
Afrikaner notwendigerweise auch die Religion als die sinngebende Verbundenheit mit
dem Ganzen
Religion ımAlltagheißt, SIe derÖrtseın muß, WCc 1annicht IUIHeilsversprechung
zı vernehmen hat, sondern auch Heilung erfährt ach dieser Auffassung ist PS MOß-
lich, Krankheiten, Sozialkrisen, Ja Katastrophen jederArt mit ilfe der Religion abzu-

143

Ethnologen und Missionare die Auffassung vertreten, die Afrikaner glaubten gleichzei­
tig an einen Großgott und eine große Zahl von Göttern und Götzen. Dabei wird die Tat­
sache übersehen, daß der sogenannte Polytheismus nur ein Unterbau des Ein-Gottes­
glaubens ist. Das allerhöchste Wesen wird keineswegs nur als ein Primus inter pares 
verstanden, sondern es wird angenommen, daß sich das höchste Wesen anderer, minde­
rer göttlicher Wesen als Vermittler zwischen sich und den Menschen bedient. In dieser 
Eigenschaft sind die „minderen göttlichen Wesen" konzeptionell von den christlichen 
Heiligen gar nicht so weit entfernt. Dann aber ist der Begriff ,,falsche Götter", der nicht 
selten im Zusammenhang mit den afrikanischen Religionen gebraucht wird, eine Erfin­
dung des fremden Beobachters der afrikanischen Wirklichkeit. Zu diesen fremden Be­
obachtern zählen nicht nur die Nicht-Afrikaner, sondern auch Afrikaner, die ihrer eige­
nen kulturellen Welt entfremdet sind und sich als eifrige „Bekenner vom Dienst" 
betätigen und die sogenannten Götzenbilder zertrümmern und ihre Landsleute miß­
achten. 
Es geht hier keineswegs darum, die sogenannte Naturreligion der Afrikaner im verklär­
ten Licht erscheinen zu lassen. Um der Redlichkeit willen aber verbietet es sich, den afri­
kanischen Religionen in voreingenommener Weise Elemente zuzuschreiben und Auf­
fassungen zu unterstellen, mit denen sie nichts zu tun haben. Die sogenannte 
afrikanische Naturreligion ist kein wirres Konglomerat, sondern eher eine polyphoni­
sche Wahrnehmung der sich in vielfältigen Formen zum Ausdruck bringenden Gegen­
wart und Heilsdynamik des Absoluten. 

4. Religion als die umfassende Sicherung der Existenz 

Dem Begriff, vor allem aber der gelebten Wirklichkeit „Religion" in Afrika, liegt eine 
unendlich tiefe Sehnsucht nach Einheit des Lebens zugrunde. Religion ist für den Afri­
kaner gleichbedeutend mit Sein, daher durchtränkt sie alle Lebensbereiche. Die Reli­
gion ist nicht ein Vollzug neben anderen Vollzügen des Lebens; sie wird vielmehr als die 
innere Dynamik der gesamtmenschlichen Daseinserfüllung angesehen und gelebt. In­
sofern wird der Begriff Religion in Schwarzafrika viel weiter gefaßt als dies in Europa 
der Fall ist. 
Es ergibt sich für unsere Überlegungen eine Auffassung von der Religion des Afrikaners, 
die im folgenden näher behandelt werden soll. 

a) Religion als Ausdruck der Lust am Leben 
Lebensfreude und Lebensbejahung ist nicht nur das Sich-Freuen an einem schönen, 
herrlichen Sommertag, sondern das Bewußtsein von innerer Seinsverbindung mit dem 
Göttlichen, mit den Geistern und mit den Ahnen, die die Gabe des Lebens von Gott emp­
fangen und an die Nachkommenschaft weitergegeben haben. Die Verbundenheit des 
Afrikaners mit der Natur macht es außerdem möglich, daß weder Politik, noch Wirt­
schaft und Wissenschaft religionsfremd gelebt werden. Es gibt durchaus die Unterschei­
dung der verschiedenen Bereiche, aber nicht in Isolation, denn Leben kann man nur 
sinnvoll absichern, wenn man an der Einheit des Lebens festhält. Dazu gehört für den 
Afrikaner notwendigerweise auch die Religion als die sinngebende Verbundenheit mit 
dem Ganzen. 
Religion im Alltag heißt, daß sie der Ort sein muß, wo man nicht nur Heilsversprechung 
zu vernehmen hat, sondern auch Heilung erfährt. Nach dieser Auffassung ist es mög­
lich, Krankheiten, Sozialkrisen, ja Katastrophen jeder Art mit Hilfe der Religion abzu-

143 



wenden. Wenn Religion überhaupt einen Sinn haben soll, SO SIe nicht eıne lebens-
fremde Frömmigkeit se1n, die „in die himmlischen Höhen treibt”, sondern sS1e mußß
uch dort konkrete Hiltfe bieten können, zdie Existenz bedroht der gefährdet ist
Eswäreabernicht richtig, dieser AuffassungVonReligionureınepragmatischeHal-

sehen. Die Ansicht, grob auszudrücken, die Religion „sich lohne:
soll, istVI|ein! Aufforderung n den religiösen en!  en, sich des praktischen
VollzugsderReligion 77  @ bewußtzu se1in. geht letztlich um das, WaadsTheologen zuch

Europa uınter dem Stichwort „Primat der TaxX1ls  ‚ z tormulieren versucht haben
Praxisbedeutethier, dem Geglaubten Gelebtes wird, Zuwendung
deren, ZUT Mit- und Umwelt. Von daher kommen WIr einer weiıteren Dimension der
afrikanischen Religiosität, auf die un Kurz eingegangen wird.

Die Religion integriert ın die Gesellschaft
Leben wesentlich eın Leben durch andere, mıit anderen und andere ist, gehört

zı den Selbstverständlichkeiten des Schwarzafrikaners. Bekannt und beruhmt sind die
vielfältigenDefinitionenundeuseines Stammesgefühls. Ganzunabhängigda-
OT, N  > ist undT ist, erscheint sSeın Leben nicht als eın absoluter Antang;
es ist, ach seiner Auffassung, Sso beschaften, s sich als individuelles Leben
nicht sinnvoll gelebt werden kannn Der einzelne hat mit seiner Gruppe solidarisch
se1ın, uUum sıch selbst dort ımmersempfangen ZU können. Die Integration des
viduums die Stammesgemeinschaft ist keineswegs wWI1e dies leider manchmal VeTr-
standen e1in!Auflösung desselben einer Masse, sondern clie höch-
ste Form der Selbstbejahung und -behauptung als Gilied einer Gemeinschaft mıit den
Rechten, Freiheiten und Pflichten eben dieser Gemeinschaft Für die Ausübung Von So-
idarität, die hier gefordert wird, ist keine Zeit und Mühe gro(ß.
Dabei wird die existenzsichernde Funktion der Religion sowohl die Gruppe als auch

den einzelnen geradezu als selbstverständlich angeNOMMEN, Das heißt nicht,
die Religion einfach „ftunktionalisiert“ wird Im Dienst einer sozio-kulturellen BewußlÖlt-
seinsbildung. Sie istvielmehr eınegeistige Haltungund eıne praktische, konkrete religi-
0Ose  x Lebensführung, die Leben schenkt und erhält, Vertrauen, Hoffnung, Freude und
lückeTZ! das nicht auf Besitz, aCc Erfolg und Prestige fixiert ist, höchstens
NUur insofern, als alle diese guten und erstrebenswerten inge nicht zweckentfremdet
und dahertürdasLeben 1m gaNzZeN, daswirleben und reitenwollen, bedrohlich werden.

C) Die Religion einer kosmischen Verbundenheit
Ottenheit das, Serfülltes Leben verheißt, heißt den Afrikaner, Übereinstim-

uch kosmischer Dimension zu suchen. Wenn das Leben, wenı clas Ganze
einen Sinn hat und haben soll, eser Sinn nicht allein dem herkommen,

die Menschen untereinander zZu beschließen vermögen. Da muß der Blick schon
weıter reichen als Wahrnehmungsfähigkeit E hier und jetzt verspricht.
Die sichtbare Welt und clie atursind räger e1iner göttlichen Botschaft und 1N-
sotern auch der Begegnung mıt dem Göttlichen Ist @s Jal etwas Irrationales, eın
„Lallen Von Kindern”, NT sich Z., der afrikanische „Urwaldmensch“ bei dem aum
entschuldigt, den €  er 1m Begriff ist  . fällen, weil s  hn fällen muß? leg; darin nicht viel-
mehr eın tieter Sinn? Ist S nicht der Ausdruck des Respekts VOT der wunderbaren abe
der Natur und tfolglich für einen verantwortungsvollen mıit ihr? Können WIr
modernenMenschennicht etwasVondieser respektvollenHaltung lernen, die dieNatur

wenden. Wenn Religion überhaupt einen Sinn haben soll, so kann sie nicht eine lebens­
fremde Frömmigkeit sein, die nur .in die himmlischen Höhen treibt", sondern sie muß 
auch dort konkrete Hilfe bieten können, wo die Existenz bedroht oder gar gefährdet ist. 
Es wäre aber nicht richtig, in dieser Auffassung von Religion nur eine pragmatische Hal­
tung zu sehen. Die Ansicht, daß, um es grob auszudrücken, die Religion .sich lohnen" 
soll, ist vielmehr eine Aufforderung an den religiösen Menschen, sich des praktischen 
Vollzugs der Religion stets bewußt zu sein. Es geht letztlich um das, was Theologen auch 
in Europa unter dem Stichwort .Primat der Praxis" zu formulieren versucht haben. 
Praxis bedeutet hier, daß aus dem Geglaubten Gelebtes wird, d. h. Zuwendung zum an­
deren, zur Mit- und Umwelt. Von daher kommen wir zu einer weiteren Dimension der 
afrikanischen Religiosität, auf die nun kurz eingegangen wird. 

b) Die Religion integriert in die Gesellschaft 
Daß Leben wesentlich ein Leben durch andere, mit anderen und für andere ist, gehört 
zu den Selbstverständlichkeiten des Schwarzafrikaners. Bekannt und berühmt sind die 
vielfältigen Definitionen und Deutungen seines Stammesgefühls. Ganz unabhängig da­
von, was er ist und wie er ist, erscheint ihm sein Leben nicht als ein absoluter Anfang; 
es ist, nach seiner Auffassung, so beschaffen, daß es für sich als individuelles Leben 
nicht sinnvoll gelebt werden kann. Der einzelne hat mit seiner Gruppe solidarisch zu 
sein, um sich selbst von dort immer neu empfangen zu können. Die Integration des Indi­
viduums in die Stammesgemeinschaft ist keineswegs - wie dies leider manchmal ver­
standen wird- eine Auflösung desselben in einer anonymen Masse, sondern die höch­
ste Form der Selbstbejahung und -behauptung als Glied einer Gemeinschaft mit den 
Rechten, Freiheiten und Pflichten eben dieser Gemeinschaft. Für die Ausübung von So­
lidarität, die hier gefordert wird, ist keine Zeit und Mühe zu groß. 
Dabei wird die existenzsichernde Funktion der Religion sowohl für die Gruppe als auch 
für den einzelnen geradezu als selbstverständlich angenommen. Das heißt nicht, daß 
die Religion einfach .funktionalisiert" wird im Dienst einer sozio-kulturellen Bewußt­
seinsbildung. Sie ist vielmehr eine geistige Haltung und eine praktische, konkrete religi­
öse Lebensführung, die Leben schenkt und erhält, Vertrauen, Hoffnung, Freude und 
Glück erzeugt, das nicht nur auf Besitz, Macht, Erfolg und Prestige fixiert ist, höchstens 
nur insofern, als alle diese guten und erstrebenswerten Dinge nicht zweckentfremdet 
und daher für das Leben im ganzen, das wir leben und retten wollen, bedrohlich werden. 

c) Die Religion einer kosmischen Verbundenheit 
Offenheit für das, was erfülltes Leben verheißt, heißt für den Afrikaner, Übereinstim­
mung auch in kosmischer Dimension zu suchen. Wenn das Leben, wenn das Ganze 
einen Sinn hat und haben soll, so kann dieser Sinn nicht allein von dem herkommen, 
was die Menschen untereinander zu beschließen vermögen. Da muß der Blick schon ~ 
weiter reichen als unsere Wahrnehmungsfähigkeit uns hier und jetzt verspricht. 
Die sichtbare Welt und die gesamte Natur sind Träger einer göttlichen Botschaft und in-
sofern auch Ort der Begegnung mit dem Göttlichen. Ist es nur etwas Irrationales, ein ~ 
.Lallen von Kindern", wenn sich z. B. der afrikanische .Urwaldmensch" bei dem Baum 
entschuldigt, den er im Begriff ist zu fällen, weil er ihn fällen muß7 Liegt darin nicht viel-
mehr ein tiefer Sinn7 Ist es nicht der Ausdruck des Respekts vor der wunderbaren Gabe 
der Natur und folglich für einen verantwortungsvollen Umgang mit ihr7 Können wir 
modernen Menschen nicht etwas von dieser respektvollen Haltung lernen, die die Natur 

144 



ZWal als nSs Verfügung stehende Wirklichkeiil auffaßt, s1e aber zugleich auch die
Zuständigkeit des Göttlichen verweist und damit dem Gebot des als eıner
lebenserhaltenden Aufgabe Rechnung tragt? Werdie Harmonie derNa  szerstort,
stort sichselbst, indem sich se1ınes Lebensraumes unverantwortlichberaubt dies
nicht erst nach der jJüngsten gemeinsamen Erklärung der EKD und der Deutschen Bi-
schotfskonferenz Thema für christliche Verantwortung und TaxX1ls hätte seın MUS-

IIIE{ jedem einleuchten, der die 5  S aufmerksam 1est
So wIıe der Frage des Umgangs mit der Umwelt christlicher Verantwortung wurde bei
der Missionsarbeit auch der Frage der Vielfalt der Ausdrucksformen des
christlichen Glaubens aum Beachtung geschenkt Die Denkmodelle der einheimi-
schen Bevölkerungen wurden aum berücksichtigt, sondern eher als wilde Hirngespin-
ste abgetan. Man brüstet sich vielmehrbei der Missionierung muit „zivilisatorischen Lei-
stungen bei den Wilden und Heiden! Eine Haltung, die der Missionsarbeit, die
sicherlichauchviel Positivesgeleistet hat, den' orwurteingebracht hat, denweißenKo-
lonialismus mancher Hinsicht gefördert und gefestigt haben

Freiheits- und Verstehensglaube wider einen Glauben der Vormundschaft
und D4 prokura

Dilemma
Wie bereits gesagt, wurde bis In die Jüngste Vergangenheit leider aum eın Element der
schwarzafrikanischen Geistigkeit und Religiösität die Missionsarbeit wirklich inte-
grier Diese Tatsache stellt die rchen Afrikas heute und das oilt geNaUSO für die
römisch-katholische wıe die evangelische Kirche VOT eın übersehbares iiem-

Kann INaln und soll das verpoönte Aite, Einheimische wiederaufleben lassen
derdas sogenannte Neue des Weißen Mannes, welches aber tast nıe richtig Fuß tassen
konnte, 'aCc| „weiterverwalten“? Wenn, un eın Beispiel zu eiıner Reli-
g10N der lebendige Zusammenhang eil und Heilung nicht ertahren WI  ‘d, SO steht
fürden Schwarzafrikaner1eGlaubwürdigkeit dieserReligion selbstaufdem Spiel Wie
soll eıNne Religion der Frohen Botschaft dem Leben dienen können, s1e E Alltag
vorbeigeht? Es 1st eın Ooffenes Geheimnis, zuch Getautte, die ns| aktiv

der Kirche mitarbeiten, ın kritischen Situationen des Alltags, bei Krankheiten U. :
be den einheimischen Heilern, den sogenannten Medizinmännern Hilfe suchen und
sich dort den.iden Kirchen als „Teufelswerken“verpönten Kıten und Praktiken unter-
ziehen. aher ıst sowochl! bei den remden Missionaren als auch bei den auf seinen Kurs
gedrillten einheimischen Mitarbeiterndie Hoffnung zerbrochen, daß blutleere Dogma-
tiken tiefere Einsichten vermitteln können. Man hat daher mıit verstärktem Eiter ach
Lneuell Wegen der Evangelisierung suchengonnen Hier |V‘t!.undas Il Vatikanum
eın Schnitt-und Wendepunkt, der eineraktiven Freiheit und einem aktiven Verste-
hen der Gläubigen führte

Freiheit und Verstehen
Das Gebot derFreiheit und des Verstehens spricht Wirklichkeiten des menschlichen Da-
sSeıns all, die zugleich christliche Tugenden sind he Bibel faßt beide Prozesse miıt den
Worten ZzZusammen: „Der Herr ıst der Geist Wo aber der Geist des Herrn ist, da ıst Fre  1
eit (2 Kor 3,17) und „Wer hren hat hören, der hö (Mt Warum 1ese

145

.., 

zwar als uns zur Verfügung stehende Wirklichkeit auffaßt, sie aber zugleich auch in die 
Zuständigkeit des Göttlichen verweist und damit dem Gebot des Bewahrens als einer 
lebenserhaltenden Aufgabe Rechnung trägt? Wer die Harmonie der Natur zerstört, zer­
stört sich selbst, indem er sich seines Lebensraumes unverantwortlich beraubt. Daß dies 
nicht erst nach der jüngsten gemeinsamen Erklärung der EKD und der Deutschen Bi­
schofskonferenz ein Thema für christliche Verantwortung und Praxis hätte sein müs­
sen, mag jedem einleuchten, der die Bibel aufmerksam liest. 
So wie der Frage des Umgangs mit der Umwelt in christlicher Verantwortung wurde bei 
der Missionsarbeit in Afrika auch der Frage der Vielfalt der Ausdrucksformen des 
christlichen Glaubens kaum Beachtung geschenkt. Die Denkmodelle der einheimi­
schen Bevölkerungen wurden kaum berücksichtigt, sondern eher als wilde Hirngespin­
ste abgetan. Man brüstet sich vielmehr bei der Missionierung mit „zivilisatorischen Lei­
stungen" bei den Wilden und Heiden! Eine Haltung, die der Missionsarbeit, die 
sicherlich auch viel Positives geleistet hat, den Vorwurf eingebracht hat, den weißen Ko­
lonialismus in mancher Hinsicht gefördert und gefestigt zu haben. 

II. Freiheits- und Verstehensglaube wider einen Glauben der Vormundschaft 
und per prokura 

1. Dilemma 
Wie bereits gesagt, wurde bis in die jüngste Vergangenheit k~der kaum ein Element der 
schwarzafrikanischen Geistigkeit und Religiösität in die Missionsarbeit wirklich inte­
griert. Diese Tatsache stellt die Kirchen Afrikas heute - und das gilt genauso für die 
römisch-katholische wie für die evangelische Kirche - vor ein unübersehbares Dilem­
ma: Kann man und soll man das verpönte Alte, Einheimische wiederaufleben lassen 
oder das sogenannte Neue des Weißen Mannes, welches aber fast nie richtig Fuß fassen 
konnte, einfach „weiterverwalten"1 Wenn, um nur ein Beispiel zu nennen, in einer Reli­
gion der lebendige Zusammenhang von Heil und Heilung nicht erfahren wird, so steht 
für den Schwarzafrikaner die Glaubwürdigkeit dieser Religion selbst auf dem Spiel. Wie 
soll eine Religion der Frohen Botschaft dem Leben dienen können, wenn sie am Alltag 
vorbeigeht? Es ist ein offenes Geheimnis, daß in Afrika auch Getaufte, die sonst aktiv 
in der Kirche mitarbeiten, in kritischen Situationen des Alltags, bei Krankheiten u. ä. 
bei den einheimischen Heilem, den sogenannten Medizinmännern Hilfe suchen und 
sich dort den von den Kirchen als „Teufelswerken" verpönten Riten und Praktiken unter­
ziehen. Daher ist sowohl bei den fremden Missionaren als auch bei den auf seinen Kurs 
gedrillten einheimischen Mitarbeitern die Hoffnung zerbrochen, daß blutleere Dogma­
tiken tiefere Einsichten vermitteln können. Man hat daher mit verstärktem Eifer nach 
neuen Wegen der Evangelisierung zu suchen begonnen. Hier war nun das II. Vatikanum 
ein Schnitt-und Wendepunkt, der zu einer aktiven Freiheit und zu einem aktiven Verste­
hen der Gläubigen führte. 

2. Freiheit und Ver.stehen 
Das Gebot der Freiheit und des Verstehens spricht Wirklichkeiten des menschlichen Da­
seins an, die zugleich christliche Tugenden sind. Die Bibel faßt beide Prozesse mit den 
Worten zusammen: ,,Der Herr ist der Geist. Wo aber der Geist des Herrn ist, da ist Frei­
heit" (2 Kor 3,17) und: ,,Wer Ohren hat zu hören, der höre" (Mt 11,15). Warum diese 

145 



Worte derKonkretionSPETPSchristlichen Glaubensmanchmal SO weniggreifen,
bleibe dahingestellt Jedenfalls besteht den die Forderung, sich eiıner
redlichen Antwort aufdie Frage nicht entziehen ob die Wirklichkeit des Geistes
der Freiheit, der Gott selbst ist, gebührend Kenntnis nımmt und ob se1ne
genügendSI
Im Hinblick auf Thema dürtf! esS VOrT allem darauf ankommen, zunächst eın
richtiges Verständnis dessen erreicht wird, christlicher Glaube ist undwill, ihm
dannmöglichstungehinderteıneAusdrucksform zu verleihen, diees jedemermöglicht,
seinen Glauben SO zZzu leben, er ihn nicht bloß auf eın enseits vertros sondern

uch der des Diesseits, die Gott selbst ist, verantwortungsbewußt teilneh-
men 1äßt
Dies ist die Aufgabe, die INan In wıe anderswo den sogenannten jJungen Kir-
chen der Dritten Walt ZUu lı  Osen  .. versucht.

igene Ausdrucksformen entwickeln und vermitteln
Bei allenÜberlegungen iberdieMöglichkeiten derVerlebendigung undeigenständigen
Vertiefung des Christentums Afrika drängt sich zunächst der Gedanke der tradithio-
nellen afrıkanischen Religion auf, mıit eren Hilte versucht wird, die wesenhaftte Einheit

Glaube und Leben aufrechtzuerhalten.
rotz der Annahme und Verarbeitung von fremden FElementen gibt K J Ja unverwechsel-
bare afrikanischeLebenstormen, die das Gesicht des afrıkanischen Christentums
zeichnenundentscheidend pragenbeginnen DieBerücksichtigung cClieser Lebensfor-
imen nicht auf osten der igion gehen; col]] elmehr versucht werden, ihr
eigene Ausdrucksformen Zu verleihen, die G-  P den Verstand, sondern auch das
Herzberücksichtigen DasBemühen uUum die angesprocheneEigenständigkeit und ifte-
renziertheit S@1 folgenden noch verdeutlicht. Man den afrıkanischen
Kirchen, die alle nach dem Modeill der europäischen Mutterkirchen aufgebaut sind,
mehr und mehr dahin zurück, dem angestamm: Gemeinschaftssinn stärker Rech-
HUn tragen., Die den christlichen Kirchen lange Zeit vermißte rungVCdC

meinschaft, nicht zuletzt den „importierten‘ Charakter der Religion des Missionars
erkennen läßt, wird Aun ausdrücklich den Vordergrund gestellt. Die Substanz des
christlichen Glaubens wird die Substanz des Lebens integriert und umgekehrt Aus
dem der Großtamilie und der Stammeszugehörigkeit das „Wir“ der großen
Glaubensgemeinschaft, derSinn undOrientierungerlebt undweitergegebenwerden.
In eıner Zeit, In der Fin- und Umbrüche den usammenhalt der enschen gerade
auch aufzul  Osen  .. beginnen, kommt dieser Neubesinnung auf Werte und
Grundlagen der Tradition eine entscheidende Bedeutung zZU.,. Wenn S1e berücksichtigt
werden, wird den Afrikanern cht eın Mentalität entsprechendes religiöses
Leben ermöglicht, sondern auch jenen Menschen, denen die einer Orientie-
rungslosigkeit droht, wird wieder eın Halt geboten. Die die Lebensbezüge UuMSPDaNnNeN-
de Funktion der traditionellen Stammesreligion muß voll berücksichtigt werden. Na-
türlich ist ©5 nicht das Ziel, eintach Altes und Überholtes wiederaufleben Jassen,
sondern vielmehr den ınn für eine UE Orientierung schärtfen.
} ist daher Z B. cehr wichtig, der des gemeinsamen etens auch der der
gegenseiltigen Hilfeleistung alltäglichen ingen ist ManSS]!| nicht IV um den
osenkranz beten, Bibeltexte lesen, den nächsten Gottesdienst vorzubereiten und

feiern, sondern auch, IM die Probleme derruppeund dereinzelnenzl besprechen,
eiınen Aktionsplan entwerfen und durchzutführen Für diesekonkrete Glaubensftorm

146

Worte in der Konkretion unseres christlichen Glaubens manchmal nur so wenig greifen, 
bleibe dahingestellt. Jedenfalls besteht für den Christen die Forderung, daß er sich einer 
redlichen Antwort auf die Frage nicht entziehen darf, ob er die Wirklichkeit des Geistes 
der Freiheit, der Gott selbst ist, gebührend zur Kenntnis nimmt und ob er seine Ohren 
genügend spitztl 
Im Hinblick auf unser Thema dürfte es vor allem darauf ankommen, daß zunächst ein 
richtiges Verständnis dessen erreicht W\rd, was christlicher Glaube ist und will, um ihm 
dann möglichst ungehindert eine Ausdrucksform zu verleihen, die es jedem ermöglicht, 
seinen Glauben so zu leben, daß er ihn nicht bloß auf ein Jenseits vertröstet, sondern 
ihn auch an der Kraft des Diesseits, die Gott selbst ist, verantwortungsbewußt teilneh­
men läßt. 
Dies ist die Aufgabe, die man in Afrika wie anderswo in den sogenannten jungen Kir­
chen der Dritten Welt zu lösen versucht. 

3. Eigene Ausdrucksformen entwickeln und vermitteln 
Bei allen Überlegungen über die Möglichkeiten der Verlebencligung und eigenständigen 
Vertiefung des Christentums in Afrika drängt sich zunächst der Gedanke der traditio­
nellen afrikanischen Religion auf, mit deren Hilfe versucht wird, die wesenhafte Einheit 
von Glaube und Leben aufrechtzuerhalten. 
Trotz der Annahme und Verarbeitung von fremden Elementen gibt es ja unverwechsel­
bare afrikanische Lebensformen, die das Gesicht des afrikanischen Christentums kenn­
zeichnen und entscheidend zu prägen beginnen. Die Berücksichtigung dieser Lebensfor­
men darf nicht auf Kosten der Religion gehen; es soll vielmehr versucht werden, ihr 
eigene Ausdrucksformen zu verleihen, die nicht nur den Verstand, sondern auch das 
Herz berücksichtigen. Das Bemühen um die angesprochene Eigenständigkeit und Diffe­
renziertheit sei im folgenden noch etwas verdeutlicht. Man kehrt in den afrikanischen 
Kirchen, die alle nach dem Modell der europäischen Mutterkirchen aufgebaut sind, 
mehr und mehr dahin zurück, dem angestammten Gemeinschaftssinn stärker Rech­
nung zu tragen. Die in den christlichen Kirchen lange Zeit vermißte Erfahrung von Ge­
meinschaft, was nicht zuletzt den "importierten" Charakter der Religion des Missionars 
erkennen läßt, wird nun ausdrücklich in den Vordergrund gestellt. Die Substanz des 
christlichen Glaubens wird in die Substanz des Lebens integriert und umgekehrt. Aus 
dem "Wir" der Großfamilie und der Stammeszugehörigkeit wird das "Wir" der großen 
Glaubensgemeinschaft, in der Sinn und Orientierung erlebt und weitergegeben werden. 
In einer Zeit, in der Ein- und Umbrüche den Zusammenhalt der Menschen - gerade 
auch in Afrika - aufzulösen beginnen, kommt dieser Neubesinnung auf Werte und 
Grundlagen der Tradition eine entscheidende Bedeutung zu. Wenn sie berücksichtigt 
werden, wird den Afrikanern nicht nur ein ihrer Mentalität entsprechendes religiöses 
Leben ermöglicht, sondern auch jenen Menschen, denen die Gefahr einer Orientie­
rungslosigkeit droht, wird wieder ein Halt geboten. Die die Lebensbezüge umspannen­
de Funktion der traditionellen Stammesreligion muß voll berücksichtigt werden. Na­
türlich ist es nicht das Ziel, einfach Altes und Überholtes wiederaufleben zu lassen, 
sondern vielmehr den Sinn für eine neue Orientierung zu schärfen. 
Es ist daher z. B. sehr wichtig, daß der Ort des gemeinsamen Betens auch der Ort der 
gegenseitigen Hilfeleistung in alltäglichen Dingen ist. Man trifft sich nicht nur, um den 
Rosenkranz zu beten, Bibeltexte zu lesen, den nächsten Gottesdienst vorzubereiten und 
zu feiern, sondern auch, um die Probleme der Gruppe und der einzelnen zu besprechen, 
einen Aktionsplan zu entwerfen und durchzuführen. Für diese konkrete Glaubensform 

146 

;. 



und Glaubensstärke, die1aerdhafte Inkulturation des christlichen Glaubens ınen

Onnte, stehen die annten‚Kleinen Christlichen Gemeinschafte:  n Aus
ihnen erwächst den Kirchen Afrikas „vVon unten“ e1ıne ungeheure Innovationskraft, die,
wel sie ernsthaft ZUT Kenntnis geNOMMEN wird, auch die wissenschatftliche Arbeit des
afrikanischen Theologen absehbarer Zuk: entscheidend beeinflussen
Diechristlichemeinschaftbötebereınehancefürdie Stärkungerın unmittelba-

Nachbarschaft erlebten großen und Glaubensgemeinschaft, WenmIn sSie cht
zugleich der gemeiınsamen Geisterfahrung Nahrung schöpfte. (eist und (seistwir-
kungen gehören den Schwarzafrikaner ZUSamımen Wenn der Glaube, WIe bereits
esag(t, ach Anschauung und Gestalt verlangt, hat diese Gestalt den Schwarz-
afrıkaner MNur dann Konsistenz und Aussagekraft, s1e einer tiefen geistlichen Fr-
fahrung gründet, wıe dies den„Unabhängigen rikanischenKirche  n deutlichwird
Die Erfahrungen, die der Bas  15 gemacht werden, vVverraten eine Vitalität, diecht das
Ergebnis theologischerReflexion ist, auch wWenn diesewichtig ist. DerAufbruch un-
ten ist uch enin! Aufforderung die Theologie, e1Ne besondere Sensibilität für die Ga-
che des Glaubens und ihren Ausdruck 1 Empfinden des Volkes entwickeln.
Zu berücksichtigen ist Z.. der hohe Stellenwert, den Afrika die zwischenmenschli-
chen Beziehungen, die außer Alltag2uch derkultischen Fe  1erNAusdruck kom-
IMEN, einnehmen. Welch en Unterschied bei den Gottesdiensten ın den europäischen
enzwischen dem kühlen, distanzierten, Teil uch verklemmten Händedruck
beim Friedensgruß und dem lebendigen, dynamischen und bunten Treiben be der Li-
turgie Afrika! Hier ist die FeierderEucharistiewirklich eiıneFeier, einetröhlicheAnge-
legenheit, clie die Herzen die als gemeinsames Handeln angesehen wird und
nicht Aur als die Sache des Priesters ıIn Altar, der Ur beiwohnt. Das menschliche
Klima bei der Liturgiefeier ist eiıne Schwärmerei, sondern konkreter Ausdruck dafür,

Handeln 1m Glauben Ur dann andere glaubwürdig und überzeugend seın
v  r dieses andeln den Menschen erfaßt und nicht NUr als PT-

scheint, das rasch hinter sich und von dem sich dann schnell wieder
trennt uch VOT Mitgliedern der kirchlichen Hierarchie heute erkannt, Z..
die der TOMISC|  .  hen Messe eın Haupthindernis einen spontanen und tiefgrei-
fendenMitvollzugdarstellt. So stellt PeterKwasi Sarpong, BischofVonKumasi/Ghana,
fest „Be der Messe liest der Priester eın vorbereitetes Gebet, dessen Bedeutung den
einzelnen nicht unmittelbarklarwird eımttesdienst ist derAfrikaner naturgemäß
spontan und bezieht seine Schmach, se1ine Dürtftigkeit, seine Krankheiten mıit e1n.
das entgeht ihm, wenmn &. der römischen Messe beiwohnt“

wird aber heute versucht, den vorgegebenen Rahmen So auszuschöpfen, die
Meßfeier Grundlageürweıtere Entwicklung undVertiefung SOWIle eine
Ne des christlichen Lebens WIT

Schlußbemerkungen
Sollen Neue Wege tfür das afrikanische Christentum beschritten werden, muß auf Je-
den Fall der Mut aufgebracht werden, die starre rennung zwischen Glauben und All-
C Evangelisierung und menschlicher Entwicklung, zwischen Heiligem und Profa-
emMm, Leib und Geist, Verstand und überwinden.
Universalität, dienichtUniformitätbedeutet, kann US derVielfalt der Sichtweisen
und der menschlichen Erfahrungen entstehen, eren eigenständige ahrnehmung und
Vertiefung den Weg ZU[5r Förderung eiıner globalen Perspektive röffnet

147

und Glaubensstärke, die man erdhafte Inkulturation des christlichen Glaubens nennen 
könnte, stehen die sogenannten „Kleinen Christlichen Gemeinschaftenu in Afrika. Aus 
ihnen erwächst den Kirchen Afrikas „von untenu eine ungeheure Innovationskraft, die, 
wenn sie ernsthaft zur Kenntnis genommen wird, auch die wissenschaftliche Arbeit des 
afrikanischen Theologen in absehbarer Zukunft entscheidend beeinflussen dürfte. 
Die christliche Gemeinschaft böte aber keine Chance für die Stärkung der in unmittelba­
rer Nachbarschaft erlebten großen Lebens- und Glaubensgemeinschaft, wenn sie nicht 
zugleich aus der gemeinsamen Geisterfahrung Nahrung schöpfte. Geist und Geistwir­
kungen gehören für den Schwarzafrikaner zusammen. Wenn der Glaube, wie bereits 
gesagt, nach Anschauung und Gestalt verlangt, so hat diese Gestalt für den Schwarz­
afrikaner nur dann Konsistenz und Aussagekraft, wenn sie in einer tiefen geistlichen Er­
fahrung gründet, wie dies in den „Unabhängigen Afrikanischen Kirchenu deutlich wird. 
Die Erfahrungen, die an der Basis gemacht werden, verraten eine Vitalität, die nicht das 
Ergebnis theologischer Reflexion ist, auch wenn diese wichtig ist. Der Aufbruch von un­
ten ist auch eine Aufforderung an die Theologie, eine besondere Sensibilität für die Sa­
che des Glaubens und ihren Ausdruck im Empfinden des Volkes zu entwickeln. 
Zu berücksichtigen ist z. B. der hohe Stellenwert, den in Afrika die zwischenmenschli­
chen Beziehungen, die außer im Alltag auch in der kultischen Feier zum Ausdruck kom­
men, einnehmen. Welch ein Unterschied bei den Gottesdiensten in den europäischen 
Kirchen zwischen dem kühlen, distanzierten, zum Teil auch verklemmten Händedruck 
beim Friedensgruß und dem lebendigen, dynamischen und bunten Treiben bei der Li­
turgie in Afrika! Hier ist die Feier der Eucharistie wirklich eine Feier, eine fröhliche Ange­
legenheit, die die Herzen bewegt, die als gemeinsames Handeln angesehen wird und 
nicht nur als die Sache des Priesters am Altar, der man nur beiwohnt. Das menschliche 
Klima bei der Liturgiefeier ist keine Schwärmerei, sondern konkreter Ausdruck dafür, 
daß Handeln im Glauben nur dann für andere glaubwürdig und überzeugend zu sein 
vermag, wenn dieses Handeln den ganzen Menschen erfaßt und nicht nur als etwas er­
scheint, das man rasch hinter sich bringt und von dem man sich dann schnell wieder 
trennt. Auch von Mitgliedern der kirchlichen Hierarchie wird heute erkannt, daß z. B. 
die Struktur der römischen Messe ein Haupthindernis für einen spontanen und tiefgrei­
fenden Mitvollzug darstellt. So stellt Peter Kwasi Sarpong, Bischof von Kumasi/Ghana, 
fest: .Bei der Messe liest der Priester ein vorbereitetes Gebet, dessen Bedeutung für den 
einzelnen nicht unmittelbar klar wird. Beim Gottesdienst ist der Afrikaner naturgemäß 
spontan und bezieht seine Schmach, seine Dürftigkeit, seine Krankheiten mit ein. All 
das entgeht ihm, wenn er der römischen Messe beiwohnt.u 
Es wird aber heute versucht, den vorgegebenen Rahmen so auszuschöpfen, daß die 
Meßfeier zur Grundlage für weitere Entwicklung und Vertiefung sowie eine angemesse­
ne Gestaltung des gesamten christlichen Lebens wird. 

Schlußbemerkungen 
Sollen neue Wege für das afrikanische Christentum beschritten werden, so muß auf je­
den Fall der Mut aufgebracht werden, die starre Trennung zwischen Glauben und All­
tag, Evangelisierung und menschlicher Entwicklung, zwischen Heiligem und Profa­
nem, Leib und Geist, Verstand und Gefühl zu überwinden. 
Universalität, die nicht Uniformität bedeutet, kann nur aus der Vielfalt der Sichtweisen 
und der menschlichen Erfahrungen entstehen, deren eigenständige Wahrnehmung und 
Vertiefung den Weg zur Förderung einer globalen Perspektive eröffnet. 

147 


