
UÜURT KÜPPERS

Frömmigkeit Wandel und Bestand
anı Beispiel der Maiandacht*

Dieser Beitrag chichte der bietet eiınen nteressanten Überblick über Wandel und
Bestan:einer Frömmigkeitsform. Vielederberichteten Detailssind dzt 1urschwer
Die Zukunft derMaiandacht sieht der larfasser in ıner stärkeren Einbindung der sekundären Ma-
rienfrömm| IN prımare usfrömmigkeil Redaktion)

Zu den Eigenarten abendländischer Frömmigkeit zähl das ..  Ph.  änomen, auf dem
Weg der durch die feit einzelneAndachtsformen und „inhalte bestimmten Pe-
rioden anwachsen. Sie prägen eine Zeitlang weitgehend das religiöse Leben und trei

wiederan den Randzurück. Diese Feststellungtrifauch dieMarienverehrung
ZU, clie Generationen als die populärste Frömmigkeitsform schlechthin galt
„Hoch-Zeiten“ einer intensıven Marienfrömmigkeit lassen sich der 1m Barock
und im SOß. „‚Marianischen Jahrhundert  M der Zeit etwa zwischen 1850 und C  1$5-
machen. Dazwischen liegen Phasen, die durch große Zurückhaltung gegenüber diesem
emagekennzeichnet sind: die Kenaissance bzw. Reformation, dieAufklärung und
wWwIıe scheint auch cdie heutige Leit
„Mut Marienverehrung” SOa autet das Thema eıner deretztenVeröffentlichungen
des 1984 verstorbenen Karl KRahner.* befaßte sich darin mıit der Möglichkeit einer le-
gıtımen und theologisch einwandtreien Form der Verehrung der Gottesmutter. üch-
€  E1} stelit Rahner fest, heute den hschnitt der gebildeten Katholiken der
westlichen Welt 1e Marienverehrung kaum von besonderer Intensität und Ausdrück-
lichkeit bestimmt WIT:  d. Im Vergleich z.u früher scheint die Verehrung der Gottesmutter
geradezu abstrakt und blutleer geworden sSeın.
Diesem Befund steht jedoch die Mahnung des Zweiten Vatikanischen Konzils gCegEN-
ul  ber, die Verehrung der Gottesmutter, und VOT allem ihre liturgische Verehrung,
weiterhin tördern 67) Je nach den Verhältnissen, achZeit und Ort, ach Eigen-

und Veranlagung der Gläubigen, hat die Kirche im Laufe derahrhunderte verschie-
dene Formen der Marienverehrung anerkannt 66) Auch diese bräuche und
Andachtsübungen sollen entsprechend dem Wunsch der Konzilsväter weiterhin
schätzt undbewahrt bleiben. Nunerweıisensich jedoch1esevielfältigen Formen marıa-
nischer Frömmigkeit als zeitgebunden und somıit unterliegen sS1e dem Wechsel der Zeit

Überarbeitete und mıiıt Anmerkungen versehene Fassung e21Nes Vortrags, der beim „Dies academicus“” der
Kath.-Theol. Fakultä: der Universität Regensburg 198gehalten wurde. FürdieDruck! Julr-
den Beispiele die Feier der Maiandacht Im 1sStum Regensburg Ben entsprechende Belege uUSs ter-
reich ausgetausc
Zur Thematik derVolksfrömmigkeit verweisen auch auf frühere Artikel UNsSsererl Zeitschrift: Jung-

Untergang der Abendandacht?, in: ThPQ 121 (1973), 39 —43:; Hollerweger, Die Zuk; der
Volksandachten, — ders., |  Jas =‘.=l der Gemeinde, 133 (1985),
304—311
Diese Epoche umfaßt In die zwischen den iden Mariendogmen On und 1950. Nach

Auer spricht INan on einem „marianischen Jahrhundert‘ ders. Um die dogmatische Be-
gründung des katholischen Marienkultes, lll' im K (Marianische Studien, Bd. 3)' 1964,
21—38.36. Ausführliche Intormationen Dietet meıne demnächst gedruckt vorliegende Habilitations-

„‚Barocknahe Marienfrömmigkeit Industriezeitalter. Untersuch ZUr und Feier
der Maiandacht Deutschland und eu| Sprachgebiet“”, St Ölttilien 1957 (MThSt.H, Bd 27)

Rahner, }  S Marienverehrung, ders., zur Theologie 16 21—335 (erstmals
GuL 56, 1983, 163—173)

155

0, 

., 

KURT KOPPERS 

Frömmigkeit in Wandel und Bestand -
am Beispiel der Maiandacht* 

Dieser Beitrag zur Geschichte der Maiandacht bietet einen interessanten Überblick über Wandel und 
Bestand einer Frömmigkeitsform. Viele der berichteten Details sind sonst dzt. nur schwer zugänglich. 
Die Zukunft oder Maiandacht sieht der Verfasser in einer stärkeren Einbindung der sekundären Ma­
rienfrömmigkeit in die primäre Christusfrömmigkeit. (Redaktion) 

Zu den Eigenarten abendländischer Frömmigkeit zählt das Phänomen, daß auf dem 
Weg der Kirche durch die Zeit einzelne Andachtsformen und-inhalte in bestimmten Pe­
rioden anwachsen. Sie prägen eine Zeitlang weitgehend das religiöse Leben und treten 
dann wieder an den Rand zurück. Diese Feststellung trifft auch für die Marienverehrung 
zu, die Generationen als die populärste Frömmigkeitsform schlechthin galt. 
"Hoch-Zeiten" einer intensiven Marienfrömmigkeit lassen sich in der Gotik, im Barock 
und im sog. "Marianischen Jahrhundert", der Zeit etwa zwischen 1850 und 1950, 1 aus­
machen. Dazwischen liegen Phasen, die durch große Zurückhaltung gegenüber diesem 
Thema gekennzeichnet sind: die Renaissance bzw. Reformation, die Aufklärung- und 
wie es scheint auch die heutige Zeit. 
,,Mut zur Marienverehrung" - so lautet das Thema einer der letzten Veröffentlichungen 
des 1984 verstorbenen Karl Rahner. 2 Er befaßte sich darin mit der Möglichkeit einer le­
gitimen und theologisch einwandfreien Form der Verehrung der Gottesmutter. Nüch­
tern stellt Rahner fest, daß heute für den Durchschnitt der gebildeten Katholiken der 
westlichen Welt die Marienverehrung kaum von besonderer Intensität und Ausdrück­
lichkeit bestimmt wird. Im Vergleich zu früher scheint die Verehrung der Gottesmutter 
geradezu abstrakt und blutleer geworden zu sein. 
Diesem Befund steht jedoch die Mahnung des Zweiten Vatikanischen Konzils gegen­
über, die Verehrung der Gottesmutter, und zwar vor allem ihre liturgische Verehrung, 
weiterhin zu fördern (l.G 67). Je nach den Verhältnissen, nach Zeit und Ort, nach Eigen­
art und Veranlagung der Gläubigen, hat die Kirche im Laufe der Jahrhunderte verschie­
dene Formen der Marienverehrung anerkannt (l.G 66). Auch diese Gebräuche und 
Andachtsübungen sollen entsprechend dem Wunsch der Konzilsväter weiterhin ge­
schätzt und bewahrt bleiben. Nun erweisen sich jedoch diese vielfältigen Formen maria­
nischer Frömmigkeit als zeitgebunden und somit unterliegen sie dem Wechsel der Zeit. 

• Überarbeitete und mit Anmerkungen versehene Fassung eines Vortrags, der beim „Dies academicus" der 
Kath.-Theol. Fakultät der Universität Regensburg am 4.6.1986 gehalten wurde. Für die Drucklegung_wur­
den Beispiele für die Feier der Maiandacht im Bistum Regensburg gegen entsprechende Belege aus Oster­
reich ausgetauscht. 
Zur Thematik der Volksfrömmigkeit verweisen wir auch auf frühere Artikel unserer Zeitschrift:]. A. Jung­
mann, Untergang der Abendandacht?, in: ThPQ Ul (1973), 39-43; H. Hollerweger, Die Zukunft der 
Volksandachten, in: ThPQ 121 (1973), 43-50; ders., Das Beten in der Gemeinde, in: ThPQ 133 (1985), 
304-311. 

1 Diese Epoche umfaßt in etwa die Zeit zwischen den beiden Mariendogmen von 1854 und 1950. Nach 
]. Auer spricht man seit 1950 von einem .,marianischen Jahrhundert": vgl. ders., Um die dogmatische Be­
gründung des katholischen Marienkultes, in: Maria im Kult (Marianische Studien, Bd. 3), Essen 1964, 
21-38.36. - Ausführliche Informationen bietet meine demnächst gedruckt vorliegende Habilitations­
schrift „Barocknahe Marienfrömmigkeit im Industriezeitalter. Untersuchungen zur Geschichte und Feier 
der Maiandacht in Deutschland und im deutschen Sprachgebiet", St. Ottilien 1987 (MThSt.H, Bd. 27). 

2 Vgl. K. Rahner, Mut zur Marienverehrung, in: ders., Schriften zur Theologie 16 (1984), 321-335 (erstmals 
in: GuL 56, 1983, 163-173). 

155 



aher betont aps Paul seinem Apostolischen Schreiben _Marialis cultuS
Februar 1974 miıt Nachdruck, derartige Frömmigkeitsformen durchaus einer Ne-

form bedürfen onnen. nter Berücksichtigung einer gesunden Überlieferung soll da-
bei Überholtes rsetz: und Unvergänglichesalswertvoll herausgestellt werden Marialis
cultus Nr. 24£f)

Beispiel der Maiandacht, einer Andachtsform, die Deutschland se1t knapp 150
Jahren beheimatet ist, sollen folgenden Wandel und Bestand christlicher Frömmig-
keit aufgezeigt werden.

Der e..  reli  giöse und geistesgeschichtliche Hintergrund 19., ahrhundert
Wie jedeFrömmigkeitsform, ist auch dieMarienverehrung Inhalt und Formzeitge-
bunden Entsprechend wandelte sich die Gestalt Mariens: Wurde der Zeit der Gotik
die Verehrung der auserwählten Jungfrau gepflegt, die mıt dem menschgewordenen
Gottesschn als Multter aufs engste verbunden Wi SO lag ım Barock der Schwerpunkt
der Frömmigkeit auf der Verherrlichung der glorreichen Himmelskönigin Für den
hristen des ahrhunderts hingegen galt uneingeschränkt die romantisch-bieder-
meierliche Sicht der Gottesmutltter: siıe Wardie Holde, die Schöne, eın Ideal enschlich-
übermenschlicher Reinheit.? In Übereinstimmung damit kannte auch die
dieser Zeit ihren „Madonnenkult“ In dem die Gestalt Mariens ach einem Wort Fried-
richsVCHardenberg besser bekannt unter dem Namen „Noval  1s „in tausend Bil-
de  Tn  4 gesehen wurde. S0 muß die blühende Verehrung Mariens auch bewertet werden
VOT dem Hintergrund des säkularen „Mutterkultes der der Literatur und Kultur des
Biedermeier gepflegt wurde.? Kennzeichnend diese Epoche wurde e1ne romanıtı-
sche egeisterung les, S das Mittelalter erinnerte. der Kunst das
schließlich ZUT Neugotik und Neuromanik, der Musik, namentlich der ÖOper, traten
mittelalterliche Helden auf die religiösen Bereich die Neuscholastik
mit hrerRückkehr ten Formen der Theologie und Philosophieal Einfluß:; auf dem
Gebiet der Kirchenmusik kam CS, gefördert durch den Cäcilianismus, ZU Erneuerung
des Choralgesangs.
amıit Einklang stand die verstärkteWendungzten, mindestens vor-aufklä-
rerischen Andachtsformen, wıe sS1e auf dem Gebiet der Frömmigkeit aufbrach Gileich-

„unterirdisch strömend“ ebte die wohlvertraute Barockfrömmigkeit ım 'olk wel-
ter. Mit Hubensteiner 1st testzuhalten, sich „die Alltagsfrömmigkeit, die
Bürgertrömmigkeit, die Bauernfrömmigkeit, runde aum geändert hatte.® Dies
bedeutete, die ten Andachtsformen keineswegs einzuführen WarTen, s]1e WUu[-
denndeutlicheral die OÖbertläche gehoben und entwickelten bald ihre eigene Dyna-
mik Die Frömmigkeit des Jahrhunderts i1st charakterisiert worden alszverschie-

3 hierzu diemaßgebende Darstellung Mayer, Liturgie und 181nach ders. Die Litur-
gie in der euro; en  x istesgeschichte. Aufsätze, V, Severus, Darmstadt 1971,
97—184.163-—166; ders., Liturgie, RKRomantik undRestauration, — ol 246—310.261—263; ders.,

Humanismus und Liturgie, a. Ol 48—96
4 diesem von In Liedi -  - Novalis, Geistliche Lieder,

Werke und Briefe, V, Kelletat, München 1962, Gestalt Mariens in der deutschen
Literatur K.-J. Kuschel, der utschen Literatur des 20 Jahrhunderts, Handbuch der
Marienkunde. V, W. Beinert . 'etri, Regensburg 1984, 664 —

Sengle, Biedermeierzeit Deutsche Literatur Spannungsfeld zwischen RKestauration und Kevolu-

B Hubensteiner, und Frömmigkeit {n bayerischen Jahrhundert, all Grenzmar-
Hon 1815—1848, Bde., Stuttgart711
ken/Passauer 14 5—13.9

156

Daher betont Papst Paul VI. in seinem Apostolischen Schreiben ,,Marialis cultusu vom 
2. Februar 1974 mit Nachdruck, daß derartige Frömmigkeitsformen durchaus einer Re­
form bedürfen können. Unter Berücksichtigung einer gesunden Überlieferung soll da­
bei Überholtes ersetzt und Unvergängliches als wertvoll herausgestellt werden (Marialis 
cultus Nr. 24ff). 
Am Beispiel der Maiandacht, einer Andachtsform, die in Deutschland seit knapp 150 
Jahren beheimatet ist, sollen im folgenden Wandel und Bestand christlicher Frömmig­
keit aufgezeigt werden. 

1. Der religiöse und geistesgeschichtliche Hintergrund im 19. Jahrhundert 

Wie jede Frömmigkeitsform, so ist auch die Marienverehrung in Inhalt und Form zeitge­
bunden. Entsprechend wandelte sich die Gestalt Mariens: Wurde in der Zeit der Gotik 
die Verehrung der auserwählten Jungfrau gepflegt, die mit dem menschgewordenen 
Gottessohn als Mutter aufs engste verbunden war, so lag im Barock der Schwerpunkt 
der Frömmigkeit auf der Verherrlichung der glorreichen Himmelskönigin. Für den 
Christen des 19. Jahrhunderts hingegen galt uneingeschränkt die romantisch-bieder­
meierliche Sicht der Gottesmutter: sie war die Holde, die Schöne, ein Ideal menschlich­
übermenschlicher Reinheit.3 In Übereinstimmung damit kannte auch die Literatur 
dieser Zeit ihren "Madonnenkult", in dem die Gestalt Mariens nach einem Wort Fried­
richs von Hardenberg - besser bekannt unter dem Namen 11Novalis" - ,,in tausend Bil­
dern"4 gesehen wurde. So muß die blühende Verehrung Mariens auch bewertet werden 
vor dem Hintergrund des säkularen ,,Mutterkultes~ der in der Literatur und Kultur des 
Biedermeier gepflegt wurde. 5 Kennzeichnend für diese Epoche wurde eine romanti­
sche Begeisterung für alles, was an das Mittelalter erinnerte. In der Kunst führte das 
schließlich zur Neugotik und Neuromanik, in der Musik, namentlich der Oper, traten 
mittelalterliche Helden auf die Bühne. Im religiösen Bereich gewann die Neuscholastik 
mit ihrer Rückkehr zu alten Formen der Theologie und Philosophie an Einfluß; auf dem 
Gebiet der Kirchenmusik kam es, gefördert durch den Cäcilianismus, zur Erneuerung 
des Choralgesangs. 
Damit im Einklang stand die verstärkte Wendung zu alten, d. h. mindestens vor-aufklä­
rerischen Andachtsformen, wie sie auf dem Gebiet der Frömmigkeit aufbrach. Gleich­
sam „unterirdisch strömendu lebte die wohlvertraute Barockfrömmigkeit im Volk wei­
ter. Mit Benno Hubensteiner ist festzuhalten, daß sich ,,die Alltagsfrömmigkeit, die 
Bürgerfrömmigkeit, die Bauernfrömmigkeit, im Grunde kaum geändertu hatte. 6 Dies 
bedeutete, daß die alten Andachtsformen keineswegs neu einzuführen waren, sie wur­
den nur deutlicher an die Oberfläche gehoben und entwickelten bald ihre eigene Dyna­
mik. Die Frömmigkeit des 19. Jahrhunderts ist charakterisiert worden als aus verschie-

3 Vgl. hierzu die maßgebende DarstellungbeiA. L. Mayer, Liturgie und Barock, zitiert nach: ders., Die Litur­
gie in der ew-opäischen Geistesgeschichte. Ges. Aufsätze, hg. v. E. v. Severus, Darmstadt 1971, 
97-184.163-166; ders., Liturgie, Romantik und Restauration, a. a. 0., 246-310.261-263; ders., Renais­
sance, Humanismus und Liturgie, a. a. 0., 48-96.90. 

4 Zu diesem von Novalis in seinen .Geistlichen Liedern• geprägten Bild vgl. Novalis, Geistliche Lieder, in: 
Werke und Briefe, hg. v. A. Keiletat, München 1962, 102. -Zur Gestalt Mariens in der späteren deutschen 
Literatur vgl. K.-J. Kuschel, Maria in der deutschen Literatur des 20. Jahrhunderts, in: Handbuch der 
Marienkunde. Hg. v. W. Beinert u. H. Petri, Regensburg 1984, 664-718. 

5 Vgl. F. Sengle, Biedermeierzeit. Deutsche Literatur im SpaMungsfeld zwischen Restauration und Revolu­
tion 1815-1848, 3 Bde., Stuttgart 1971-1980, I 59-61. 

6 B. Hubensteiner, Kirche und Frömmigkeit im bayerischen 19. Jahrhundert, in: 0stbairische Grenzmar­
ken/Passauer Jb, 14 (1972), 5-13.9. 

156 

,!.• 



denen Schichten bestehend, die oft mehr eın Gegen- als eın Ineinander darstellten.?
Dennoch blieb der gesunde Kern echter Frömmigkeit rhalten Typisch dafür S1N.| jene
barocken Andachtstormen, diebesonders das Sinnenhafte ansprechen; bei der Maian-
dacht spielten neben innigen edern und Gebeten VOI allem Blumen, und die
Abendstimmung eıne eigene Rolle Die Sehnsucht nach dem Alten, Bewährten stillte
SIC Rückgriff auf Überliefertes und verschloß sich gleichzeitig weitgehend lem
Neuen. Die Analyse einzelner Frömmigkeitsformen macht deutlich, wıe sehr diese dem
Herkömmlichenverhaftet SIN  d; auch diegnEndedes ahrhunderts starkgeför-
derte Verehrung des Herzens Jesu eın Thema auf, das 1 Barock bereits weıt
verbreitet LA  Var.,
Im Laute des ahrhunderts entwickelte die streng katholische Frömmigkeit einen
Zug Zum Demonstrativen, einen Drang Z außerlich sichtbaren Frömmigkeitstormen,
wIıe sS]e auch der öffentlichen, ONn zahlreichen ne  ern besuchten Maiandacht
erkennbar wird. Auffallend ist der orößer werdende Abstand zwischen dem Kern der
Frömmigkeit und ihrer Formenwelt einerseits und dem gelstigen Klima „draußen der
Welt“ andererseits. Vor allem nach 1850 wurde dies immer offensichtlicher. Wurde bis
dahin dieICoch auf der Woge der Romantik getragen, die als Reaktion auf Ratio-
nalismus und Aufklärung die religiösen Werte wiederentdeckt hatte, SO trat ach der
ahrhundertmitte eıne entscheidendeenein.® ährend die Epoche des Biedermei-

Kunst und Literatur politisch die Zeit Vorm:  arz  H  z mıit der Revolution VvVon 18
zı Fnde gıng, blieb die Frömmigkeit och lange Zeit im Geistlichen Biedermeier“ VeOeT-

haftet
Peter Hamann stellte 1954 seiner auf den altbayerischen aum begrenzten arstel-
lung des Geistlichen Biedermeierheraus, die Von ihm als „‚Kirchliches Biedermeier“
bezeichnete Epoche den SO üblichen Zeitraum zwischen dem Wiener Kongrel3 und
der Revolution von 18480 überschreitet Das Geistliche Biedermeier endet ihn
-  pr mıt der Märzrevolte, sondern reich!  gn bis Ersten Vatikanum !! estätigt wird
1ese Auffassung VOonNn seiten der Literaturwissenschaft. Friedrich Sengle weiıst seiner
mehrbändigen Darstellung „Biedermeierzeit“ das Verhältnis Von spezifisch katho-
lischer teratur übrigen deutschen Literatur eiıne wiıe . ı)  s „Phasenver-

7 Hausberger/B. Hubensteiner., Bayerische Kirchenges:  tel München 1985, Schwaiger,
Frömmigkeit bayerischen KRaum, GründelHeg.), Spiritualität Meditation GebetTheol Kon-

Kath.-Theol Fakultä Universität München, 2' München 1974, 108—128
.

8 We.i;s'‚.Der Ultramontanismus. Grundlage Vorgeschichte Struktur, Bayerische Lan-
desgeschichte A  1' (1978), 821—871.843; Aubert, Vaticanum (Geschichte ökumen. Konzilien, Bd 12),

1965,
Zum unterschiedlichen Sprachgebrauch politisch: Ormärz, Biedermeier Hosp, Kir-
che terrei Vormärz 1815—1850 (Forschungen Z Kirchengeschichte Österreichs, Bd. 9)I Wien
1971, 1 'g der rchenhistoriker spricht „Kirchlichen I ormärz“ bzw. ‚Geistlichem Biedermeier“”,

Hausbergzger, Klemens Maria Hotbauer (1751—1820) und katholische Restauration in Österreich,
Beiträge ZUur Geschichte des Bistums Regensburg 353—366.365; Hamann, Geistliches Bieder-
meıljer 1M altbayerischen Raum, 1954, 164|  _>
Vel Sengle (oben 1,

Hamann oben 6F Diese VOnNn B. Hubensteiner oben Anm übernommene Auffassung,
a. a O., 7' blieb nicht ohne dennoch ist cie Vel Z. Rutz, Obrigkeitliche Seelsorge.
Die Pastoral 1m Bistum Passauyu bis Univ. Passau, „  S Theol., Bd 4l
Passau 1984, 014 —96 KutzkritisiertU, d., —„Biedermeier“ kulturhistorischer Begriff nicht ein-

Grun
eutigem Inhalt und unterschiedlichen Beurteilungsmöglichkeiten sel, dennoch 991e „‚wesentliche

von Kirche und Seelsorge trefflich charakterisiert”, OI 94t. Wie jedoch
deutlich macht, der ‚Geistliches Biedermeier”, den dieser selhbst verwendet, durchaus

end, engle (oben 37—

157

... 

; 

denen Schichten bestehend, die oft mehr ein Gegen- als ein Ineinander darstellten. 7 

Dennoch blieb der gesunde Kern echter Frömmigkeit erhalten. Typisch dafür sind jene 
barocken Andachtsformen, die besonders das Sinnenhafte ansprechen; bei der Maian­
dacht spielten neben innigen Liedern und Gebeten vor allem Blumen, Lichter und die 
Abendstimmung eine eigene Rolle. Die Sehnsucht nach dem Alten, Bewährten stillte 
sich im Rückgriff auf Überliefertes und verschloß sich gleichzeitig weitgehend allem 
Neuen. Die Analyse einzelner Frömmigkeitsformen macht deutlich, wie sehr diese dem 
Herkömmlichen verhaftet sind; auch die gegen Ende des 19. Jahrhunderts so stark geför­
derte Verehrung des Herzens Jesu griff nur ein Thema auf, das im Barock bereits weit 
verbreitet war. 
Im laufe des 19. Jahrhunderts entwickelte die streng katholische Frömmigkeit einen 
Zug zum Demonstrativen, einen Drang zu äußerlich sichtbaren Frömmigkeitsformen, 
wie sie auch in der öffentlichen, von zahlreichen Teilnehmern besuchten Maiandacht 
erkennbar wird. Auffallend ist der größer werdende Abstand zwischen dem Kern der 
Frömmigkeit und ihrer Formenwelt einerseits und dem geistigen Klima ,,draußen in der 
Welt" andererseits. Vor allem nach 1850 wurde dies immer offensichtlicher. Wurde bis 
dahin die Kirche noch auf der Woge der Romantik getragen, die als Reaktion auf Ratio­
nalismus und Aufklärung die religiösen Werte wiederentdeckt hatte, so trat nach der 
Jahrhundertmitte eine entscheidende Wende ein. 8 Während die Epoche des Biedermei­
er in Kunst und Literatur - politisch die Zeit Vormärz9 - mit der Revolution von 1848 
zu Ende ging, blieb die Frömmigkeit noch lange Zeit im ,,Geistlichen Biedermeier" ver­
haftet. 
Peter Hamann stellte 1954 in seiner auf den altbayerischen Raum begrenzten Darstel­
lung des Geistlichen Biedermeier heraus, daß die von ihm als "Kirchliches Biedermeier" 
bezeichnete Epoche den sonst üblichen Zeitraum zwischen dem Wiener Kongreß und 
der Revolution von 184810 überschreitet. Das Geistliche Biedermeier endet für ihn 
nicht mit der Märzrevolte, sondern reicht bis zum Ersten Vatikanum.11 Bestätigt wird 
diese Auffassung vonseiten der Literaturwissenschaft. Friedrich Sengle weist in seiner 
mehrbändigen Darstellung aBiedermeierzeit" für das Verhältnis von spezifisch katho­
lischer Literatur zur übrigen deutschen Literatur eine - wie er es nennt - .,Phasenver-

., Vgl. K. Hausberger/B. Hubensteiner, Bayerische Kirchengeschichte, München 1985, 322; G. Schwaiger, 
Frömmigkeit im bayerischen Raum, in: J. Gründel (Hg.), Spiritualität - Meditation - Gebet. Theol. Kon­
taktstudium d. Kath.~eol. Fakultät d. Universität München, Bd. 2, München 1974, 108-128. 
220-222.125. 

8 Vgl. 0. Weiss, Der Ultramontanismus. Grundlage- Vorgeschichte - Struktur, in: Zs. f. Bayerische Lan­
desgeschichte41 (1978), 821-871.843; R. Aubert, Vaticanuml (Geschichted. ökumen. Konzilien, Bd.12), 
Mainz 1965, 14. 

9 Zum unterschiedlichen Sprachgebrauch- politisch: Vormärz, kulturell: Biedermeier-vgl. E. Hosp, Kir­
che Osterreichs im Vormärz 1815-1850 (Forschungen z. Kirchengeschichte Osterreichs, Bd. 9), Wien 
1971, 16; der Kirchenhistoriker spricht vom ,.Kirchlichen Vormärz" bzw. ,.Geistlichem Biedermeier", vgl. 
K. Hausberger, I<lemens Maria Hofbauer (1751-1820) und die katholische Restauration in Österreich, in: 
Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg 18 (1984), 353-366.365; P. Hamann, Geistliches Bieder­
meier im altbayerischen Raum, Regensburg 1954, 164f. 

10 Vgl. Sengle (oben Anm. 5) 1, S. X. 
11 Vgl. Hamann (oben Anm. 9) 6f. - Diese von B. Hubensteiner (oben Anm. 6) übernommene Auffassung, 

a. a. 0., 7, blieb nicht ohne Kritik, dennoch ist sie zutreffend. Vgl. z. B. 0. Rutz, Obrigkeitliche Seelsorge. 
Die Pastoral im Bistum Passau von 1800 bis 1918 (Schriften d. Univ. Passau, Reihe Kath. Theol., Bd. 4), 
Passau 1984, 94-96. - Rutz kritisiert u. a., daß „Biedermeier" ein kulturhistorischer Begriff mit nicht ein­
deutigem Inhalt und unterschiedlichen Beurteilungsmöglichkeiten sei, dennoch sieht er „wesentliche 
Grundschwingungen von Kirche und Seelsorge ... trefflich charakterisiert~ a. a. 0., 94f. - Wie jedoch 
Sengle deutlich macht, ist der Begriff .,Geistliches Biedermeier", den dieser selbst verwendet, durchaus zu­
treffend, vgl. Sengle (oben Anm. 5) I 137-144. 

157 



schieb nach.! Kennzeichen eser spezifisch katholischen teratur ist eın Verhaf-
tetseın Barocktraditionen Wie diese katholische Literatur der übrigen teratur
„nachhinkte“ SO ist auch die Frömmigkeit eine derartige Phasenverschiebung
zumachen. hes nich:  rr Nur die Marienverehrung, uch hier 1eses Phäno-
TneNn besonders deutlich Al erkennen ist die religiöse „Muttergottes“-Verehrung blieb
gleichsam konstant, während s]1e säkularen mfeld zurücktrat.!®
Auch auf einem anderen Gebiet kam o Zu Spannungen zwischen dem religiösen und
weltlichen Lebensbereich. Die Industrialisierung gilt unbestritten als die epochale Lei-

des Jahrhunderts.!* Sie eitete einen Wandel den Lebensbedin-
gSungen der damaligen Menschen ein. echnik, Maschine, Fabrik, j1ese Wirklichkeiten
charakterisieren einen Vorgang, der den dreißiger begann, sich verstärkt seit
der ahrhundertmitte fortsetzte und Deutschland vielerlei Hinsicht weitgehend i11171-

gestaltete Doch 1Im wirtschaftlichen und sozialen Bereich derAufbruch das
dustriezeitaltervoranschritt, blieb der religiöse Bereich weitgehend dem Biedermeier
verhaftet Möglicherweise bot ezunächst eın den damaligen Menschen,
dergesternnoch als KleinbauerundHeimarbeiterundheutealFabrikarbeiterseın Brot
verdiente. Zu konstatieren ist, die Arbei VOFr allem die Fabrikarbeiter, immer
wieder als eifrige Besucher derMaianda:genannt werden. Ausdrücklich 1111} ıhret-
willen verlegte INan die Maiandachten auf den frühen Morgen der späten Abend
Doch der Zwiespalt zwischen einer ach rückwärts gewandten, konservativen Fröm-
migkeit und dem modernen, weitgehend entchristlichten Leben, brach unaufhaltsam
auf Vielleicht ist auch dieserDifferenzeınGrund zZu sehen, dieKirchewäh-
rend des ahrhunderts die Arbeiterschaft verloren hat.

Wurzeln und Vorläufer der Maiandacht
Die Verehrung Mariens Mai der richtiger Frühling, denn „Maienzeit“ ist
ächst der Name diese Jahreszeit istgschon ttelalter bezeugt, S1IE nat
jedoch nich muit der heute üblichen Maiandacht gemein.*®
he der Maiandacht reichen vielmehr einem anderen mittelalterlichen
Brauch, der Passionsfrömmigkeit, und Bitten itterung
bestimmt ist Quellen dieser Zeit sprechen davon, ZUM Maibeginn einen Geistlichen
Maı zu setzen, ein! besondere Form der Kreuzverehrung Zzu üben. Finer der e1ın-
flußreichsten Vertreter ıst der Mystiker Heinrich Seuse (T 1366).17 Jener ‚Geistliche

Sengle eb! 114
13 Vol E  Nipperdey, Deutsche —1ünchen 1983, 178 Bedeutung der Indu-

In grö usammenhang Nipperdey78—248; Greschat, Zeitalterder Indu-
striellen Revolution. Christentum Vor der Moderne (Christentum 11), Stuttgart
U. 1980, 63—75.148 —151
Pius bezeichnete dies als den „großen dal Jahrhunderts”.

Küppers, Die Maiandacht Beispiel volksnaher Frömmigkeit, (1986), 2—112
— Zum fo den ferner: Thurston, popular devotions. The dedication of the onth of
may to Our Lady, The Monthon 470-—483:; Kneller, Ursprung und Entwicklung
der Maianda:  ‚p Pastorbonus 18 1906) 337—348; B Metzler, DieMarien-Maiandacht in ihrer histo-
rischen Entwicklung Ausbreitung, Katholik 1909) II 100—125, 177—188, 262—282 (im fol-
gendenzı etzler); ders., Marien-Maiandacht. Entstehung, Entwicklung und Ausbrei-

Marja39 (1963), 129 —1583; ders.,
Aul 89—101; rootens, meimaanı  d tot Mariamaand, De Standaard

ligen OD meimaand totr Mariamaand, 264—267;
Besutti, cerche sulla storja della mariologia 1800 Vaticano IL, Koma 1982, 01—108

Kap. „Wie er begie den meigen, Heinrich Seuse, eutsche Schriften, hrsg.
Bihlmeyer, tu! (unveränd. eudr.

158

schiebung" nach. u Kennzeichen dieser spezifisch katholischen Literatur ist ein Verhaf­
tetsein in Barocktraditionen. Wie diese katholische Literatur der übrigen Literatur 
11nachhinkte" - so ist auch für die Frömmigkeit eine derartige Phasenverschiebung aus­
zumachen. Dies gilt nicht nur für die Marienverehrung, wenn auch hier dieses Phäno­
men besonders deutlich zu erkennen ist: die religiöse ~uttergottes" -Verehrung blieb 
gleichsam konstant, während sie im säkularen Umfeld zurücktrat.13 

Auch auf einem anderen Gebiet kam es zu Spannungen zwischen dem religiösen und 
weltlichen Lebensbereich. Die Industrialisierung gilt unbestritten als die epochale Lei­
stung des 19. Jahrhunderts.14 Sie leitete einen enormen Wandel in den Lebensbedin­
gungen der damaligen Menschen ein. Technik, Maschine, Fabrik, diese Wirklichkeiten 
charakterisieren einen Vorgang, der in den dreißiger Jahren begann, sich verstärkt seit 
der Jahrhundertmitte fortsetzte und Deutschland in vielerlei Hinsicht weitgehend um­
gestaltete. Doch während im wirtschaftlichen und sozialen Bereich der Aufbruch in das 
Industriezeitalter voranschritt, blieb der religiöse Bereich weitgehend dem Biedermeier 
verhaftet. Möglicherweise bot er zunächst ein Refugium für den damaligen Menschen, 
der gestern noch als Kleinbauer und Heimarbeiter und heute als Fabrikarbeiter sein Brot 
verdiente. Zu konstatieren ist, daß die Arbeiter, vor allem die Fabrikarbeiter, immer 
wieder als eifrige Besucher der Maiandachten genannt werden. Ausdrücklich um ihret­
willen verlegte man die Maiandachten auf den frühen Morgen oder späten Abend. 
Doch der Zwiespalt zwischen einer nach rückwärts gewandten, konservativen Fröm­
migkeit und dem modernen, weitgehend entchristlichten Leben, brach unaufhaltsam 
auf. Vielleicht ist auch in dieser Differenz ein Grund dafür zu sehen, daß die Kirche wäh­
rend des 19. Jahrhunderts die Arbeiterschaft verloren hat.15 

2. Wurzeln und Vorläufer der Maiandacht 
Die Verehrung Mariens im Mai - oder richtiger im Frühling, denn 11Maienzeit" ist zu­
nächst der Name für diese Jahreszeit - ist zwar schon im Mittelalter bezeugt, sie hat 
jedoch nichts mit der heute üblichen Maiandacht gemein.16 

Die Wurzeln der Maiandacht reichen vielmehr zu einem anderen mittelalterlichen 
Brauch, der von Passionsfrömmigkeit, Kreuzverehrung und Bitten um gute Witterung 
bestimmt ist. Quellen dieser Zeit sprechen davon, zum Maibeginn einen Mistlichen 
Mai" zu setzen, d. h. eine besondere Form der Kreuzverehrung zu üben. Einer der ein­
flußreichsten Vertreter ist der Mystiker Heinrich Seuse (t 1366).17 Jener Mistliche 

12 Vgl. Sengle ebda. 114. 
13 Vgl. ebda. 361f. 
H Vgl. Th. Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800-1866, München 1983, 178. - Zur Bedeutung der Indu­

strialisierung vgl. in größerem ZusammenhangNipperdey 178-248; M. Greschat, Das Zeitalter der Indu­
striellen Revolution. Das Christentum vor der Modeme (Christentum u. Gesellschaft, Bd. 11), Stuttgart 
u. a. 1980, 63-75.148-151. 

15 Pius XI. bezeichnete dies als den „großen Skandal des 19. Jahrhunderts•. 
16 Vgl. K. Küppers, Die Maiandacht als Beispiel volksnaher Frömmigkeit, in: RQ 81 (1986), 102-112.102. 

- Zum fo]genden vgl. ferner: H. Thurston, Our popular devotions. m. The dedication of the month of 
may toOur Lady, in: The Month (London) 97 (1901), 470-483; C. A. Kneller, Ursprung und Entwicklung 
der Maiandacht, in: Pastor bonus 18 (1906), 337-348; J. B. Metzler, Die Marien-Maiandacht in ihrer histo­
rischen Entwicklung und Ausbreitung, in: Der Katholik (1909) I, 100-125, 177-188, 262-282 (im fol­
genden zitiert als Metzler); ders., Die Marien-Maiandacht. Ihre Entstehung, Entwicklung und Ausbrei­
tung, in: ZAM 3 (1928), 89-101; P. Grootens, Van meimaand tot Mariamaand, in: De Standaard van 
Maria39(1963), 129-158; ders., Enkeleaanvulligenop„vanmeimaand totMariamaand, ebda. 264-267; 
G. M. Besutti, Ricerche sulla storia della mariologia dal 1800 al Vaticano II, Roma 1982, 91-108. 

11 Vgl. Leben Seuses. Kap. XII: .,Wie er begie den meigen", in: Heinrich Seuse, Deutsche Schriften, hrsg. v. 
K. Bihlmeyer, Stuttgart 1907 (unveränd. Neudr. Frankfurt 1961), 32f. 

158 



Maı steht Beziehung zum damaligen Fest Kreuzauffindung (3 Mai) und ZUur Kreuz-
oder Bittwoche vor Christi Himmeltahrt Anknüpfend an den Brauch des Wettersegens,
der Von Kreuzauffindung avielerorts erteilt wurde, entwickelte sich VOTLT Allem in den
rheinischen und fränkischen DiözesenSCIBENEC Bittandacht um gute Witterung das
sogenannte „Maigebet“ Zu Beginn des 18 ahrhunderts csind ach Mißernten ent-
sprechende Gebete den Bistümern rler, Mainz, Worms Speyer SOWIe Bamberg
und Würzburg eingeführt worden Dieses „Maigebet vielfach schon als „Maian-
dacht bezeichnet hblieb der jahreszeitlich pragten Frömmigkeit neben den
Bittagenbisweıt 1N$s Jahrhundert erhalten FinmarianischerAspekt ıst diesem Gebet
noch völlig ftremd Kern des aigebetes ist vielmehr die Bitte Ernte die Blüte
soll VO Schaden bewahrt werden und Frucht reifen können
Mıt Aufkommen der Marien-Maiandacht lag jedoch ahe, die TaXıls des
traditionellen Maigebetes anzuknüpfen und unter Betonung der Marienverehrung
derzubeleben Dies 4104 eichter als vielerorts das Maigebet schon durch das blo-
ße Bete:  } des Rosenkranzes in RichtungS marianischen Frömmigkeit umgeformt
und angereichert worden Wa
Auch das Motiv der Blüte wurde der Maiandacht aufgegriffen allerdings bald auf
die Blumen-Blüte reduziert SO der eigentliche Kern, nämlich die ıtte 3 jJeser
Blüte mOSFrucht reifen, verloren Die Interpretation passender Bibelstellen

VOT allemHoheslied 2 IchbinSBlume auf den J1esen eiNe Lilie derTäler“
Edazu, den Mai als Blüten- und Blumenmonat der Gottesmutter zu weihen

3 Die Einführung der Maiandacht in  z den D:  ..  10zesen des deutschen Sprachgebietes
ıe ers) Öffentlich in e1LNer Kirche gefeierte Maiandacht fand 11n Jahre 1784 in
rrara /Italien sotatt 19 Maı jeses Jahres begannen die Kamillianer, allabendlich
währenddes HaNzeN Monats marianisch Maiandachte: zZUu halten DieseJern
bestandenu aus Betrachtungen Gebeten Gesängen, der Lauretanischen Litanei und
bestimmten JTugendübungen jeden Tag, den sogenannten Flores Marılanı den

bildete der sakramentale Segen
1ese Form der Marien-Maiandacht setzte sich Von rasch in Italien durch
Als Ööffentliche Andacht fand ber clie französischsprachigen Länder namentlich
Frankreich und gien bald den Weg 5 deutsche Sprachgebiet den schweizeri-
schen Diözesen verbreitete sich dieZ Andacht seıt 1Ql  R weıter
wurde 1829 offiziell eingeführt 21 Um die Mitte des Jahrhunderts konnte sich
auch sterreich verstärkt durchsetzen

Deutschland wurde die erste Maiandacht 1841 Kloster der Frauen VOmMmM

en  ® in  vu München-Haidhausen gefeiert Die us Frankreich kommenden

Brück Geschichte der Mainzer Mai-Andacht ın d Bistum Mainz 5 357-— 368
363—365; Küppers (oben 16), 102f

Z.. Ferrini, 1DE centenanrıo della divozione Dubblica e  € solenne F_p] di 1Agg1O CONsacrato
a Maria, Roma 1883, 44f; Küppers, Wandlungsfähig. 20000 Jahre Marien-Maiandacht, Gottesdienst

57—509
Zurrel!derMaiandacht in derSchweiz ichtlichesüber die Entstehung undAusbreitung
der Mai-Andacht der Schwe:  1Z, in Schweizerische Kirchenzeitung 1—13. 139—140

20 231—234 Küppers (o! 16) 103
—14 153—155 Origine et progres du S  E de Marie Suisse, in Collection Historiques

Pfleger, Zur Geschichte der Marien-Maiandacht im Elsaß 5 Straßburger Diözesanblatt 31 (1912),
63—176 Der Straßburger Münsterprediger Simon Ferdinand Mühe KevelaerO
—15 Burg, Un apotre dela charite Simon-Ferdinand Mühe 1788 —1865 Mulhouse 1965 129f

22 Metz. (oben 16) 2772 Sion 1842) 472

159

Mai" steht in Beziehung zum damaligen Fest Kreuzauffindung (3. Mai) und zur Kreuz­
oder BittwochevorChristiHimmelfahrt. Anknüpfend an den Brauch des Wettersegens, 
der von Kreuzauffindung an vielerorts erteilt wurde, entwickelte sich vor allem in den 
rheinischen und fränkischen Diözesen eine eigene Bittandacht um gute Witterung, das 
sogenannte "Maigebet".18 Zu Beginn des 18. Jahrhunderts sind nach Mißernten ent­
sprechende Gebete in den Bistümern Trier, Mainz, Worms, Speyer sowie in Bamberg 
und Würzburg eingeführt worden. Dieses ~aigebet" - vielfach schon als "Maian­
dacht" bezeichnet - blieb in der jahreszeitlich geprägten Frömmigkeit neben den 
Bittagen bis weit ins 19. Jahrhundert erhalten. Ein marianischer Aspekt ist diesem Gebet 
noch völlig fremd. Kern des Maigebetes ist vielmehr die Bitte um gute Ernte: die Blüte 
soll vor Schaden bewahrt werden und zur Frucht reifen können. 
Mit Aufkommen der neuen Marien-Maiandacht lag es jedoch nahe, an die Praxis des 
traditionellen Maigebetes anzuknüpfen und unter Betonung der Marienverehrung wie­
derzubeleben. Dies ging umso leichter, als vielerorts das Maigebet schon durch das blo­
ße Beten des Rosenkranzes in Richtung einer marianischen Frömmigkeit umgeformt 
und angereichert worden war. 
Auch das Motiv der Blüte wurde in der Maiandacht aufgegriffen, allerdings bald auf 
die Blumen-Blüte reduziert - so daß der eigentliche Kern, nämlich die Bitte, aus dieser 
Blüte möge eine Frucht reifen, verloren ging. Die Interpretation passender Bibelstellen 
- vor allem Hoheslied 2, 1: "Ich bin eine Blume auf den Wiesen . . . eine Lilie der Täler" 
- führte dazu, den Mai als Blüten- und Blumenmonat der Gottesmutter zu weihen. 

3. Die Einführung der Maiandacht in den Diözesen des deutschen Sprachgebietes 

Die erste öffentlich in einer Kirche gefeierte Maiandacht fand im Jahre 1784 in 
Ferrara/Italien statt.19 Im Mai dieses Jahres begannen die Kamillianer, allabendlich 
während des ganzen Monats marianisch geprägte Maiandachten zu halten. Diese Feiern 
bestanden u. a. aus Betrachtungen, Gebeten, Gesängen, der Lauretanischen Litanei und 
bestimmten Tugendübungen für jeden Tag, den sogenannten "Flores Mariani"; den Ab­
schluß bildete der sakramentale Segen. 
Diese Form der Marien-Maiandacht setzte sich von Ferrara aus rasch in Italien durch. 
Als öffentliche Andacht fand sie über die französischsprachigen Länder, namentlich 
Frankreich und Belgien, bald den Weg ins deutsche Sprachgebiet. In den schweizeri­
schen Diözesen verbreitete sich die neue Andacht seit 1808 immer weiter. 20 Im Elsaß 
wurde sie 1829 offiziell eingeführt. 21 Um die Mitte des 19. Jahrhunderts konnte sie sich 
auch in Österreich verstärkt durchsetzen. 
In Deutschland wurde die erste Maiandacht im Jahre 1841 im Kloster der Frauen vom 
Guten Hirten in München-Haidhausen gefeiert. 22 Die aus Frankreich kommenden 

18 Vgl. A.-Ph. Brück, Geschichte der Mainzer Mai-Andacht, in: Jb. f. d. Bistum Mainz 5 (1950), 357-368. 
363-365; K. K.üppers (oben Anm. 16), 102f. 

19 Vgl. z. B. G. Ferrini, D primo centenario della divozione pubblica e solenne del mese di maggio consacrato 
a Maria, Roma 1883, 44f; K. Küppers, Wandlungsfähig. 200 Jahre Marien-Maiandacht, in: Gottesdienst 
18 (1984), 57-59. 

20 Zur Verbreitung der Maiandacht in der Schweiz vgl. Geschichtliches über die Entstehung und Ausbreitung 
der Mai-Andacht in der Schweiz, in: Schweizerische Kirchenzeitung (1857), 131-133, 139-140, 
147-149, 153-155; Origine et progres du mois de Marie en Suisse, in: Collection de Precis Historiques 
20 (1871), 231-234; Küppers (oben Anm. 16) 103f. 

21 Vgl. L. Pfleger, Zur Geschichte der Marien-Maiandacht im Elsaß, in: Straßburger Diözesanblatt 31 (19U), 
163-176; ders., Der Straßburger Münsterprediger Simon Ferdinand Mühe 1788-1865, Kevelaer 21929, 
156-159; A. M. Burg, Un apotre de lacharite, Simon-Ferdinand Mühe 1788-1865, Mulhouse 1965, U9f. 

22 Vgl. Metzler (oben Anm. 16) 272; Sion 11 (1842) 472. 

159 



Ordensfrauen hatten diese PraxisS ihrer Heimat mitgebracht und nahmen
UncC! wieder auf Die itumstände und das religiöse Klima der Wart der
Verbreitung der Maiandacht gunst1g Ein ultramontaner Zug hatte die Bevölkerung
erfaßt gerade auch cClie führenden Katholiken Münchens Die künftigen Führer
dieser traditionellen Richtung zähl; zZu den Befürwortern dieser Maifrömmigkeit s

beispielsweiseder KardinalAugustVonReisach (  —18 se1t 1841Koadju-
tor in München, SE Generalvikar Friedrich Windischmann (1811—1861);Mit-
gliederdes Görreskreises Treffendcharakterisiert distanzierterBeobachter, derV
Sailer und der Alilgäuer Erweckungsbewegung Magnus Jocham 808—1:
das Verhalten dieser Erztrommen in üunchen G schreibt
„Ich 111 diese hyperorthodoxe lasche hineingewo: orden W Dornenschlehe unter die über-
siißen Trauben Diesen galt) die besondere und ausgezeichnete Verehrung der Mutter Gottes

CHLZIS Kennzeichen katholischen Christen und nicht mehr das Zeichen des heiligen
Ungeachtet solcher Einwände wurde IM den folgenden Jahren die l1eue€e Marienandacht
zunächst der Herzogspitalkirche und bald in zahlreichen anderen Münchener Kir-
chen eingeführt
Fast gleichzeitig konnte auch in Aachen unter dem Einfl: belgischer Redemptoristen
ce1t die Maiandacht Kaplan Wilhelm Sartorius 1805—1 SeINeTI „Johan-
nisküche Armenküche, gefteiert werden Wie in München SO auch in Aa-
chen VOrTr lemVertreter ultramontanen Richtung der Kreis den Oberpfar-
Ier Leonhard Alois Nellessen (1783—1859), der Durchsetzung der Maiandacht
beteiligt
Im übrigen Deutschland konnte sich die Maiandacht bis zZzUu)l 1860 tast allen
D  10zesen  &r durchsetzen Genannt beispielsweise 18bzw Regensburg, 1845
Rottenburg, 18456 Breslau, (Öln und Münster, 1851 Mainz, 1852 Berlin Pader-
orn, Osnabrück und Speyer AFulda, 1855 Eichstätt Passau und ÄIrier, 12Augs-
burg und Würzburg, 1859 Freiburg, Limburg, Kulm und Ermland
Der früheste Hinwe:  15 auf die Fe  J1er der Maiandacht in Österreich dem Jesui-
tenkolleg Innsbruck Jer wurde seit 1841 diese Andacht unter großem Zuspruch der
Bevölkerung gehalten 27 Graz PSs Jesuiten die dort schon VO 1848 die
Maiandachten einführten Salzburg wurde 11711 1851 aufgrund einer Initiative
des Aloisiusvereins S der Kirche „Maria Loreto diese Andacht gefeiert Bischof Ig-
{1Feigerle (1852—1863) VO St Pölten ordnete och während S€ 111065 ersten B  ts-
jahres E die Maiandacht ın beiden Stadtpfarrkirchen in und entwarf auch
selbst das rogramm eser Feier A0

22 hierzu Ö Weiss, Die Redemptoristen in Bayern (1790—1909). (MThSt H' Bd 22) St Ottilien 1983,

Jocham, Menmoiren eines CObskuranten. Eine Selbstbiographie. Nach dem ode des Verfassers hg.
Sattler, Kempten 1896, 502— 506

Odenthal Die mMaranıscı  he Bewegung in Aachen um die Mitte des 19 ahrhunderts Aachen 1954
)iöz „Bibl Aachen) 26—31 Zu Sartorius vgl Gatz Kaplan Jo:  Istas und der Aache-

ner in Rhein Vierteljahrsb. 6 (1972) 207—228 213
Einzelne Nachweise bei Metzler oben 16) 272—275 Mainz rück (gl 18)

beruhen auf größtenteils ungedrucktem Archivmateri
Küppers oben Anm 16)

Leipold, Die Josephinischen Pfarrgründungen, iNn mon . Die Grazer Stadtpfarren, Graz
1980, 95—148117
Chr Greinz, Die fürsterzbischöfliche Kurie und tadtdekanat ZUu Salzburg, Salzburg r

26 ‚f „Die Einführung der Maiandacht Salzburg i  in Pfarrblatt Andrä/Salzburg, 2 Jg Nr
V 2

üppers (oben Anm 16) Zu Feigerle vgl auch A Kerschbaumer, Bischof reigerle Nach dem

Ordensfrauen hatten diese Praxis aus ihrer Heimat mitgebracht und nahmen sie nun in 
München wieder auf. Die Zeitumstände und das religiöse Klima der Stadt waren der 
Verbreitung der Maiandacht günstig. Ein "ultramontaner Zug'' hatte die Bevölkerung 
erfaßt, gerade auch die führenden Katholiken Münchens. 23 Die künftigen Führer 
dieser traditionellen Richtung zählten zu den Befürwortern dieser Maifrömmigkeit, so 
beispielsweise der spätere Kardinal August von Reisach (1800-1869), seit 1841 Koadju­
tor in München, sein Generalvikar Friedrich Windischmann (1811-1861) sowie Mit­
glieder des Görreskreises. Treffend charakterisiert ein distanzierter Beobachter, der von 
Sailer und der Allgäuer Erweckungsbewegung geprägte Magnus Jocham (1808-1893) 
das Verhalten dieser "Erzfrommen in Münchenu, wenn er schreibt: 
,.Ich bin in diese hyperorthodoxe Wasche hineingeworfen worden wie eine Domenschlehe unter die über­
süßen Trauben ... Diesen Leuten (galt) die besondere und ausgezeichnete Verehrung der Mutter Gottes als 
das einzige Kennzeichen eines katholischen Christen und nicht mehr das Zeichen des heiligen Kreuzes."24 

Ungeachtet solcher Einwände wurde in den folgenden Jahren die neue Marienandacht 
zunächst in der Herzogspitalkirche und bald in zahlreichen anderen Münchener Kir­
chen eingeführt. 
Fast gleichzeitig konnte auch in Aachen unter dem Einfluß belgischer Redemptoristen 
seit 1842 die Maiandacht von Kaplan Wilhelm Sartorius (1805-1880) in seiner "Johan­
nisküche~ einer Armenküche, gefeiert werden. Wie in München so waren auch in Aa­
chen vor allem Vertreter einer ultramontanen Richtung, so der Kreis um den Oberpfar­
rer Leonhard Alois Nellessen (1783-1859), an der Durchsetzung der Maiandacht 
beteiligt. 25 

Im übrigen Deutschland konnte sich die Maiandacht bis zum Jahre 1860 in fast allen 
Diözesen durchsetzen. Genannt seien beispielsweise: 1844 bzw. 1852 Regensburg, 1845 
Rottenburg, 1846 Breslau, 1850 Köln und Münster, 1851 Mainz, 1852 Berlin, Pader­
born, Osnabrück und Speyer, 1854 Fulda, 1855 Eichstätt, Passau und Trier, 1858 Augs­
burg und Würzburg, 1859 Freiburg, Limburg, Kulm und Ermland. 26 

Der früheste Hinweis auf die Feier der Maiandacht in Österreich stammt aus dem Jesui­
tenkolleg Innsbruck; hier wurde seit 1841 diese Andacht unter großem Zuspruch der 
Bevölkerung gehalten. 27 Auch in Graz waren es Jesuiten, die dort schon vor 1848 die 
Maiandachten einführten. 28 In Salzburg wurde im Jahre 1851 aufgrund einer Initiative 
des Aloisiusvereins an der Kirche "Maria Loreto" diese Andacht gefeiert.29 Bischof Ig­
natius Feigerle (1852-1863) von St. Pölten ordnete noch während seines ersten Amts­
jahres im Jahre 1853 die Maiandacht in beiden Stadtpfarrkirchen an und entwarf auch 
selbst das Programm dieser Feier. 30 

23 Vgl. hierzu 0. Weiss, Die Redemptoristen in Bayern (1790-1909). (MThSt. H, Bd. 22), St. Ottilien 1983, 
96. 

24 M. ]ocham, Memoiren eines Obskuranten. Eine Selbstbiographie. Nach dem Tode des Verfassers hg. v. 
M. Sattler, Kempten 1896, 502-506. 

25 Vgl. A. Odenthal, Die marianische Bewegung in Aachen um die Mitte des 19. Jahrhunderts, Aachen 1954 ·' 
(Masch. Expl. Diöz.-Bibl.Aachen), 26-31. -ZuSartoriusvgl. E. Gatz, KaplanJoseflstasundder Aache-
ner Karitaskreis, in: Rhein. Vierteljahrsbl. 36 (1972), 207-228.213. 

26 Einzelne Nachweise bei Metzler (oben Anm. 16) 272-275; zu Mainz vgl. Brück (oben Anm. 18). - Die 
Angaben beruhen auf größtenteils ungedrucktem Archivmaterial. 

21 Vgl. Küppers (oben Anm. 16) 104. 
28 Vgl. Ä. Leipold, Die Josephinischen Pfarrgründungen, in: K. Amon (Hg.), Die Grazer Stadtpfarren, Graz 

u. a. 1980, 95-148.117. 
29 Vgl. Chr. Greinz, Die fürsterzbischöfliche Kurie und das Stadtdekanat zu Salzbwg, Salzbwg 1929, 

189.261; ,.Die Einführung der Maiandacht in Salzburg•, in: Pfarrblatt St. Andrä/Salzbwg, 2. Jg., Nr. 5 
v. 1. Mai 1918, 2. 

30 Vgl. Küppers (oben Anm. 16) 104. - Zu Feigerle vgl. auch A. Kerschbaumer, Bischof Feigerle. Nach dem 

160 

:,· 



uch in den D  l0zesen  a Linz und Wien konnte sich die Maiandacht inzwischen 1ImMmmer
mehr durchsetzen In der Besprechung Gebetbuchs für die Maiandacht wünschte
derRezensent derLinzerTheologisch-praktischenQuartalschrift 1853, dieseschö-
ne Andacht allmählich iinNBisthume sich greif  €31 Bereits VOLr 18 Walr die
Maijandacht vielen rten der Diözese üblich,32 ihre stärkste erbreitung erfuhr C
jedoch SpIt diesem Im Zusammenhang mıt den Feierlichkeiten Verkündigung
des ogmasnder nbetleckten Emptängnis ordnete Bischof Franz Joseph Rudigier
(1853—1884) die abendlichen Maiandachten anl, und5da breitete sich diese An-
dacht in der gaNzen Diözese 34

Für das Bistum Linz sSo die ler des ogmas E besondere Bedeutung erlangen;
denn ın Zusammenhang damit gab Bischof Rudigier den Impuls ZUN Bau des euenNn
Mariendomes Die Festlichkeiten Verkündigung des ogmas fanden VO 15

Ma1& der Stadt und Bistum Linz Sta Abend des Maıi ZO$* eine Prozes-
S VOoO Alten Dom ZUr Stadtpfarrkirche, WO  } der Bischof Marienstatue weihte
Dann ZOß die Prozession ZUTUuC|  es Dom und Rudigier eröffnete hier die feijerliche
Maiandacht die mit Lauretanischer Litanei und dem egen abgeschlossen wurde
2 Mai fand die Maiandacht abends derStadtpfarrkirche sStatt nächsten lag11
erneu| P1IN«€E Prozession dorthin: ach der Maiandacht ZOBEN alle ZUMm testlichen Ab-

zurück ZUIN Dom ach Beendigung des Iriduums Ffanden den BANZEN ona
hindurch in der Stadtpfarrkirche abendsu Maiandachten mıL urzenVorträgen
ber die Vorzüge Mariens statt die 31 Mai mıiıt Predigt und Tedeum feierlich
schlossen wurden 35 uch 11 anderen rchen der Stadt wurden Maiandachten gehal-
e der Karmeliten- und Kapuzinerkirche SO WIE 1n Kirchlein Freinberg
Der Episkopat Rudigiers 111 Biograph Meindli ennt den Bischof Mariophilus

1  W  VV  Ja  AT gepragt VO e1iNne€e starken Marienfrömmigkeit Besonders die Maijandachten
lagen dem Bischoft AIn Herzen, und wurdecht .  mu  de, — mıiıt 111erME kEreignis-
! zZ.u verbinden 65 das Konkordat 1856), der italienische Befreiungskrieg (1859),
die Grundsteinlegung des Domes (1862) derderKampf ummm die Kontessionsschule (vor

DerBischoftbegleitete die alljährlich Himmelfahrtstag stattfindendeMaipro-
uch bei den Maiandachten ın der Stadtpfarrkirche erschien er häufig;

bei der feierlichen Schlußandacht 11 Dom und oft auchbei der Eröffnung hielt Rudigier
cselbstSAnsprache eine letzte noch eigenhändig geschriebene Ansprache 1884
behandelte cdas Thema welcher einung wollen die Maiandacht autopfern?”
Auch in der Frzdiözese Wien WAarlt Maiandachten spatestens Se1it derMitte des Jahr-

ert Wien 1864 Il ders Geschichte des Bistums S5t Pölten 2 Bde Wien 1876 H 593-616
hier Datum 1854 Beginn der Maiandacht ISst korrigieren

31 Rezens:  10 E Dorn, IMNEeiNe Liebe Salzburg 1853 375f
K Meindl und irken des Franz Joseph Rudigier Bde 1891/92

{ 376 380£f
33 eindi I 667 Metzler (oben Anm 16) 276
3A4 Meindl1 384fft Kolb Marianisches Oberösterreich 30—82 88—09)2 (VI Hiptmair, Ge-

schichte des Bistums Linz Linz 1885 d Bereits in seinem Hirtenschreiben v 1855 zur Entscheidung
über die unbefleckte Empfängnis kündigte Rudigier den Dombau als Denkmal” dieser Dogmatisierung

35 Zum Ablauf dieser Feiern Meindl 75—38 Hörmandinger, Religiöses Leben in E Wandel
all, Rudigier, Hirtenschreiben V E Doppelbauer, Linz 1888 20— 30

der Jahrhunderte, 1: 57. Tahresbericht des höf  F1 Gymnasiums u iözesanknabenseminares am Kolle-
Z1UM Petrinum, 1960/61, 42720.

Meindl [ 38
Meindl H 65—676; terner: Scherndl, Franz Josef Rudigier hof  S Linz, Regens-

|  D 21915,
Meindl 413 50  Sss '3 667

161

. 

Auch in den Diözesen Linz und Wien konnte sich die Maiandacht inzwischen immer 
mehr durchsetzen. In der Besprechung eines Gebetbuchs für die Maiandacht wünschte 
der Rezensent der Linzer Theologisch-praktischen Quartalschrift 1853, ,,daß diese schö­
ne Andacht allmählich in unserem Bisthume um sich greife". 31 Bereits vor 1855 war die 
Maiandacht an vielen Orten der Diözese üblich, 32 ihre stärkste Verbreitung erfuhr sie 
jedoch seit diesem Jahre. Im Zusammenhang mit den Feierlichkeiten zur Verkündigung 
des Dogmas von der Unbefleckten Empfängnis ordnete Bischof Franz Joseph Rudigier 
(1853-1884) die abendlichen Maiandachten an, und von da an breitete sich diese An­
dacht in der ganzen Diözese aus. 33 

Für das Bistum Linz sollte die Feier des Dogmas eine besondere Bedeutung erlangen; 
denn in Zusammenhang damit gab Bischof Rudigier den Impuls zum Bau des neuen 
Mariendomes.34 Die Festlichkeiten zur Verkündigung des Dogmas fanden vom 1. bis 
3. Mai 1855 in der Stadt und im Bistum Linz statt. Am Abend des 1. Mai zog eine Prozes­
sion vom Alten Dom zur Stadtpfarrkirche, wo der Bischof eine Marienstatue weihte. 
Dann zog die Prozession zurück zum Dom und Rudigier eröffnete hier die feierliche 
Maiandacht, die mit Lauretanischer Litanei und dem Segen abgeschlossen wurde. Am 
2. Mai fand die Maiandacht abends in der Stadtpfarrkirche statt. Am nächsten Tag ging 
erneut eine Prozession dorthin; nach der Maiandacht zogen alle zum festlichen Ab­
schluß zurück zum Dom. Nach Beendigung des Triduums fanden den ganzen Monat 
hindurch in der Stadtpfarrkirche abends um 6 Uhr Maiandachten mit kurzen Vorträgen 
über die Vorzüge Mariens statt, die am 31. Mai mit Predigt und Tedeum feierlich ge­
schlossen wurden. 35 Auch in anderen Kirchen der Stadt wurden Maiandachten gehal­
ten, so in der Karmeliten- und Kapuzinerkirche sowie im Kirchlein am Freinberg. 36 

Der Episkopat Rudigiers - sein Biograph Meindl nennt den Bischof „Mariophilus"37 

- war geprägt von einer starken Marienfrömmigkeit. Besonders die Maiandachten 
lagen dem Bischof am Herzen, und er wurde nicht müde, sie mit immer neuen Ereignis­
sen zu verbinden: sei es das Konkordat (1856), der italienische Befreiungskrieg (1859), 
die Grundsteinlegung des Domes (1862) oder der Kampf um die Konfessionsschule (vor 
1880). Der Bischof begleitete die alljährlich am Himmelfahrtstag stattfindende Maipro­
zession in Linz. Auch bei den Maiandachten in der Stadtpfarrkirche erschien er häufig; 
bei der feierlichen Schlußandacht im Dom und oft auch bei der Eröffnung hielt Rudigier 
selbst eine Ansprache. Seine letzte noch eigenhändig geschriebene Ansprache von 1884 
behandelte das Thema: ,.In welcher Meinung wollen wir die Maiandacht aufopfem7"38 

Auch in der Erzdiözese Wien waren Maiandachten spätestens seit der Mitte des 19. Jahr-

Leben geschildert, Wien 1864, 27ff .; ders., Geschichte des Bistums St. Pölten, 2 Bde., Wien 1876, ll 593-616 
(das hier genannte Datum 1854 als Beginn der Maiandacht ist zu korrigieren). 

31 Rezension zu F. Dorn, Maria meine Uebe, Salzburg 1853, ThPQ 56 (1853), 375f. 
32 Vgl. K. Meindl, Leben und Wirken des Bischofs Franz Joseph Rudigier von Llnz, 2 Bde., Unz 1891/92, 

I 376.380f. 
33 Vgl. Meindl II 667; Metzler (oben Anm. 16) 276. 
34 Vgl. Meindl I 384ff; G. Kolb, Marianisches Oberösterreich, Unz 1889, 80-82, 88-92; M. Hiptmair, Ge­

schichte des Bistums Unz, Unz 1885, 230. Bereits in seinem Hirtenschreiben v. 13. 4. 1855 zur Entscheidung 
über die unbefleckte Empfängnis kündigte Rudigier den Dombau als .Denkmal• dieser Dogmatisierung 
an, vgl. F. J. Rudigier, Hirtenschreiben, hg. v. F. M. Doppelbauer, Unz 1888, 20-30.28. 

35 Zum Ablauf dieser Feiern vgl. Meindl 1375-381; J. Hörmandinger, Religiöses Leben in Unz im Wandel 
der Jahrhunderte, in: 57. Jahresbericht des Bischöfl. Gymnasiums u. Diözesanknabenseminares am Kolle­
gium Petrinum, Unz 1960/61, 3-27.20. 

36 Vgl. Meindl I 381. 
31 Vgl. Meindl ll 665-676; ferner: B. Scherndl, Der ehrw. Franz Josef Rudigier - Bischof von Linz, Regens­

burg 21915, 315f. 
38 Vgl. Meindl I 413.421.461ff.502ff .550; II 272.667f u. ö. 

161 



hunderts üblich Detaillierte Nachrichten ber den Beginn dieser Andachten Wien
liegen nicht OT. Ihre:  - großen Autschwung erlebte die Maiandacht nach bschluß des
Konkordates ab 1855 um diese Zeit mul die Andacht durch Jesuiten Wien
mit Genehmigung des Erzbischofs Joseph OM Rauscher (1853—1875) einge-
Sworden sSe1n. Sie fand derDeutsch-Ordenskirche HÄ setz}t tag-
iche alandac! Stephansdom eın.  40 Das Wiener Provinzialkonzil Von 1858 e_
mahn! die Pfarrer, die Feier der Maiandacht einzuführen: dasselbe wiederholte die
Diözesansynode VO!] 1937, dem S1e empfahl, cdiese Andacht auch weiterhin
pflegen.“

Begründer der Maiandacht Kärnten gilt Alentin Wiery —1880), der Bi-
S  of von Gurk-Klagenturt. nach seinem Amlitsantritt diese Frömmigkeits-
torm alsbald und konnte die ersi  L Andacht Maıi der Ursulinenkirche
Klagenfurt mıit einer eröffnen.® Brixen wurden Vor 186  S()  U ebenfalls Aan-
dachten gefeiert.®
Aus den Nachbarländern tätigen Zeugnisse die Maiandacht Brünn 1852),4 Prag

und Leitmeritz (vor 1866).%
stärksten Impulsemptingdiese marianischeFrömmigkeitsformdurch die E[ -

folgte Dogmatisierung derUnbefleckten EmpftängnisMariens. zahlreichen Diözesen
wurde imMai des folgendenJahres dieses ogma offiziell verkündet vielfach Ver-
bindung mıit eiıner Maiandacht. scheint, diese Andachtsform den Gläubigen die
Möglichkeit Dot, den Inhalt des nNeuen ogmas feiern, ©5 den Gottesdienst aufzu-
ehmen.
Häufig wurden außergewöhnliche politische und kirchliche reignisse ZUum die
Maiandacht mıit Nachdruck propagieren, SO beispielsweise der Kultur-
kampfzeit und der beiden Weltkriege.
Nach Ausbruch des Ersten Weltkriegs verordnete aps Benedikt 1915,
den Von ihm sehr geschätzten Maiandachteneın VvVon seinerHandstammendesFriedens-
gebet ZUu verrichten.?? die in Deutschland erfolgte des Maiji al Jer-
Cder nationalen Arbeit (1933) bzw. als Nationaler Feiertag (seit reaglerten ein-
C Bischöfe Anordnung betont feierlicher Gottesdienste und allem mır dem
Hinweis auf ein! besonders feierliche Eröffnung der Maiandacht diesem Mai.%®
Frneut empfohlen wurde die Andacht während des zweiten Weltkriegs. Schon
1939 riefaps 1USXII die Gläubigenährend desMaimonatszu besonderen Gebeten

(oben 16) 275; F Loidl, Geschichte des Erzbistums Wien, Wien— München 1983,
40  40 Donin, Katholische Wien41 Das Buch erschien anläßlich dieser Andachten

erstmals 1856, eb
Acta Decreta Concilii Provinciae jennensis Anno Wien 1859, Jit. IV, VI f Die

ers! Wiener Diözesansynode und März 1937, Wien 1937, 255, 3,
Wiery, Ansprachen und Neue Fo f 1, 1874, 9 '2 acı Dr. Valentin

Wiery, Fürstbischof von Gurk (Diss. (Graz 1959/60, 3 Obersteiner, Die Bischöfe Vo  S Gurk,
1969/1980, Bde., 91

etzler (oben 16) 276f; Zobl, Vinzenz Gasser, Fürstbischof vVon Brixen, Brixen
Zum Schlesischen Kirchenblatt Nr. 20 V 1852 (0.Vel G;  102 1860)

1y  Ber Kirchenblatt 155.
P 1915) Bf: „‚Decretum oratione diebus supplicationibus marialis

edik ZUM m Weltfrieden,tanda-“ erlext Stru| (Hg.) Die Kundgebungen Papst
iches Amltsblatt der HOzZese Münster 69 (1915) Nr O V, 29. 4I
reiburg 1917, 37t. KirchlichesAmts-Blatt CDiöceseRottenburg, Bd. (1915) 127; Kirch-

453 Z Kirchliches Amlitsblatt dieDiözese Münster57 47:; 6$ 58 Kirchlicher
die Diözese Irier 1933, Nr. 8 v 1934, Nr. 111

162

hunderts üblich. Detaillierte Nachrichten über den Beginn dieser Andachten in Wien 
liegen nicht vor. Ihren großen Aufschwung erlebte die Maiandacht nach Abschluß des 
Konkordates39 ab 1855. Etwa um diese Zeit muß die Andacht durch Jesuiten in Wien 
mit Genehmigung des Erzbischofs Joseph Othmar von Rauscher (1853-1875) einge­
führt worden sein. Sie fand in der Deutsch-Ordenskirche statt; im Mai 1856 setzten täg­
liche Maiandachten im Stephansdom ein. 40 Das Wiener Provinzialkonzil von 1858 er­
mahnte die Pfarrer, die Feier der Maiandacht einzuführen; dasselbe wiederholte die 
Diözesansynode von 1937, indem sie empfahl, diese Andacht auch weiterhin zu 
pflegen.41 

Als Begründer der Maiandacht in Kärnten gilt Valentin Wiery (1858-1880), der Bi­
schof von Gurk-Klagenfurt. Er führte nach seinem Amtsantritt diese Frömmigkeits­
form alsbald ein und konnte die erste Andacht im Mai 1859 in der Ursulinenkirche in 
Klagenfurt mit einer Predigt eröffnen. 42 In Brixen wurden vor 1860 ebenfalls Maian­
dachten gefeiert. 43 

Aus den Nachbarländern bestätigen Zeugnisse die Maiandacht in Brünn (1852), 44 Prag 
(1860)45 und Leitmeritz (vor 1866).46 

Ihren stärksten Impuls empfing diese marianische Frömmigkeitsform durch die 1854 er­
folgte Dogmatisierung der Unbefleckten Empfängnis Mariens. In zahlreichen Diözesen 
wurde im Mai des folgenden Jahres dieses Dogma offiziell verkündet -vielfach in Ver­
bindung mit einer Maiandacht. Es scheint, daß diese Andachtsform den Gläubigen die 
Möglichkeit bot, den Inhalt des neuen Dogmas zu feiern, es in den Gottesdienst aufzu­
nehmen. 
Häufig wurden außergewöhnliche politische und kirchliche Ereignisse zum Anlaß, die 
Maiandacht mit Nachdruck zu propagieren, so beispielsweise während der Kultur­
kampfzeit und während der beiden Weltkriege. 
Nach Ausbruch des Ersten Weltkriegs verordnete Papst Benedikt XV. im Jahre 1915, in 
den von ihm sehr geschätzten Maiandachten ein von seiner Handstammendes Friedens­
gebet zu verrichten. 47 Auf die in Deutschland erfolgte Einführung des 1. Mai als Feier­
tag der nationalen Arbeit (1933) bzw. als Nationaler Feiertag (seit 1934) reagierten eini­
ge Bischöfe durch Anordnung betont feierlicher Gottesdienste und vor allem mit dem 
Hinweis auf eine besonders feierliche Eröffnung der Maiandacht an diesem 1. Mai. 48 

Erneut empfohlen wurde die Andacht während des zweiten Weltkriegs. Schon im Jahre 
1939 rief Papst Pius XII. die Gläubigen während des Maimonats zu besonderen Gebeten 

39 Vgl. Metzler (oben Anm.16) 275; F. Loidl, Geschichte des Erzbistums Wien, Wien-München 1983, 239. 
'° Vgl. L. Donin, Katholische Maiglocke, Wien 21866, 3. - Das Buch erschien anläßlich dieser Andachten 

erstmals 1856, vgl. ebda. 
41 Vgl. Acta et Decreta Condlü Provindae Viennensis Anno 1858, Wien 1859, Tit. I'V, cap. VIII, 124f; Die 

erste Wiener Diözesansynode am 16. und 17. März 1937, Wien 1937, can. 255, 3, S. 71. 
0 Vgl. V. Wiery, Ansprachen und Predigten, Neue Folge, H. 1, Klagenfurt 1874, 93; A. Hackl, Dr. Valentin 

Wiery, Fürstbischof von Gurk (Diss. masch.), Graz 1959/60, 31f; J. Obersteiner, Die Bischöfe von Gurk, 
Klagenfurt 1969/1980, 2 Bde., II 91. 

43 Vgl. Metzler (oben Anm. 16) 276f; J. Zobl, Vinz.enz Gasser, Fürstbischof von Brixen, Brixen 1883, 399. 
44 Vgl. Beilage zum Schlesischen Kirchenblatt 28 (1852) Nr. 20 v. 15. 5. 1852 (o. S.). 
45 Vgl. Sion 29 (1860) 471. 
46 Vgl. Salzburger Kirchenblatt 1866, 155. 
47 AAS 7 (1915) 8f: .Decretum de oratione pro pace singulis diebus in supplicationibus mensis marialis reci­

tanda: - Deutscher Text bei A. Struker (Hg.), Die Kundgebungen Papst Benedikts XV. zum Weltfrieden, 
Freiburg1917,37f.-Vgl.z.B.KirchlichesAmts-BlattfürdieDiöceseRottenbwg,Bd.8(1915)127;Kirch­
liches Amtsblatt der Diözese Münster 69 (1915) Nr. 9 v. 29. 4., Art. 56. 

ca Vgl. z. B. I<irchliches Amtsblatt für die Diözese Münster 67 (1933) 47; 68 (1934) 58; Kirchlicher Amtsanzei­
ger für die Diözese Trier 1933, Nr. 89; 1934, Nr.111. 

162 



und Andachten den Frieden unte: den Völkern auf Vor lem die Kinder sollten sich
diesem Gebetbeteiligen eınWunsch, denderapszwischen 1939 und 1944 iImmer

wieder Außerte.®* Auch die während des eges 1943 erfolgte Weihe der deut-
schen h0ZzZesen HerzMariıenswurde tast immer ım MonatMaiji oft ım Rahmen
einer Maiandacht vorgenommen.‘° Nachdem Pius XII 1954 mıit der Enzyklika
Caeli eginam festgelegt hatte, diese Weihe der ganzen Kirche jeweils Fest
Maria Königin, dem Mai, zZzu WAarl, wurde dieser Weiheakt regelmäßig voll-
zogen.“ Damuit zugleich eın estlicher bschluß der jährlichen Maiandachten e-
üicht

4, Einzelne arakteristische Phänomene der beier
Von ihrenAnfängenher ist dieMaiandacht unddie damit verbundenespezifischeTOm-
migkeit aufzweifache Weise 1Im Gebetsleben der Gemeinde verwurzelt: als D  karg sich her-
ausbildender ‚weig der Wurzel des häuslichen Familiengebetes und als Ööffentlicher
Gottesdienst Diese „Doppelgleisigkeit“blieb tortan gewahrt Noch den Kriegsjahren
1940 —44 wurden die Pfarrer aufgefordert, Gläubigen Maiandachten Kreis
der Familie anzuhalten, der Besuch der Kirche -  pn möglich sel.  2 Vor dem
geschmückten.Marienbild collte die Familie mıit den Kindern beten und singen.
Bei der Ööffentlichen Feier der Maiandacht bildete sich 1mm Lautfte ihrer Entwicklung die
Taxıs der täglichen Fe  ler immer stärker heraus. Anfangs sowohl tägliche Feier
als auch die Jer A bestimmten Wochentagen anzutreffen. Vielerorts Wa üblich,

allemAnfangundSchl derMaiandacht, aberuchinfallende Sonn- und Feierta-
(z B. Christi Himmelfahrt undPfingsten) besonders feierlich zı gestalten Eröffnung

und bschluß des Maimonats wWalen vielfach ehrenvolle Aufgabe der Bischöte und ih-
rer Weihbischöfe.
Als Tageszeit konnte sich der Abend immer stärker durchsetzen, VOrT allem 1Im
hundert sind kaum noch Zeugnisse für die morgendliche Maiandacht anzutreffen. Die
l1er selbst lag den änden verschiedener Mitwirkender: endem ıter dem
Priester der Bischof, Filialkirchen oft eın Lehrer oder eın anderer Laie und der
Gemeinde beteiligten sich eın Chor oder eine Schola, Kantoren das Singen der Li-
tanel SOWIEe eın rganis|
Die Maiandacht entspricht ihrer elen Elementen der Sonntagsandacht,
die Herkunft dem Stundengebet ableitet. Zu ihren Grundelementen zählen
Lesung auch als Predigt der etrachtung), Gesang, Litanei SOWIe Gebete
Ergänzend kommt der Segen hinzu Die Segenserteilung kann cowohl ZUr Eröffnung als
ın  — Abschluß der Jer der bei beiden Gelegenheiten erfolgen. cdie Erteilung des

154—156 ED, Quandoqui  em 193  / U, Ze . Kirchlicher Amtsanzeiger
für die H44rıer 1939, Nr. 9 N} 1940, Nr. 151:; 1941, Nr. 129; 1942, Nr. 1943, Nr. wl 1944, Nr.

zZ. Kirchlicher Änzeiger für iÖözese Aachen 1943, Nr. 8 g Öberhirtliches Verordnungsblatt für
das istum Speyer 1943, Nr. 4.,, ıl. VIIL
AAS 25—

Z, Kirchlicher Amtsanzeiger die Diözese Irier 1944, Nr
och heute leiten die Bischöfe St FPölten, und Gurk n  © die und letzte Maiandacht, vgl
Hollerweger, Die Liturgie den athedralkirchen Österreichs 1984 Ergebnis inerUmfrage, 1n Heiliger
henst 21—27.,27.

hierz! Schnitzler, Meßlopterfeier undNachmittagsandacht, _r DieMesse in derGlaubensverkün-
digung. FS J. Jungmann, V, E Arnold und Balth Fischer, Freiburg 1950, 354—363; ders.
dengebet und Volksandacht, Brevierstudien, hrsg. V. Jungmann, 1ı  rier  e 1958, /1—84; Meyer,
Andachten und Wortgottesdienste. Zwei Grundtypen nicht-sakramentaler urgie?, LJ 24 (1974)
157—175.157 —161

163

., 

und Andachten für den Frieden unter den Völkern auf. Vor allem die Kinder sollten sich 
an diesem Gebet beteiligen - ein Wunsch, den der Papst zwischen 1939 und 1944 immer 
wieder äußerte. 49 Auch die während des Krieges im Jahre 1943 erfolgte Weihe der deut­
schen Diözesen an dasHerzMariens wurde fast immer im Monat Mai- oft im Rahmen 
einer Maiandacht - vorgenommen. 50 Nachdem Pius XII. 1954 mit der Enzyklika ,,Ad 
Caeli Reginam• festgelegt hatte, daß diese Weihe in der ganzen Kirche jeweils am Fest 
Maria Königin, dem 31. Mai, zu erneuern war, wurde dieser Weiheakt regelmäßig voll­
zogen. 51 Damit war zugleich ein festlicher Abschluß der jährlichen Maiandachten er­
reicht. 

4. Einzelne charakteristische Phänomene der Feier 

Von ihren Anfängen her ist die Maiandacht und die damit verbundene spezifische Fröm­
migkeit auf zweifache Weise im Gebetsleben der Gemeinde verwurzelt: als neu sich her­
ausbildender Zweig aus der Wurzel des häuslichen Familiengebetes und als öffentlicher 
Gottesdienst. Diese "Doppelgleisigkeitu blieb fortan gewahrt: Noch in den Kriegsjahren 
1940-44 wurden die Pfarrer aufgefordert, ihre Gläubigen zu Maiandachten im Kreis 
der Familie anzuhalten, wenn der Besuch der Kirche nicht möglich sei. 52 Vor dem 
geschmückten~arienbild sollte die Familie mit den Kindern beten und singen. 
Bei der öffentlichen Feier der Maiandacht bildete sich im Laufe ihrer Entwicklung die 
Praxis der täglichen Feier immer stärker heraus. Anfangs waren sowohl tägliche Feier 
als auch die Feier an bestimmten Wochentagen anzutreffen. Vielerorts war es üblich, 
vor allem Anfang und Schluß der Maiandacht, aber auch einfallende Sonn- und Feierta­
ge (z. B. Christi Himmelfahrt und Pfingsten) besonders feierlich zu gestalten. Eröffnung 
und Abschluß des Maimonats waren vielfach ehrenvolle Aufgabe der Bischöfe und ih­
rer Weihbischöfe. 53 

Als Tageszeit konnte sich der Abend immer stärker durchsetzen, vor allem im 20. Jahr­
hundert sind kaum noch Zeugnisse für die morgendliche Maiandacht anzutreffen. Die 
Feier selbst lag in den Händen verschiedener Mitwirkender: Neben dem Leiter - dem 
Priester oder Bischof, in Filialkirchen oft ein Lehrer oder ein anderer Laie - und der 
Gemeinde beteiligten sich ein Chor oder eine Schola, Kantoren für das Singen der Li­
tanei sowie ein Organist. 
Die Maiandacht entspricht in ihrer Struktur in vielen Elementen der Sonntagsandacht, 
die ihre Herkunft aus dem Stundengebet ableitet. 54 Zu ihren Grundelementen zählen: 
Lesung (auch als Predigt oder Betrachtung), Gesang, Litanei sowie Gebete. 
Ergänzend kommt der Segen hinzu. Die Segenserteilung kann sowohl zur Eröffnung als 
zum Abschluß der Feier oder bei beiden Gelegenheiten erfolgen. Auf die Erteilung des 

49 AAS 31(1939) 154-156: Ep . ..Quandoquidem" v. 20.4.1939 u. ö. - Vgl. z.B. Kirchlicher Amtsanzeiger 
für die Diözese Trier 1939, Nr. 95; 1940, Nr. 151; 1941, Nr. 129; 1942, Nr. 104; 1943, Nr. 80; 1944, Nr. 83. 

so Vgl. z. B. Kirchlicher Anzeiger für die Diözese Aachen 1943, Nr. 84; Oberhirtliches Verordnungsblatt für 
das Bistum Speyer 1943, Beil. Nr. 6 v. 12. 4., S. IV u. VIII. 

51 AAS 46 (1954) 625-640.638. 
52 Vgl. z.B. Kirchlicher Amtsanzeiger für die Diözese Trier 1944, Nr. 83. 
53 Noch heute leiten die Bischöfe in St. Pölten, Linz und Gurk stets die erste und letzte Maiandacht, vgl. H. 

Hollenveger, Die Liturgie in den Kathedralkirchen Österreichs 1984. Ergebnis einer Umfrage, in: Heiliger 
Dienst 39 (1985) 21-27.27. 

54 Vgl. hierzu Th. Schnitzler, MeßopferfeierundNachmittagsandacht, in: DieMesseinderGlaubensverkün­
digung. FS J. A. Jungmann, Hrsg. v. F. X. Arnold und Balth. Fischer, Freiburg 1950, 354-363; ders., Stun­
dengebet und Volksandacht, in: Brevierstudien, hrsg. v.]. A. Jungmann, Trier 1958, 71-84; H. B. Meyer, 
Andachten und Wortgottesdienste. Zwei Grundtypen nicht-sakramentaler Liturgie?, in: LJ 24 (1974) 
157-175.157-161. 

163 



Segens wirkten bischöfliche Anordnungen vieltftach regulierend eın, VOT lem SCH
ein! gedankenlose Segnung aQusSs Gründen eıner größeren Feierlichkeit wurde inspruch
erhoben.
Überhaupt spielt das Motiv der Feierlichkeit eıne große olle bei der Maiandacht Ne-
ben dem besonders geschmückten Maialtarzeigt sich dies VOI allem Bemühen, viele
„Höhepunkte” zZu setzen. Der Gipfel dieser Feier ist 111 Sinne typischer Barock-
frömmigkeit der Maiandacht VOT Allerheiligsten erreicht
Eine Besonderheit eser Frömmigkeitsform ist der Brauch, den genannten Maialtar
zZUuU errichten eistenshandelt$sich dabeiuden Marienaltar derKirche, dermit Blu-

Kerzen und sonstigem Schmuck geziert wird diesem Altar tindet auch die
morgendliche Messe Das heißt aber, das des Gotteshauses und der
Jerdorthinverlagertwurde: nich:  Pr mehrderHoch-Altar, sonderneıneigenserrichteter
„Nebenaltar“ standAhrend desMaimonats Mittelpunkt derufmerksamkeit Vie-
erorts wurde schließlich SOBar der Hochaltar eıinem Maij-Altar umgestaltet. Es Fällt
auf, anscheinend niemand dagegen Bedenken geäußert hat

Ansätze eiıner Neuorientierung: Die Maiandacht in lAP<'![‘.@‘ und [ z
Heute spielt die Maiandacht ın der Frömmigkeit großer Volksschichten weithin keine
besondere mehr. ach dem wWwIe Georg Söll schreibt „marianischen Hoch-
sommer“,® den cdie Definition der ‚umptio Mariens (1950) und das Marianische
Jahr 1954 Katholizismus hatten, das „Marianische ahrhundert“ mit
dem Wechsel auf der Cathedra Petri 1US XII ZUu Johannes X XII (1958) zZzu Ende
Mit dem /Zweiten Vatikanischen onzil scheint die katholische Kirche eine Epoche,
die auf der Ebene der Theologie weitgehend VOnN Mariologie, auf der Ebene der TOM-  HA
migkeit Von kirchlich orlientierter Marienverehrung bestimmt Wi geendet Z
haben.
Spätestens während dieserUmbruchs-und Erneuerungsphase verschwand ebenande-
4! Frömmigkeitsformen S ging nicht Ur das Interesse an marianischen Andachten
ZUFruüC.  . vielerorts auch die Maiandacht. Inzwischen 1st neben dem Rückgang der
Maiandachten auch eın erneutes Interesse testzustellen. Diese Wendung hin wieder
mehr konservativen Frömmigkeitsformen entspricht einem derzeit erstarkenden Re-
staurationsbestreben. Wie 1Im ahrhundert ach der Revolution eiıne Phase der Re-
stauratıon anfing, scheint auch heute als Reaktion auf die Erneuerung seit dem
Zweiten Vatikanischen onzil eiıne solche Restauration einzusetzen.
Für die Feier derMaiandacht stellt sich die Frage, wıe diese Andachtstorm mit der heute
wiederins Bewulitsein gerutfenen50tägigen Österzeit zuverbinden ist:; denninlen
re reichen die Osterwochen mehr oder weniger den Maimonat hinein Angesichts
der Tatsache, die Maiandacht als Schöpfung des Jahrhunderts der Frömmig-
eıt noch keine ange Tradition besitzt, sollte sich der Blick auf die ursprüngliche Mai-
frömmigkeit richten. derbereits im Mittelalterbezeugten Kreuzverehrung 1m Mai
dem .Geistlichen Maı"” scheint der theologisch richtige Ansatzpunkt e1ıne Frneue-

zu liegen. Zentrales ZeichenundThema derartiger „Mai-Andachten“” ist das Kreuz,
und z  al das österliche Kreuz, das Siegeszeichen.“”
55 Söll, Maria der Geschichte VOoO Theologie und Frömmigkeit, Handbuch der Marienkunde (0!

93—231
55 Gruber, Mariologie und kirchliches 'bDewußtsein (Beiträge Geschichte der Kkath

eologie, 12' Essen 1970,
57 hierzu meıne Vorschl;  age:  s Kreuzverehrung Maı Überlegungen ZUT Bereicherung der Maiandacht,

Gottesdienst 18 67

164

Segens wirkten bischöfliche Anordnungen vielfach regulierend ~in, vor allem gegen 
eine gedankenlose Segnung aus Gründen einer größeren Feierlichkeit wurde Einspruch 
erhoben. 
Oberhaupt spielt das Motiv der Feierlichkeit eine große Rolle bei der Maiandacht. Ne­
ben dem besonders geschmückten Maialtar zeigt sich dies vor allem im Bemühen, viele 
"Höhepunkte" zu setzen. Der Gipfel dieser Feier ist - ganz im Sinne typischer Barock­
frömmigkeit - in der Maiandacht vor ausgesetztem Allerheiligsten erreicht. 
Eine Besonderheit dieser Frömmigkeitsform ist der Brauch, den sogenannten Maialtar 
zu errichten. Meistens handelt es sich dabei um den Marienaltar der Kirche, d~r mit Blu­
men, Kerzen und sonstigem Schmuck geziert wird. An diesem Altar findet auch die 
morgendliche Messe statt. Das heißt aber, daß das Zentrum des Gotteshauses und der 
Feier dorthin verlagert wurde; nicht mehr der Hoch-Altar, sondern ein eigens errichteter 
"Nebenaltar" stand während des Maimonats im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit. Vie­
lerorts wurde schließlich sogar der Hochaltar zu einem Mai-Altar umgestaltet. Es fällt 
auf, daß anscheinend niemand dagegen Bedenken geäußert hat. 

5. Ansätze zu einer Neuorientierung: Die Maiandacht in Wandel und Bestand 

Heute spielt die Maiandacht in der Frömmigkeit großer Volksschichten weithin keine 
besondere Rolle mehr. Nach dem - wie Georg Söll schreibt - umarianischen Hoch­
sommer", 55 den die Definition der Assumptio Mariens (1950) und das Marianische 
Jahr 1954 im Katholizismus erzeugt hatten, ging das "Marianische Jahrhundert" mit 
dem Wechsel auf der Cathedra Petri von Pius XII. zu Johannes XXIII. (1958) zu Ende. 
Mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil scheint für die katholische Kirche eine Epoche, 
die auf der Ebene der Theologie weitgehend von Mariologie, auf der Ebene der Fröm­
migkeit von streng kirchlich orientierter Marienverehrung bestimmt war, geendet zu 
haben.56 

Spätestens während dieser Umbruchs-und Erneuerungsphase verschwand neben ande­
ren Frömmigkeitsfonnen - es ging nicht nur das Interesse an marianischen Andachten 
zurück - vielerorts auch die Maiandacht. Inzwischen ist neben dem Rückgang der 
Maiandachten auch ein erneutes Interesse festzustellen. Diese Wendung hin zu wieder 
mehr konservativen Frömmigkeitsfonnen entspricht einem derzeit erstarkenden Re­
staurationsbestreben. Wie im 19. Jahrhundert nach der Revolution eine Phase der Re­
stauration anfing, so scheint auch heute - als Reaktion auf die Erneuerung seit dem 
Zweiten Vatikanischen Konzil - eine solche Restauration einzusetzen. 
Für die Feier der Maiandacht stellt sich die Frage, wie diese Andachtsform mit der heute 
wieder ins Bewußtsein gerufenen 50tägigen Osterzeit zu verbinden ist; denn in allen Jah­
ren reichen die Osterwochen mehr oder weniger in den Maimonat hinein. Angesichts 
der Tatsache, daß die Maiandacht als Schöpfung des 19. Jahrhunderts in der Frömmig­
keit noch keine lange Tradition besitzt, sollte sich der Blick auf die ursprüngliche Mai­
frömmigkeit richten. In der bereits im Mittelalter bezeugten Kreuzverehrung im Mai -
dem ,,Geistlichen Mai" - scheint der theologisch richtige Ansatzpunkt für eine Erneue­
rung zu liegen. Zentrales Zeichen und Thema derartiger "Mai-Andachten" ist das Kreuz, 
und zwar das österliche Kreuz, das Siegeszeichen. 57 

55 G. Söll, Maria in der Geschichte von Theologie und Frömmigkeit, in: Handbuch der Marienkunde (oben 
Anm. 4) 93-231.223. 

56 Vgl. S. Gruber, Mariologie und kirchliches Selbstbewußtsein (Beiträge zur neueren Geschichte der kath. 
Theologie, Bd. U), Essen 1970, 1. 

57 Vgl. hierzu meine Vorschläge: Kreuzverehrung im Mai. Überlegungen zur Bereicherung der Maiandacht, 
in: Gottesdienst 18 (1984) 67f. 

164 



Sicherlich ist e1ın solcherWandel der Frömmigkeit nicht ohneweiıteres zZUu erreichen.
keinen scheint ©5 ratsamı, cClie Maiandacht dort, WÜOÖ S1€e noch lebendig ist und ZU[T

praktizierten Frömmigkeit der meinde zählt, abzuschaffen Aber uch hier sollte eın
Wandel der Thematik erfolgen; die historisch gesehen sekundäre Marienfröm-
migkeit sollte auf die primare Christusfrömmigkeit ingeordnet werden. Damit einher-
gehen sollte einewahrhaft liturgischeMarienverehrung unterAusschöptung lerMög-
ichkeiten, die die erneuerte urgie bietet.
uch cie Herkunft der Maiandacht dem Stundengebet muß wieder deutlicher 1Ns
Bewußtsein steht nichts dagegen, beispielsweise eiıner mıt der Gemeinde
fejerten Vesper 1m aimonat das Magnifikat als das diesem Gottesdienst eigentümliche
marianische Element besonders teierlich herauszustellen.
Den Kanon heutiger Marienverehrunghat das ZweiteVatikanischeonzil vorgegeben
DerentsprechendeAbschnitt desArtikels103 derLiturgiekonstitutionsel abschließend
zıtiert:
„Be der Feier dieses Jahreskreises der ysterien Christi verehrt die heilige IC mıit
esonderer Liebe Maria, die selige Gottesgebärerin, die durch eın unzerreißbares Banı:
muıit demHeilswerk ihres Sohnes verbunden ist ihr bewundert und preist s1e die erha-
benste Frucht der Erlösung. In schaut s1e wIıe einem reinen Bilde mıit Freuden an,

Ssie zu seın wünscht und hofft“ (SC 103)

CNel ( e“  N A
\\ ßß“‘ g\ß

o \lAuet? W P
DJ

\(_\\\‘Le o
ghei® ü \C0

\ \ el9 SC aın C \n\ ee
CN on\ '\'\ °\Sg\q

\NM \“‘°““\.‘ 00
A

“o(\9
A\e \%\‘\\\AQE W©b  \NO  det

Ge>
\\Q0E

1653

Sicherlich ist ein solcher Wandel der Frömmigkeit nicht ohne weiteres zu erreichen. Auf 
keinen Fall scheint es ratsam, die Maiandacht dort, wo sie noch lebendig ist und zur 
praktizierten Frömmigkeit der Gemeinde zählt, abzuschaffen. Aber auch hier sollte ein 
Wandel in der Thematik erfolgen; die - historisch gesehen - sekundäre Marienfröm­
migkeit sollte auf die primäre Christusfrömmigkeit hingeordnet werden. Damit einher­
gehen sollte eine wahrhaft liturgische Marienverehrung unter Ausschöpfung aller Mög­
lichkeiten, die die erneuerte Liturgie bietet. 
Auch die Herkunft der Maiandacht aus dem Stundengebet muß wieder deutlicher ins 
Bewußtsein treten. Es steht nichts dagegen, beispielsweise in einer mit der Gemeinde ge­
feierten Vesper im Maimonat das Magnifikat als das diesem Gottesdienst eigentümliche 
marianische Element besonders feierlich herauszustellen. 
Den Kanon heutiger Marienverehrung hat das Zweite Vatikanische Konzil vorgegeben. 
Der entsprechende Abschnitt des Artikels 103 der Liturgiekonstitution sei abschließend 
zitiert: 
"Bei der Feier dieses Jahreskreises der Mysterien Christi verehrt die heilige Kirche mit 
besonderer Liebe Maria, die selige Gottesgebärerin, die durch ein unzerreißbares Band 
mit dem Heilswerk ihres Sohnes verbunden ist. In ihr bewundert und preist sie die erha­
benste Frucht der Erlösung. In ihr schaut sie wie in einem reinen Bilde mit Freuden an, 
was sie ganz zu sein wünscht und hofft" (SC 103). 

165 


