KURT KUPPERS

Frommigkeit in Wandel und Bestand —
am Beispiel der Maiandacht*

Dieser Beitrag zur Geschichte der Maiandacht bietet einen interessanten Uberblick éiber Wandel und
Bestand einer Frommigkeitsform. Viele der berichteten Details sind sonst dzt. nur schwer zuginglich.
Die Zukunft oder Maiandacht sieht der Verfasser in einer stirkeren Einbindung der sekundiren Ma-
rienfrommigkeit in die primare Christusfrommigkeit. (Redaktion)

Zu den Eigenarten abendlidndischer Frommigkeit zihlt das Phinomen, daB auf dem
Weg der Kirche durch die Zeit einzelne Andachtsformen und -inhalte in bestimmten Pe-
rioden anwachsen. Sie prigen eine Zeitlang weitgehend das religiése Leben und treten
dann wieder an den Rand zuriick. Diese Feststellung trifft auch fiir dieMarienverehrung
zu, die Generationen als die populirste Frémmigkeitsform schlechthin galt.
~Hoch-Zeiten® einer intensiven Marienfrommigkeit lassen sich in der Gotik, im Barock
und im sog. ,Marianischen Jahrhundert’, der Zeit etwa zwischen 1850 und 1950, aus-
machen. Dazwischen liegen Phasen, die durch groB3e Zuriickhaltung gegeniiber diesem
Thema gekennzeichnet sind: die Renaissance bzw. Reformation, die Aufklarung — und
wie es scheint auch die heutige Zeit.

MMut zur Marienverehrung” — so lautet das Thema einer der letzten Veroffentlichungen
des 1984 verstorbenen Karl Rahner.? Er befaf3te sich darin mit der Méglichkeit einer le-
gitimen und theologisch einwandfreien Form der Verehrung der Gottesmutter. Niich-
tern stellt Rahner fest, daB heute fiir den Durchschnitt der gebildeten Katholiken der
westlichen Welt die Marienverehrung kaum von besonderer Intensitat und Ausdriick-
lichkeit bestimmt wird. Im Vergleich zu friiher scheint die Verehrung der Gottesmutter
geradezu abstrakt und blutleer geworden zu sein.

Diesem Befund steht jedoch die Mahnung des Zweiten Vatikanischen Konzils gegen-
iiber, die Verehrung der Gottesmutter, und zwar vor allem ihre liturgische Verehrung,
weiterhin zu férdern (LG 67). Je nach den Verhiltnissen, nach Zeit und Ort, nach Eigen-
art und Veranlagung der Gliubigen, hat die Kirche im Laufe der Jahrhunderte verschie-
dene Formen der Marienverehrung anerkannt (LG 66). Auch diese Gebriuche und
Andachtsiibungen sollen entsprechend dem Wunsch der Konzilsviter weiterhin ge-
schitzt und bewahrt bleiben. Nun erweisen sich jedoch diese vielfiltigen Formen maria-
nischer Frommigkeit als zeitgebunden und somit unterliegen sie dem Wechsel der Zeit.

* Uberarbeitete und mit Anmerkungen versehene Fassung eines Vortrags, der beim ,Dies academicus” der
Kath.Theol. Fakultit der Universitat Regensburg am 4. 6. 1986 gehalten wurde. Fiirdie Druckl wur-
den Beispiele fiir die Feier der Maiandacht im Bistum Regensburg gegen entsprechende Belege aus Oster-
reich ausgetauscht.
Zur Thematik der Volksfrémmigkeit verweisen wir auch auf frithere Artikel unserer Zeitschrift: J. A. Jung-
mann, Untergang der Abendandacht?, in: ThPQ 121 (1973), 39—43; H. Hollerweger, Die Zukunft der
Volksandachten, in: ThPQ 121 (1973), 43—50; ders., Das Beten in der Gemeinde, in: ThPQ 133 (1985),
304—311.
Diese Epoche umfaflt in etwa die Zeit zwischen den beiden Mariendogmen von 1854 und 1950. Nach
J. Auer spricht man seit 1950 von einem ,marianischen Jahrhundert’, vgl. ders., Um die dogmatische Be-
griindung des katholischen Marienkultes, in: Maria im Kult (Marianische Studien, Bd. 3), Essen 1964,
21—238.36. — Ausfiihrliche Informationen bietet meine demnichst gedruckt vorliegende Habilitations-
schrift .Barocknahe Marienfrommigkeit im Industriezeitalter. Untersuchungen zur Geschichte und Feier
der Maiandacht in Deutschland und im deutschen Sprachgebiet’, St. Ottilien 1987 (MThSt.H, Bd. 27).
2 Vgl. K. Rahner, Mut zur Marienverehrung, in: ders., Schriften zur Theologie 16 (1984), 321—335 (erstmals
in: Gul 56, 1983, 163—173).

-

155



Daher betont Papst Paul VI. in seinem Apostolischen Schreiben ,Marialis cultus” vom
2. Februar 1974 mit Nachdruck, daf} derartige Frommigkeitsformen durchaus einer Re-
form bediirfen konnen. Unter Beriicksichtigung einer gesunden Uberlieferung soll da-
bei Uberholtes ersetzt und Unvergingliches als wertvoll herausgestellt werden (Marialis
cultus Nr. 24ff).

Am Beispiel der Maiandacht, einer Andachtsform, die in Deutschland seit knapp 150
Jahren beheimatet ist, sollen im folgenden Wandel und Bestand christlicher Frémmig-
keit aufgezeigt werden.

1. Der religitse und geistesgeschichtliche Hintergrund im 19. Jahrhundert

Wiejede Frommigkeitsform, soist auch die Marienverehrung in Inhalt und Form zeitge-
bunden. Entsprechend wandelte sich die Gestalt Mariens: Wurde in der Zeit der Gotik
die Verehrung der auserwihlten Jungfrau gepflegt, die mit dem menschgewordenen
Gottessohn als Mutter aufs engste verbunden war, so lag im Barock der Schwerpunkt
der Frémmigkeit auf der Verherrlichung der glorreichen Himmelskénigin. Fiir den
Christen des 19. Jahrhunderts hingegen galt uneingeschrinkt die romantisch-bieder-
meierliche Sicht der Gottesmutter: sie war die Holde, die Schone, ein Ideal menschlich-
iibermenschlicher Reinheit.} In Ubereinstimmung damit kannte auch die Literatur
dieser Zeit ihren ,Madonnenkult’, in dem die Gestalt Mariens nach einem Wort Fried-
richs von Hardenberg — besser bekannt unter dem Namen ,Novalis” — ,in tausend Bil-
dern gesehen wurde. So muf3 die blithende Verehrung Mariens auch bewertet werden
vor dem Hintergrund des sikularen ,Mutterkultes’, der in der Literatur und Kultur des
Biedermeier gepflegt wurde.> Kennzeichnend fiir diese Epoche wurde eine romanti-
sche Begeisterung fiir alles, was an das Mittelalter erinnerte. In der Kunst fiihrte das
schlieBlich zur Neugotik und Neuromanik, in der Musik, namentlich der Oper, traten
mittelalterliche Helden auf die Biihne. Im religiésen Bereich gewann die Neuscholastik
mit ihrer Riickkehr zu alten Formen der Theologie und Philosophie an Einflu3; auf dem
Gebiet der Kirchenmusik kam es, geférdert durch den Cécilianismus, zur Erneuerung
des Choralgesangs.

Damit im Einklang stand die verstirkte Wendung zu alten, d. h. mindestens vor-aufkli-
rerischen Andachtsformen, wie sie auf dem Gebiet der Frommigkeit aufbrach. Gleich-
sam ,unterirdisch stromend” lebte die wohlvertraute Barockfrommigkeit im Volk wei-
ter. Mit Benno Hubensteiner ist festzuhalten, daB sich ,die Alltagsfrémmigkeit, die
Biirgerfrémmigkeit, die Bauernfrémmigkeit, im Grunde kaum geéndert” hatte.® Dies
bedeutete, daf3 die alten Andachtsformen keineswegs neu einzufiihren waren, sie wur-
den nur deutlicher an die Oberfliiche gehoben und entwickelten bald ihre eigene Dyna-
mik. Die Frémmigkeit des 19. Jahrhunderts ist charakterisiert worden als aus verschie-

3 Vgl. hierzu diemafB3gebende Darstellung bei A. L. Mayer, Liturgie und Barock, zitiert nach: ders., Die Litur-
gie in der europiischen Geistesgeschichte. Ges. Aufsitze, hg. v. E. v. Severus, Darmstadt 1971,
97—184.163—166; ders., Liturgie, Romantik und Restauration, a. a. O., 246—310.261—263; ders., Renais-
sance, Humanismus und Liturgie, a. a. O., 48—96.90.

4 Zu diesem von Novalis in seinen ,Geistlichen Liedern” gepriigten Bild vgl. Novalis, Geistliche Lieder, in:
Werke und Briefe, hg. v. A. Kelletat, Miinchen 1962, 102. — Zur Gestalt Mariens in der spiteren deutschen
Literatur vgl. K.-J. Kuschel, Maria in der deutschen Literatur des 20, Jahrhunderts, in: Handbuch der
Marienkunde. Hg. v. W. Beinert u. H, Petri, Regensburg 1984, 664—718.

5 Vgl. E Sengle, Biedermeierzeit. Deutsche Literatur im Spannungsfeld zwischen Restauration und Revolu-
tion 1815—1848, 3 Bde., Stuttgart 1971—1980, I 59—61.

6 B. Hubensteiner, Kirche und Frémmigkeit im bayerischen 19. Jahrhundert, in: Ostbairische Grenzmar-
ken/Passauer Jb. 14 (1972), 5—13.9.

156



denen Schichten bestehend, die oft mehr ein Gegen- als ein Ineinander darstellten.”
Dennoch blieb der gesunde Kern echter Frémmigkeit erhalten. Typisch dafiir sind jene
barocken Andachtsformen, die besonders das Sinnenhafte ansprechen; bei der Maian-
dacht spielten neben innigen Liedern und Gebeten vor allem Blumen, Lichter und die
Abendstimmung eine eigene Rolle. Die Sehnsucht nach dem Alten, Bewiihrten stillte
sich im Riickgriff auf Uberliefertes und verschloB sich gleichzeitig weitgehend allem
Neuen. Die Analyse einzelner Frommigkeitsformen macht deutlich, wie sehr diese dem
Herkémmlichen verhaftet sind; auch diegegenEndedes19. Jahrhunderts so stark gefér-
derte Verehrung des Herzens Jesu griff nur ein Thema auf, das im Barock bereits weit
verbreitet war.

Im Laufe des 19. Jahrhunderts entwickelte die streng katholische Frémmigkeit einen
Zug zum Demonstrativen, einen Drang zu duBerlich sichtbaren Frémmigkeitsformen,
wie sie auch in der 6ffentlichen, von zahlreichen Teilnehmern besuchten Maiandacht
erkennbar wird. Auffallend ist der gréBBer werdende Abstand zwischen dem Kern der
Frémmigkeit und ihrer Formenwelt einerseits und dem geistigen Klima ,drau3en in der
Welt” andererseits. Vor allem nach 1850 wurde dies immer offensichtlicher. Wurde bis
dahin die Kirche noch auf der Woge der Romantik getragen, die als Reaktion auf Ratio-
nalismus und Aufklirung die religiésen Werte wiederentdeckt hatte, so trat nach der
Jahrhundertmitte eine entscheidende Wende ein.? Wihrend die Epoche des Biedermei-
er in Kunst und Literatur — politisch die Zeit Vormérz® — mit der Revolution von 1848
zu Ende ging, blieb die Frémmigkeit noch lange Zeit im ,Geistlichen Biedermeier” ver-
haftet.

Peter Hamann stellte 1954 in seiner auf den altbayerischen Raum begrenzten Darstel-
lung des Geistlichen Biedermeier heraus, da3 die von ihm als ,Kirchliches Biedermeier”
bezeichnete Epoche den sonst iiblichen Zeitraum zwischen dem Wiener Kongref3 und
der Revolution von 1848 iiberschreitet. Das Geistliche Biedermeier endet fiir ihn
nicht mit der Mérzrevolte, sondern reicht bis zum Ersten Vatikanum.!! Bestitigt wird
diese Auffassung von seiten der Literaturwissenschaft. Friedrich Sengle weist in seiner
mehrbindigen Darstellung ,Biedermeierzeit” fiir das Verhiltnis von spezifisch katho-
lischer Literatur zur iibrigen deutschen Literatur eine — wie er es nennt — ,Phasenver-

7 Vgl. K. Hausberger/B. Hubensteiner, Bayerische Kirchengeschichte, Miinchen 1985, 322; G. Schwaiger,
Frommigkeit im bayerischen Raum, in: J. Griindel (Hg.), Spiritualitit — Meditation — Gebet. Theol. Kon-
taktstudium d. Kath.Theol. Fakultit d. Universitit Miinchen, Bd. 2, Miinchen 1974, 108—128.
220—222.125.

8 Vgl. O. Weiss, Der Ultramontanismus. Grundlage — Vorgeschichte — Struktur, in: Zs. f. Bayerische Lan-
desgeschichte 41 (1978), 821—871.843; R. Aubert, Vaticanum I (Geschichted. kumen. Konzilien, Bd. 12),
Mainz 1965, 14.

9 Zum unterschiedlichen Sprachgebrauch — politisch: Vormirz, kulturell: Biedermeier — vgl. E. Hosp, Kir-
che Osterreichs im Vormérz 1815—1850 (Forschungen z. Kirchengeschichte Osterreichs, Bd. 9), Wien
1971, 16; der Kirchenhistoriker spricht vom ,Kirchlichen Vormirz® bzw. ,Geistlichem Biedermeier”, vgl.
K. Hausberger, Klemens Maria Hofbauer (1751—1820) und die katholische Restauration in Osterreich, in:
Beitrige zur Geschichte des Bistums Regensburg 18 (1984), 353—366.365; P. Hamann, Geistliches Bieder-
meier im altbayerischen Raum, Regensburg 1954, 164f.

10 Vgl. Sengle (oben Anm. 5) ], S. X.

11 Vgl. Hamann (oben Anm. 9) 6f. — Diese von B. Hubensteiner (oben Anm. 6) iibernommene Auffassung,
a.a. O, 7, blieb nicht ohne Kritik, dennoch ist sie zutreffend. Vgl. z. B. O. Rutz, Obrigkeitliche Seelsorge.
Die Pastoral im Bistum Passau von 1800 bis 1918 (Schriften d. Univ. Passau, Reihe Kath. Theol., Bd. 4),
Passau1984, 94—96. — Rutzkritisiert u. a., da3 ,Biedermeier” ein kulturhistorischer Begriff mit nicht ein-
deutigem Inhalt und unterschiedlichen Beurteilungsmaglichkeiten sei, dennoch sieht er ,wesentliche
Grundschwingungen von Kirche und Seelsorge . . . trefflich charakterisiert’, a. a. O., 94f. — Wie jedoch
Sengle deutlich macht, ist der Begriff Geistliches Biedermeier”, den dieser selbst verwendet, durchaus zu-
treffend, vgl. Sengle (oben Anm. 5) 1137—144.

157



schiebung” nach.’? Kennzeichen dieser spezifisch katholischen Literatur ist ein Verhaf-
tetsein in Barocktraditionen. Wie diese katholische Literatur der {ibrigen Literatur
~nachhinkte” — so ist auch fiir die Frémmigkeit eine derartige Phasenverschiebung aus-
zumachen. Dies gilt nicht nur fiir die Marienverehrung, wenn auch hier dieses Phino-
men besonders deutlich zu erkennen ist: die religitse ,Muttergottes”-Verehrung blieb
gleichsam konstant, wihrend sie im sikularen Umfeld zuriicktrat.?

Auch auf einem anderen Gebiet kam es zu Spannungen zwischen dem religiésen und
weltlichen Lebensbereich. Die Industrialisierung gilt unbestritten als die epochale Lei-
stung des 19. Jahrhunderts.! Sie leitete einen enormen Wandel in den Lebensbedin-
gungen der damaligen Menschen ein. Technik, Maschine, Fabrik, diese Wirklichkeiten
charakterisieren einen Vorgang, der in den drei8iger Jahren begann, sich verstirkt seit
der Jahrhundertmitte fortsetzte und Deutschland in vielerlei Hinsicht weitgehend um-
gestaltete. Doch wihrend im wirtschaftlichen und sozialen Bereich der Aufbruch in das
Industriezeitalter voranschritt, blieb der religicse Bereich weitgehend dem Biedermeier
verhaftet. Moglicherweise bot er zunichst ein Refugium fiir den damaligen Menschen,
der gestern noch als Kleinbauer und Heimarbeiter und heute als Fabrikarbeiter sein Brot
verdiente. Zu konstatieren ist, daB3 die Arbeiter, vor allem die Fabrikarbeiter, immer
wieder als eifrige Besucher der Maiandachten genannt werden. Ausdriicklich um ihret-
willen verlegte man die Maiandachten auf den friithen Morgen oder spiten Abend.
Doch der Zwiespalt zwischen einer nach riickwirts gewandten, konservativen Frém-
migkeit und dem modernen, weitgehend entchristlichten Leben, brach unaufhaltsam
auf. Vielleicht ist auch in dieser Differenz ein Grund dafiir zu sehen, daB die Kirche wih-
rend des 19. Jahrhunderts die Arbeiterschaft verloren hat.1®

2. Wurzeln und Vorliufer der Maiandacht

Die Verehrung Mariens im Mai — oder richtiger im Friihling, denn ,Maienzeit” ist zu-
nichst der Name fiir diese Jahreszeit — ist zwar schon im Mittelalter bezeugt, sie hat
jedoch nichts mit der heute iiblichen Maiandacht gemein.¢

Die Wurzeln der Maiandacht reichen vielmehr zu einem anderen mittelalterlichen
Brauch, der von Passionsfréommigkeit, Kreuzverehrung und Bitten um gute Witterung
bestimmt ist. Quellen dieser Zeit sprechen davon, zum Maibeginn einen ,Geistlichen
Mai” zu setzen, d. h. eine besondere Form der Kreuzverehrung zu iiben. Einer der ein-
fluBreichsten Vertreter ist der Mystiker Heinrich Seuse (T 1366).7 Jener ,Geistliche

12 Vgl. Sengle ebda. 114.

13 Vgl. ebda. 361f.

1 Vgl. Th. Nipperdey, Deutsche Geschichte 1800—1866, Miinchen 1983, 178. — Zur Bedeutung der Indu-
strialisierung vgl. in gréBerem Zusammenhang Nipperdey 178—248; M, Greschat, Das Zeitalter der Indu-
striellen Revolution. Das Christentum vor der Moderne (Christentum u. Gesellschaft, Bd. 11), Stuttgart
u. a, 1980, 63—75.148—151.

15 Pjus XI. bezeichnete dies als den .groBen Skandal des 19. Jahrhunderts".

16 Vgl. K. Kiippers, Die Maiandacht als Beispiel volksnaher Frommigkeit, in: RQ 81 (1986), 102—112.102.
— Zum folgenden vgl. ferner: H. Thurston, Our popular devotions. III. The dedication of the month of
may to Our Lady, in: The Month (London) 97 (1901), 470—483; C. A. Kneller, Ursprung und Entwicklung
derMaiandacht, in: Pastor bonus 18 (1906), 337—348; J. B. Metzler, DieMarien-Maiandacht in ihrer histo-
rischen Entwicklung und Ausbreitung, in: Der Katholik (1909) I, 100—125, 177—188, 262—282 (im fol-
genden zitiert als Metzler); ders., Die Marien-Maiandacht. Thre Entstehung, Entwicklung und Ausbrei-
tung, in: ZAM 3 (1928), 89—101; P. Grootens, Van meimaand tot Mariamaand, in: De Standaard van
Maria 39 (1963), 129—158; ders., Enkeleaanvulligen op .,van meimaand tot Mariamaand, ebda. 264—267;
G. M. Besutti, Ricerche sulla storia della mariologia dal 1800 al Vaticano II, Roma 1982, 91—108.

17 Vgl. Leben Seuses. Kap. XII: .Wie er begie den meigen’, in: Heinrich Seuse, Deutsche Schriften, hrsg. v.
K. Bihlmeyer, Stuttgart 1907 (unverind. Neudr. Frankfurt 1961), 32f.

158



Mai” steht in Bezichung zum damaligen Fest Kreuzauffindung (3. Mai) und zur Kreuz-
oder Bittwoche vor Christi Himmelfahrt. Ankniipfend an den Brauch des Wettersegens,
der von Kreuzauffindung an vielerorts erteilt wurde, entwickelte sich vor allem in den
rheinischen und frankischen Di6zesen eine eigene Bittandacht um gute Witterung, das
sogenannte ,Maigebet“® Zu Beginn des 18. Jahrhunderts sind nach Mif3ernten ent-
sprechende Gebete in den Bistiimern Trier, Mainz, Worms, Speyer sowie in Bamberg
und Wiirzburg eingefiihrt worden. Dieses ,Maigebet* — vielfach schon als ,Maian-
dacht’ bezeichnet — blieb in der jahreszeitlich geprigten Frémmigkeit neben den
Bittagen bis weitins 19. Jahrhundert erhalten. Ein marianischer Aspekt ist diesem Gebet
noch véllig fremd. Kern des Maigebetes ist vielmehr die Bitte um gute Ernte: die Bliite
soll vor Schaden bewahrt werden und zur Frucht reifen kénnen.

Mit Aufkommen der neuen Marien-Maiandacht lag es jedoch nahe, an die Praxis des
traditionellen Maigebetes anzukniipfen und unter Betonung der Marienverehrung wie-
derzubeleben. Dies ging umso leichter, als vielerorts das Maigebet schon durch dasblo-
Be Beten des Rosenkranzes in Richtung einer marianischen Frémmigkeit umgeformt
und angereichert worden war.

Auch das Motiv der Bliite wurde in der Maiandacht aufgegriffen, allerdings bald auf
die Blumen-Bliite reduziert — so daf} der eigentliche Kern, nimlich die Bitte, aus dieser
Bliite moge eine Frucht reifen, verloren ging. Die Interpretation passender Bibelstellen
— vor allem Hoheslied 2,1: ,Ich bin eine Blume auf den Wiesen . . . eine Lilie der Téler”
— fithrte dazu, den Mai als Bliiten- und Blumenmonat der Gottesmutter zu weihen.

3. Die Einfiihrung der Maiandacht in den Ditzesen des deutschen Sprachgebietes

Die erste offentlich in einer Kirche gefeierte Maiandacht fand im Jahre 1784 in
Ferrara/Italien statt.’ Im Mai dieses Jahres begannen die Kamillianer, allabendlich
wihrend des ganzen Monats marianisch gepriigte Maiandachten zu halten. Diese Feiern
bestanden u. a. aus Betrachtungen, Gebeten, Gesiingen, der Lauretanischen Litanei und
bestimmten Tugendiibungen fiir jeden Tag, den sogenannten ,Flores Mariani; den Ab-
schluB bildete der sakramentale Segen.

Diese Form der Marien-Maiandacht setzte sich von Ferrara aus rasch in Italien durch.
Als offentliche Andacht fand sie iiber die franzdsischsprachigen Lander, namentlich
Frankreich und Belgien, bald den Weg ins deutsche Sprachgebiet. In den schweizeri-
schen Didzesen verbreitete sich die neue Andacht seit 1808 immer weiter.?’ Im Elsal3
wurde sie 1829 offiziell eingefiihrt.?! Um die Mitte des 19. Jahrhunderts konnte sie sich
auch in Osterreich verstirkt durchsetzen.

In Deutschland wurde die erste Maiandacht im Jahre 1841 im Kloster der Frauen vom
Guten Hirten in Miinchen-Haidhausen gefeiert.?? Die aus Frankreich kommenden

18 Vgl. A.-Ph. Briick, Geschichte der Mainzer Mai-Andacht, in: Jb. f. d. Bistum Mainz 5 (1950), 357—368.
363—365; K. Kiippers (oben Anm. 16), 102f.

19 Vgl. z. B. G. Ferrini, Il primo centenario della divozione pubblica e solenne del mese di maggio consacrato
a }v(iaria,)Roma 1883, 44f; K. Kiippers, Wandlungsfihig. 200 Jahre Marien-Maiandacht, in: Gottesdienst
18 (1984), 57—59.

2 Zur Verbreitung der Maiandacht in der Schweiz vgl. Geschichtlichesiiber die Entstehung und Ausbreitung
der Mai-Andacht in der Schweiz, in: Schweizerische Kirchenzeitung (1857), 131—133, 139140,
147—149, 153—155; Origine et progrés du mois de Marie en Suisse, in: Collection de Précis Historiques
20 (1871), 231—234; Kiippers (oben Anm. 16) 103f.

2 Vgl. L. Pfleger, Zur Geschichte der Marien-Maiandacht im ElsaB, in: StraBburger Diozesanblatt 31 (1912),
163—176; ders., Der Stra3burger Miinsterprediger Simon Ferdinand Miihe 1788—1865, Kevelaer 21929,
156—159; A. M. Burg, Un apotre delacharité, Simon-Ferdinand Miihe 1788 —1865, Mulhouse 1965, 129f.

2 Vgl. Metzler (oben Anm. 16) 272; Sion 11 (1842) 472.

159



Ordensfrauen hatten diese Praxis aus ihrer Heimat mitgebracht und nahmen sie nun in
Miinchen wieder auf. Die Zeitumstiinde und das religiése Klima der Stadt waren der
Verbreitung der Maiandacht giinstig. Ein ,ultramontaner Zug” hatte die Bevélkerung
erfaBit, gerade auch die fithrenden Katholiken Miinchens.” Die kiinftigen Fiihrer
dieser traditionellen Richtung zihlten zu den Befiirwortern dieser Maifrémmigkeit, so
beispielsweise der spitere Kardinal August von Reisach (1800—1869), seit 1841 Koadju-
tor in Miinchen, sein Generalvikar Friedrich Windischmann (1811—1861) sowie Mit-
glieder des Gérreskreises. Treffend charakterisiert ein distanzierter Beobachter, der von
Sailer und der Allgiuer Erweckungsbewegung geprigte Magnus Jocham (1808—1893)
das Verhalten dieser ,Erzfrommen in Miinchen”, wenn er schreibt:

Ich bin in diese hyperorthodoxe Wasche hineingeworfen worden wie eine Dornenschlehe unter die iiber-
siiBen Trauben . . . Diesen Leuten (galt) die besondere und ausgezeichnete Verehrung der Mutter Gottes als
das einzige Kennzeichen eines katholischen Christen und nicht mehr das Zeichen des heiligen Kreuzes."2#
Ungeachtet solcher Einwéinde wurde in den folgenden Jahren die neue Marienandacht
zunichst in der Herzogspitalkirche und bald in zahlreichen anderen Miinchener Kir-
chen eingefiihrt.

Fast gleichzeitig konnte auch in Aachen unter dem Einfluf3 belgischer Redemptoristen
seit 1842 die Maiandacht von Kaplan Wilhelm Sartorius (1805—1880) in seiner ,Johan-
niskiiche’, einer Armenkiiche, gefeiert werden. Wie in Miinchen so waren auch in Aa-
chen vor allem Vertreter einer ultramontanen Richtung, so der Kreis um den Oberpfar-
rer Leonhard Alois Nellessen (1783—1859), an der Durchsetzung der Maiandacht
beteiligt.?

Im iibrigen Deutschland konnte sich die Maiandacht bis zum Jahre 1860 in fast allen
Di6zesen durchsetzen. Genannt seien beispielsweise: 1844 bzw. 1852 Regensburg, 1845
Rottenburg, 1846 Breslau, 1850 Kéln und Miinster, 1851 Mainz, 1852 Berlin, Pader-
born, Osnabriick und Speyer, 1854 Fulda, 1855 Eichstitt, Passau und Trier, 1858 Augs-
burg und Wiirzburg, 1859 Freiburg, Limburg, Kulm und Ermland.?

Der fritheste Hinweis auf die Feier der Maiandacht in Osterreich stammt aus dem Jesui-
tenkolleg Innsbruck; hier wurde seit 1841 diese Andacht unter groBem Zuspruch der
Bevolkerung gehalten.?” Auch in Graz waren es Jesuiten, die dort schon vor 1848 die
Maiandachten einfiihrten.? In Salzburg wurde im Jahre 1851 aufgrund einer Initiative
des Aloisiusvereins an der Kirche ,Maria Loreto” diese Andacht gefeiert.? Bischof Ig-
natius Feigerle (1852—1863) von St. Pblten ordnete noch withrend seines ersten Amts-
jahres im Jahre 1853 die Maiandacht in beiden Stadtpfarrkirchen an und entwarf auch
selbst das Programm dieser Feier.*

2 Vegl. hierzu O. Weiss, Die Redemptoristen in Bayern (1790—1909). (MThSt. H, Bd. 22), St. Ottilien 1983,
96.

% M. Jocham, Memoiren eines Obskuranten. Eine Selbstbiographie. Nach dem Tode des Verfassers hg. v.
M. Sattler, Kempten 1896, 502—506.

2 Vgl. A. Odenthal, Die marianische Bewegung in Aachen um die Mitte des 19. Jahrhunderts, Aachen 1954
(Masch. Expl. Diz.-Bibl. Aachen), 26—31. — Zu Sartorius vgl. E. Gatz, Kaplan JosefIstas und der Aache-
ner Karitaskreis, in: Rhein. Vierteljahrsbl. 36 (1972), 207—228.213.

2 Einzelne Nachweise bei Metzler (oben Anm. 16) 272—275; zu Mainz vgl. Briick (oben Anm. 18). — Die
Angaben beruhen auf gréBtenteils ungedrucktem Archivmaterial.

¥ Vgl. Kiippers (oben Anm. 16) 104.

38 Vgl. A. Leipold, Die Josephinischen Pfarrgriindungen, in: K. Amon (Hg.), Die Grazer Stadtpfarren, Graz
u. a. 1980, 95—148.117.

2 Vgl. Chr. Greinz, Die fiirsterzbischofliche Kurie und das Stadtdekanat zu Salzburg, Salzburg 1929,
189.23.; .Die Einfiihrung der Maiandacht in Salzburg’, in: Pfarrblatt St. Andrii/Salzburg, 2. Jg., Nr. 5
v. 1. Mai 1918, 2.

% Vgl. Kiippers (oben Anm. 16) 104. — Zu Feigerle vgl. auch A. Kerschbaumer, Bischof Feigerle. Nach dem

160



Auch in den Diézesen Linz und Wien konnte sich die Maiandacht inzwischen immer
mehr durchsetzen. In der Besprechung eines Gebetbuchs fiir die Maiandacht wiinschte
der Rezensent der Linzer Theologisch-praktischen Quartalschrift 1853, ,daB diesesché-
ne Andacht allmihlich in unserem Bisthume um sich greife”.>! Bereits vor 1855 war die
Maiandacht an vielen Orten der Ditzese iiblich, ihre stirkste Verbreitung erfuhr sie
jedoch seit diesem Jahre. Im Zusammenhang mit den Feierlichkeiten zur Verkiindigung
des Dogmas von der Unbefleckten Empfiingnis ordnete Bischof Franz Joseph Rudigier
(1853—1884) die abendlichen Maiandachten an, und von da an breitete sich diese An-
dacht in der ganzen Didzese aus.®

Fiir das Bistum Linz sollte die Feier des Dogmas eine besondere Bedeutung erlangen;
denn in Zusammenhang damit gab Bischof Rudigier den Impuls zum Bau des neuen
Mariendomes.* Die Festlichkeiten zur Verkiindigung des Dogmas fanden vom 1. bis
3.Mai 1855 in der Stadt und im Bistum Linz statt. Am Abend des 1. Mai zog eine Prozes-
sion vom Alten Dom zur Stadtpfarrkirche, wo der Bischof eine Marienstatue weihte.
Dann zog die Prozession zuriick zum Dom und Rudigier eréffnete hier die feierliche
Maiandacht, die mit Lauretanischer Litanei und dem Segen abgeschlossen wurde. Am
2. Maifand die Maiandacht abendsin der Stadtpfarrkirche statt. Am nichsten Tag ging
erneut eine Prozession dorthin; nach der Maiandacht zogen alle zum festlichen Ab-
schlu} zuriick zum Dom. Nach Beendigung des Triduums fanden den ganzen Monat
hindurchin der Stadtpfarrkirche abends um 6 Uhr Maiandachten mit kurzen Vortrigen
iiber die Vorziige Mariens statt, die am 31. Mai mit Predigt und Tedeum feierlich ge-
schlossen wurden.?® Auch in anderen Kirchen der Stadt wurden Maiandachten gehal-
ten, so in der Karmeliten- und Kapuzinerkirche sowie im Kirchlein am Freinberg.
Der Episkopat Rudigiers — sein Biograph Meindl nennt den Bischof ,Mariophilus“*”
— war geprigt von einer starken Marienfrémmigkeit. Besonders die Maiandachten
lagen dem Bischof am Herzen, und er wurde nicht miide, sie mit immer neuen Ereignis-
sen zu verbinden: sei es das Konkordat (1856), der italienische Befreiungskrieg (1859),
die Grundsteinlegung des Domes (1862) oder der Kampf um die Konfessionsschule (vor
1880). Der Bischof begleitete die alljzhrlich am Himmelfahrtstag stattfindende Maipro-
zession in Linz. Auch bei den Maiandachten in der Stadtpfarrkirche erschien er hiufig;
bei der feierlichen SchluBandacht im Dom und oft auch bei der Erdffnung hielt Rudigier
selbst eine Ansprache. Seine letzte noch eigenhéndig geschriebene Ansprache von 1884
behandelte das Thema: ,In welcher Meinung wollen wir die Maiandacht aufopfern?*
Auchin der Erzdidzese Wien waren Maiandachten spitestens seit der Mitte des 19. Jahr-

Leben geschildert, Wien 1864, 27f£.; ders., Geschichte des Bistums St. P5lten, 2 Bde., Wien 1876, 11 593-616
(das hier genannte Datum 1854 als Beginn der Maiandacht ist zu korrigieren).

31 Rezension zu E Dorn, Maria meine Liebe, Salzburg 1853, ThPQ 56 (1853), 375f.

32 Vel K. Nieindl, Leben und Wirken des Bischofs Franz Joseph Rudigier von Linz, 2 Bde., Linz 1891/92,
1 376.380f.

3 Vgl. Meindl 11 667; Metzler (oben Anm. 16) 276.

3 Vgl. Meindl 1 384ff; G. Kolb, Marianisches Oberosterreich, Linz 1889, 80—82, 88—92; M. Hiptmair, Ge-
schichtedes Bistums Linz, Linz 1885, 230. Bereits in seinem Hirtenschreiben v. 13. 4. 1855 zur Entscheidung
iiber die unbefleckte Empfingnis kiindigte Rudigier den Dombau als ,Denkmal” dieser Dogmatisierung
an, vgl. E J. Rudigier, Hirtenschreiben, hg. v. E M. Doppelbauer, Linz 1888, 20—30.28.

35 Zum Ablauf dieser Feiern vgl. Meindl 1 375—381; ]. Hérmandinger, Religiéses Leben in Linz im Wandel
der Jahrhunderte, in: 57. Jahresbericht des Bisch6fl. Gymnasiums u. Di6zesanknabenseminares am Kolle-
gium Petrinum, Linz 1960/61, 3—27.20.

3 Vgl. Meind!1381.

37 Vgl. Meindl 11 665—676; ferner: B. Scherndl, Der ehrw. Franz Josef Rudigier — Bischof von Linz, Regens-
burg 21915, 315f.

38 Vgl. Meindl 1 413.421.461f£.502ff.550; II 272.667f u. 6.

161



hunderts iiblich. Detaillierte Nachrichten iiber den Beginn dieser Andachten in Wien
liegen nicht vor. Ihren groBen Aufschwung erlebte die Maiandacht nach Abschluf3 des
Konkordates* ab 1855. Etwa um diese Zeit mu3 die Andacht durch Jesuiten in Wien
mit Genehmigung des Erzbischofs Joseph Othmar von Rauscher (1853—1875) einge-
fithrt worden sein. Sie fand in der Deutsch-Ordenskirche statt; im Mai 1856 setzten tég-
liche Maiandachten im Stephansdom ein.*® Das Wiener Provinzialkonzil von 1858 er-
mahnte die Pfarrer, die Feier der Maiandacht einzufiihren; dasselbe wiederholte die
Didzesansynode von 1937, indem sie empfahl, diese Andacht auch weiterhin zu
pflegen.®

Als Begriinder der Maiandacht in Kérnten gilt Valentin Wiery (1858—1880), der Bi-
schof von Gurk-Klagenfurt. Er fithrte nach seinem Amtsantritt diese Frommigkeits-
form alsbald ein und konnte die erste Andacht im Mai 1859 in der Ursulinenkirche in
Klagenfurt mit einer Predigt eréffnen. In Brixen wurden vor 1860 ebenfalls Maian-
dachten gefeiert.*

Ausden Nachbarlandern bestitigen Zeugnisse die Maiandacht in Briinn (1852),4 Prag
(1860)* und Leitmeritz (vor 1866).%

Thren stirksten Impuls empfing diese marianische Frémmigkeitsform durch die 1854 er-
folgte Dogmatisierung der Unbefleckten Empfingnis Mariens. In zahlreichen Diézesen
wurde im Mai des folgenden Jahres dieses Dogma offiziell verkiindet — vielfach in Ver-
bindung mit einer Maiandacht. Es scheint, daB} diese Andachtsform den Gliubigen die
Maéglichkeit bot, den Inhalt des neuen Dogmas zu feiern, es in den Gottesdienst aufzu-
nehmen.

Hiufig wurden auB3ergewohnliche politische und kirchliche Ereignisse zum AnlaB}, die
Maiandacht mit Nachdruck zu propagieren, so beispielsweise wihrend der Kultur-
kampfzeit und wihrend der beiden Weltkriege.

Nach Ausbruch des Ersten Weltkriegs verordnete Papst Benedikt XV. im Jahre 1915, in
den vonihm sehr geschitzten Maiandachten ein von seiner Hand stammendes Friedens-
gebet zu verrichten.?” Auf die in Deutschland erfolgte Einfithrung des 1. Mai als Feier-
tag der nationalen Arbeit (1933) bzw. als Nationaler Feiertag (seit 1934) reagierten eini-
ge Bischéfe durch Anordnung betont feierlicher Gottesdienste und vor allem mit dem
Hinweis auf eine besonders feierliche Eréffnung der Maiandacht an diesem 1. Mai.*
Erneut empfohlen wurde die Andacht wihrend des zweiten Weltkriegs. Schon im Jahre
1939 rief Papst Pius XII. die Glaubigen wihrend des Maimonats zu besonderen Gebeten

% Vgl. Metzler (oben Anm. 16) 275; F. Loidl, Geschichte des Erzbistums Wien, Wien—Miinchen 1983, 239.

© Vgl L. Donin, Katholische Maiglocke, Wien 21866, 3. — Das Buch erschien anlaBlich dieser Andachten
erstmals 1856, vgl. ebda.

4 Vgl. Acta et Decreta Concilii Provinciae Viennensis Anno 1858, Wien 1859, Tit. IV, cap. VIII, 124f; Die
erste Wiener Ditzesansynode am 16. und 17. Mirz 1937, Wien 1937, can. 255, 3, S. 71.

2 Vgl. V. Wiery, Ansprachen und Predigten, Neue Folge, H. 1, Klagenfurt 1874, 93; A. Hackl, Dr. Valentin
Wiery, Fiirstbischof von Gurk (Diss. masch.), Graz 1959/60, 31f; J. Obersteiner, Die Bischéfe von Gurk,
Klagenfurt 196971980, 2 Bde., I1 91.

4 Vgl. Metzler (oben Anm. 16) 276f; J. Zobl, Vinzenz Gasser, Fiirstbischof von Brixen, Brixen 1883, 399.

« Vgl. Beilage zum Schlesischen Kirchenblatt 28 (1852) Nr. 20 v. 15. 5. 1852 (o. S.).

45 Vgl. Sion 29 (1860) 471.

4 Vgl. Salzburger Kirchenblatt 1866, 155.

47 AAS 7(1915) 8f: .Decretum de oratione pro pace singulis diebus in supplicationibus mensis marialis reci-
tanda.” — Deutscher Text bei A. Struker (Hg.), Die Kundgebungen Papst Benedikts XV. zum Weltfrieden,
Freiburg 1917, 37f. — Vgl. z. B. Kirchliches Amts-Blatt fiir die Didcese Rottenburg, Bd. 8 (1915) 127; Kirch-
liches Amtsblatt der Dibzese Miinster 69 (1915) Nr. 9 v. 29. 4., Art. 56.

48 Vgl. z. B. Kirchliches Amtsblatt fiir die Di6zese Miinster 67 (1933) 47; 68 (1934) 58; Kirchlicher Amtsanzei-
ger fiir die Di6zese Trier 1933, Nr. 89; 1934, Nr. 111.

162



und Andachten fiir den Frieden unter den Vélkern auf. Vor allem die Kinder sollten sich
andiesem Gebet beteiligen — ein Wunsch, den der Papst zwischen 1939 und 1944 immer
wieder duf3erte.®® Auch die wihrend des Krieges im Jahre 1943 erfolgte Weihe der deut-
schen Di6zesen an das Herz Mariens wurde fast immer im Monat Mai — oft im Rahmen
einer Maiandacht — vorgenommen.* Nachdem Pius XII. 1954 mit der Enzyklika ,Ad
Caeli Reginam” festgelegt hatte, daf3 diese Weihe in der ganzen Kirche jeweils am Fest
Maria Kénigin, dem 31. Mai, zu erneuern war, wurde dieser Weiheakt regelmifig voll-
zogen.* Damit war zugleich ein festlicher AbschluB3 der jihrlichen Maiandachten er-
reicht.

4. Einzelne charakteristische Phiinomene der Feier

Vonihren Anfingen herist die Maiandacht und die damit verbundene spezifische Frém-
migkeit auf zweifache Weise im Gebetsleben der Gemeinde verwurzelt: als neu sich her-
ausbildender Zweig aus der Wurzel des hiuslichen Familiengebetes und als éffentlicher
Gottesdienst. Diese ,Doppelgleisigkeit blieb fortan gewahrt: Noch in den Kriegsjahren
1940—44 wurden die Pfarrer aufgefordert, ihre Gliubigen zu Maiandachten im Kreis
der Familie anzuhalten, wenn der Besuch der Kirche nicht méglich sei.® Vor dem
geschmiickten Marienbild sollte die Familie mit den Kindern beten und singen.

Bei der 6ffentlichen Feier der Maiandacht bildete sich im Laufe ihrer Entwicklung die
Praxis der taglichen Feier immer stirker heraus. Anfangs waren sowohl tigliche Feier
als auch die Feier an bestimmten Wochentagen anzutreffen. Vielerorts war es iiblich,
vorallem Anfang und Schlu3 der Maiandacht, aber auch einfallende Sonn-und Feierta-
ge (z. B. Christi Himmelfahrt und Pfingsten) besonders feierlich zu gestalten. Erdffnung
und Abschlu3 des Maimonats waren vielfach ehrenvolle Aufgabe der Bischéfe und ih-
rer Weihbischéfe.

Als Tageszeit konnte sich der Abend immer stérker durchsetzen, vor allem im 20. Jahr-
hundert sind kaum noch Zeugnisse fiir die morgendliche Maiandacht anzutreffen. Die
Feier selbst lag in den Hinden verschiedener Mitwirkender: Neben dem Leiter — dem
Priester oder Bischof, in Filialkirchen oft ein Lehrer oder ein anderer Laie — und der
Gemeinde beteiligten sich ein Chor oder eine Schola, Kantoren fiir das Singen der Li-
tanei sowie ein Organist.

Die Maiandacht entspricht in ihrer Struktur in vielen Elementen der Sonntagsandacht,
die ihre Herkunft aus dem Stundengebet ableitet.> Zu ihren Grundelementen zéhlen:
Lesung (auch als Predigt oder Betrachtung), Gesang, Litanei sowie Gebete.
Erginzend kommt der Segen hinzu. Die Segenserteilung kann sowohl zur Eréffnung als
zum AbschluB der Feier oder bei beiden Gelegenheiten erfolgen. Auf die Erteilung des

9 AAS 31(1939) 154—156: Ep. ,Quandoquidem” v. 20. 4. 1939 u. 6. — Vgl. z. B. Kirchlicher Amtsanzeiger
fiir die Didzese Trier 1939, Nr. 95; 1940, Nr. 151; 1941, Nr. 129; 1942, Nr. 104; 1943, Nr. 80; 1944, Nr. 83.

50 Vgl. z, B. Kirchlicher Anzeiger fiir die Di6zese Aachen 1943, Nr. 84; Oberhirtliches Verordnungsblatt fiir
das Bistum Speyer 1943, Beil. Nr. 6 v. 12. 4., S. IV u. VIIL

s1 AAS 46 (1954) 625—640.638.

52 Vgl. z. B. Kirchlicher Amtsanzeiger fiir die Di6zese Trier 1944, Nr. 83.

53 Noch heute leiten die Bischéfe in St. Pélten, Linz und Gurk stets die erste und letzte Maiandacht, vgl. H.
Hollerweger, Die Liturgie in den Kathedralkirchen Osterreichs 1984. Ergebnis einer Umfrage, in: Heiliger
Dienst 39 (1985) 21—27.27.

¢ Vgl. hierzu Th. Schnitzler, MeBopferfeier und Nachmittagsandacht, in: DieMesse in der Glaubensverkiin-
digung. FS]. A. Jungmann, Hrsg. v. E X. Arnold und Balth. Fischer, Freiburg 1950, 354—363; ders., Stun-
dengebet und Volksandacht, in: Brevierstudien, hrsg. v. J. A. Jungmann, Trier 1958, 71—84; H. B. Meyer,
Andachten und Wortgottesdienste. Zwei Grundtypen nicht-sakramentaler Liturgie?, in: L] 24 (1974)
157—175.157—161.

163



Segens wirkten bischéfliche Anordnungen vielfach regulierend ein, vor allem gegen
eine gedankenlose Segnung aus Griinden einer groBeren Feierlichkeit wurde Einspruch
erhoben.

Uberhaupt spielt das Motiv der Feierlichkeit eine groBe Rolle bei der Maiandacht. Ne-
ben dem besonders geschmiickten Maialtar zeigt sich dies vor allem im Bemiihen, viele
~Hoéhepunkte” zu setzen. Der Gipfel dieser Feier ist — ganz im Sinne typischer Barock-
fréommigkeit — in der Maiandacht vor ausgesetztem Allerheiligsten erreicht.

Eine Besonderheit dieser Frommigkeitsform ist der Brauch, den sogenannten Maialtar
zuerrichten. Meistens handelt es sich dabei um den Marienaltar der Kirche, der mit Blu-
men, Kerzen und sonstigem Schmuck geziert wird. An diesem Altar findet auch die
morgendliche Messe statt. Das heif3t aber, daf} das Zentrum des Gotteshauses und der
Feier dorthin verlagert wurde; nicht mehr der Hoch-Altar, sondern ein eigens errichteter
.Nebenaltar” stand wihrend des Maimonats im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit. Vie-
lerorts wurde schlieBBlich sogar der Hochaltar zu einem Mai-Altar umgestaltet. Es fallt
auf, daB anscheinend niemand dagegen Bedenken geduBlert hat.

5. Ansiitze zu einer Neuorientierung: Die Maiandacht in Wandel und Bestand

Heute spielt die Maiandacht in der Frémmigkeit groBer Volksschichten weithin keine
besondere Rolle mehr. Nach dem — wie Georg So6ll schreibt — ,marianischen Hoch-
sommer”,> den die Definition der Assumptio Mariens (1950) und das Marianische
Jahr 1954 im Katholizismus erzeugt hatten, ging das ,Marianische Jahrhundert’ mit
dem Wechsel auf der Cathedra Petri von Pius XII. zu Johannes XXIII. (1958) zu Ende.
Mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil scheint fiir die katholische Kirche eine Epoche,
die auf der Ebene der Theologie weitgehend von Mariologie, auf der Ebene der Frém-
migkeit von streng kirchlich orientierter Marienverehrung bestimmt war, geendet zu
haben.%

Spitestens wihrend dieser Umbruchs- und Erneuerungsphase verschwand neben ande-
ren Frémmigkeitsformen — es ging nicht nur das Interesse an marianischen Andachten
zuriick — vielerorts auch die Maiandacht. Inzwischen ist neben dem Riickgang der
Maiandachten auch ein erneutes Interesse festzustellen. Diese Wendung hin zu wieder
mehr konservativen Frémmigkeitsformen entspricht einem derzeit erstarkenden Re-
staurationsbestreben. Wie im 19. Jahrhundert nach der Revolution eine Phase der Re-
stauration anfing, so scheint auch heute — als Reaktion auf die Erneuerung seit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil — eine solche Restauration einzusetzen.

Fiir die Feier der Maiandacht stellt sich die Frage, wie diese Andachtsform mit der heute
wiederins BewuBtsein gerufenen 50tigigen Osterzeit zu verbinden ist; dennin allen Jah-
ren reichen die Osterwochen mehr oder weniger in den Maimonat hinein. Angesichts
der Tatsache, daf3 die Maiandacht als Schépfung des 19. Jahrhunderts in der Frémmig-
keit noch keine lange Tradition besitzt, sollte sich der Blick auf die urspriingliche Mai-
frémmigkeit richten. In der bereits im Mittelalter bezeugten Kreuzverehrung im Mai —
dem ,Geistlichen Mai“ — scheint der theologisch richtige Ansatzpunkt fiir eine Erneue-
rung zu liegen. Zentrales Zeichen und Thema derartiger ,Mai-Andachten” ist das Kreuz,
und zwar das dsterliche Kreuz, das Siegeszeichen.”

%5 G. S6ll, Maria in der Geschichte von Theologie und Frémmigkeit, in: Handbuch der Marienkunde (oben
Anm. 4) 93—231.223.

%6 Vgl. S. Gruber, Mariologie und kirchliches SelbstbewuBtsein (Beitriige zur neueren Geschichte der kath.
Theologie, Bd. 12), Essen 1970, 1.

57 Vgl. hierzu meine Vorschlige: Kreuzverehrung im Mai. Uberlegungen zur Bereicherung der Maiandacht,
in: Gottesdienst 18 (1984) 67f.

164



Sicherlich ist ein solcher Wandel der Frémmigkeit nicht ohne weiteres zu erreichen. Auf
keinen Fall scheint es ratsam, die Maiandacht dort, wo sie noch lebendig ist und zur
praktizierten Frommigkeit der Gemeinde zihlt, abzuschaffen. Aber auch hier sollte ein
Wandel in der Thematik erfolgen; die — historisch gesehen — sekundére Marienfrém-
migkeit sollte auf die primére Christusfrémmigkeit hingeordnet werden. Damit einher-
gehensollte eine wahrhaft liturgische Marienverehrung unter Ausschépfung aller Még-
lichkeiten, die die erneuerte Liturgie bietet.

Auch die Herkunft der Maiandacht aus dem Stundengebet muf3 wieder deutlicher ins
BewuBtsein treten. Es steht nichts dagegen, beispielsweise in einer mit der Gemeinde ge-
feierten Vesper im Maimonat das Magnifikat als das diesem Gottesdienst eigentiimliche
marianische Element besonders feierlich herauszustellen.

Den Kanon heutiger Marienverehrung hat das Zweite Vatikanische Konzil vorgegeben.
Derentsprechende Abschnitt des Artikels 103 der Liturgiekonstitution sei abschlieBend
zitiert:

.Bei der Feier dieses Jahreskreises der Mysterien Christi verehrt die heilige Kirche mit
besonderer Liebe Maria, die selige Gottesgebarerin, die durch ein unzerrei3bares Band
mit dem Heilswerk ihres Sohnes verbunden ist. In ihr bewundert und preist sie die erha-
benste Frucht der Erlésung. In ihr schaut sie wie in einem reinen Bilde mit Freuden an,
was sie ganz zu sein wiinscht und hofft“ (SC 103).

165



