
ILHELM ZAUNER

Laien und Priester e1ine Kirche
DiebevorstehendeWeltbischofssynode wirdsichmit dem Laien der Kirche betassen. (Gegenwärtige
Spannungen zwischen jenund Priestern scheinen daraus resultieren, ildie
„Lai  en und „Priester” Zu einseitig SIl  eht, daß1asich ihrer Bezogenheit utfeinander wenigbewußt
ist und daker zu Rivalitäten kommt, WO uUusammenarbeit BDie Austüh-

verstehen sich als Plädoyer eines Pastoraltheologen, Schritte in rich! Kichtung Zu

(Redaktion)

Bertolt Brecht hat sicher nicht die Kirche gedacht, als seine Geschichten
HerrnKeuner“schrieb. Dennoch liestsicheinedavonwıeeineknappeund scharfsinnige
Schilderung der heutigen pastoralen Situation:

Herr die Stadt B der Stadt
] In der G-man sich nützlich,
aber der Stadt B brauchte Ian mich.

der bat In mich den
der Stadt B IN: mich üche.

Die ecclesia SCINDET retormanda soll VOI einenZustand einem Zustand gelangen.
Aus der Stadt soll die Stadt werden: Eine Kirche, der sich nicht Ur Priester den
Laien nützlich machen, söndern ın der die jlen braucht:; eine Kirche, derAl
nicht die Laien den Tisch bittet, der durch die Priester bestellt wird, sondern der
S1e „ın dieüch!  4 gebetenwerden. Möglichstviele Mitglieder der csollen dortVelr-
sammelt werden, die Kirche gewissermaßen die Speisen bereitet. Die Laien werden
aufgefordert, itzudenken, mitzureden, mitzuentscheiden und mitzuverantworten,
S clie Kirche auf den Tisch
Das zieht eıne Reihe VO  z Problemen nach sich. Man ist nicht aneinander gewöhnt. Es
entstehen Fragen der Kompetenz und der Delegation, der Identität und der Rolle Man-
che werden Nervös und entmutigt. Sie Waren RS gewöhnt, allein und clie anderen Zu

arbeiten. Jetzt collen sie auf einmal mit den anderen arbeiten. Dabei stößt mMan aufviele
theologische, psychologische und soziologische Probleme, und auf allen Ebenen der
Kirche ist en umfangreicher Lernprozeß und Umbau notwendig. Wenn diesercht
lingt, ist wohl doch die Stadt der Stadt B vorzuziehen.
Wenn INan eınen Umbau plant, ıst P günstig, clie ursprünglichen Baupläne SOWIE 1€e
Pläne späterer Umbauten ZU studieren. Diesem Anliegen wollen WIr zunächst
wenden, um araus einige Orientierungen die heute zZu treffenden Mailinahmen z
gewıinnen.

Die Kirche ist das Volk ‚ottes
Das religiöse Bewußtsein der sraeliten<entscheidend davon geprägt, S1e durch
eine spezielle Zuwendung (‚ottes Z einem Volk gemacht wurden. Die eiden sind für
sS]1e 211 „Nicht-Volk“”, Israel aber 1st Für Mose eın Volk, „Nicht weil zahlreicher als 1e
anderen Völker f  ware  t, sondern weil der Herr euch liebt“ (Ditn 7,6—8) Dieses Von

Gott erwählteVolk istZWal sichgegliedert; Ahat Priester, rophetenund Führer, aber
nicht S1e sind clieAdressaten des Heilshandelns Gottes, sondern cdasVolk AlsSaNZ! „Ahr
sollt m2r als e1n Reich VvVon Priestern und als eın heiliges Volk gehör  en 19,6)
Wironnen  . heute AMUur mehrschwerdie Provokationverstehen, dieallegläubigen und

‘}-l selbst die christlich gewordenen Juden empfinden mußten,SZivl  II  ql plötzlich Pau-

WILHELM ZAUN ER 

Laien und Priester - eine Kirche 
Die bevorstehende Weltbischofssynode wird sich mit dem Laien in der Kirche befassen. Gegenwärtige 
Spannungen zwischen Laien und Priestern scheinen u. a. daraus zu resultieren, daß man die Begriffe 
.Laien" und .Priester- zu einseitig sieht, daß man sich ihrer Bezogenheit aufeinander zu wenig bewußt 
ist und es daher zu Rivalitäten kommt, wo Zusammenarbeit gefordert wäre. Die folgenden Ausfüh­
rungen verstehen sich als das Plädoyer eines Pastoraltheologen, Schritte in die richtige Richtung zu 
tun. (Redaktion) 

Bertolt Brecht hat sicher nicht an die Kirche gedacht, als er seine ,,Geschichten vom 
Herrn Keuner" schrieb. Dennoch liest sich eine davon wie eine knappe und scharfsinnige 
Schilderung der heutigen pastoralen Situation: 

Herr K. zog die Stadt B der Stadt A vor. 
Er sagte: In der Stadt A machte man sich mir nützlich, 
aber in der Stadt B brauchte man mich. 
In der Stadt A bat man mich an den Tisch, 
in der Stadt B bat man mich in die Küche. 

Die ecclesia semper reformanda soll von einen Zustand Azu einem Zustand B gelangen. 
Aus der Stadt A soll die Stadt B werden: Eine Kirche, in der sich nicht nur Priester den 
Laien nützlich machen, sondern in der man die Laien braucht; eine Kirche, in der man 
nicht die Laien an den Tisch bittet, der durch die Priester bestellt wird, sondern in der 
sie "in die Kücheu gebeten werden. Möglichst viele Mitglieder der Kirche sollen dort ver­
sammelt werden, wo die Kirche gewissermaßen die Speisen bereitet. Die Laien werden 
aufgefordert, mitzudenken, mitzureden, mitzuentscheiden und mitzuverantworten, 
was die Kirche auf den Tisch bringt. 
Das zieht eine Reihe von Problemen nach sich. Man ist nicht aneinander gewöhnt. Es 
entstehen Fragen der Kompetenz und der Delegation, der Identität und der Rolle. Man­
che werden nervös und entmutigt. Sie waren es gewöhnt, allein und für die anderen zu 
arbeiten. Jetzt sollen sie auf einmal mit den anderen arbeiten. Dabei stößt man auf viele 
theologische, psychologische und soziologische Probleme, und auf allen Ebenen der 
Kirche ist ein umfangreicher Lernprozeß und Umbau notwendig. Wenn dieser nicht ge­
lingt, ist wohl doch die Stadt A der Stadt B vorzuziehen. 
Wenn man einen Umbau plant, ist es günstig, die ursprünglichen Baupläne sowie die 
Pläne späterer Umhauten zu studieren. Diesem Anliegen wollen wir uns zunächst zu­
wenden,· um daraus einige Orientierungen für die heute zu treffenden Maßnahmen zu 
gewinnen. 

I. Die Kirche ist das neue Volle Gottes 

Das religiöse Bewußtsein der Israeliten war entscheidend davon geprägt, daß sie durch 
eine spezielle Zuwendung Gottes zu einem Voll< gemacht wurden. Die Heiden sind für 
sie ein „Nicht-Volku, Israel aber ist für Mose ein Volk, ~icht weil ihr zahlreicher als die 
anderen Völker wäret, ... sondern weil der Herr euch liebtu (Dtn 7,6-8). Dieses von 
Gott erwählte Volk ist zwar in sich gegliedert; es hat Priester, Propheten und Führer, aber 
nicht sie sind die Adressaten des Heilshandelns Gottes, sondern das Volk als ganzes: "Ihr 
sollt mir als ein Reich von Priestern und als ein heiliges Volk gehörenu (Ex 19,6). 
Wir könnenheutenurmehrschwerdie Provokation verstehen, die alle gläubigen - und 

~ selbst die christlich gewordenen - Juden empfinden mußten, wenn nun plötzlich Pau-

205 



lus anl eine christliche Gemeinde cschreibt „Wir sind der Tempel des lebendigen Gottes;
enn CGott hat gesprochen .. Ich werde Gott se1in, und SIE werden men Volk Se1nN
(2Kor 6,16) Der erste Petrusbriet überträgt die SOZUSAgECN geschützten und exklusiven
Würdetitel des alten rael auf die christlichen Gemeinden: „Ihr seid auserwähltes
Geschlecht, eiınekönigliche Priesterschaft, eın heiligerStamm, Volk, das sSeiın beson-
deres Eigentum wurde b  I  Y  S S-  i seın Volk, jetzt aber seid Gottes 'olk“
(1Petr l5_
Diese PUe Theologie begleitet und interpretiert eıne Neu«€e Praxis tiochienents!
hendieerstenMischgemeinden JudenundHeiden Apg Paulusführt dieHei-
denmission in Kleinasien und Griechenland auf dieWeise durch, unterschiedslos
Juden und Heiden die christlichen meinden aufnimmt ' etrus tauft den heidni-
schen Hauptmann Cornelius Apg 10), ohne vorher Beschneidung das „alte
Volk Gottes“ aufzunehmen Er verteidigt sich auf dem Apostelkonzil muıt dem Argu-
ment, Gott Jesus Christus abermals die menschliche meinschaft eingegrif-
ten hat, „Um Heidenvölkern eın 'olk für seınen Namen FA gewinnen”, wıe selbst Ja-
kobus zustimmend erklärt Apgz
Auch das 'olk Gottes hat VC( Anfang aAM eiıne innere Ordnung icht jeder Walr
füralleszuständigundkompetent. Waseiner derGemeinde zu hatte, wurdeeiner-
seı1ts durch sSe1n! Fähigkeit und Begabung (Charisma) bestimmt und begrenzt, anderer-
seıts KompetenzübertragungVon seıten derApostel derder VON iıhnen bestimm-
ten Amtsträger festgelegt. Damit werden aber nich:  en einige wenige zZUu Dienst den
anderenbestellt, sondern derAuftrag lautet: „Dient einanderalsguteVerwalterderviel-
fältigen Gnade Gottes, jedermit derGabe, die €  er empfangen hat“ (1Petr4,10) Nicht den
Amt: allein ist der Aufbau der Gemeinde aufgetragen, sondern jeder hat auf
SEe1IN! Weise etwas beizutragen: „Da euch ijel ın den aben des Geistes liegt, csetzt S1IEe
eın Nn utbau der Gemeinde“ (1Kor Auch die Überwindung der Sünde der
Gemeinde ist eine Aufgabe ler einzelnen aneinander SOWIE der Gemeindeversamm-
lung als colcher (vgl Kol 3,13—16; 5,16; 18,15—20) Alle haben einanderZe-
mahnen und zurechtzuweisen.
Die Zurechtweisung und Ermahnunggeht daher nich:  . einbahnigVOVorsteher ZUuUr (se-
meınn:  de, sondern S1e geht ın beide Richtungen. Petrus selbst entzieht sich der brüderli-
chen Ermahnung „von unten‘ WEeSCH der aufe des Cornelius nicht Er berichtet,
mentiert und rechtfertigt sich den udenchristen Apg ‚1—4 Der erste
Petrusbrief ermahnt nicht sehr die GemeindennGehorsam ihre Vorsteher:
er warnt eher dieVorsteher VOoOr derVersuchung, die Gemeinden beherrschen ZUu wollen:
„Seid cht Beherrscher, sondern Vorbilder S Gemeinden“ (1Petr 5,1—3)
Vordergründig steht im Bewußtsein aller die gemeinsame Berufung, der eıne Glaube,
die eıne Taufe, der eine Geist, der allen wirkt kurz das Bewußtsein, dasE'ofk
Gottes zu se1ın, das nNeue Zeichen, das Gott die Öölker aufgeshat JesJ
das ysterium der Liebe Gottes zu den Menschen, das Sakrament Kirche

Die Banze Kirche ist Priester
Religionsgeschichtlich ist derTIesterder Trägerer Vollmacht, dasOpterwirksamdar-
zubringen. Als Repräsentant sowohl des 'olkes als uch Gottes ist erMittler zwischen
Gott und dem Volk. Israel ist 1mMm allgemeinen diesen religiösen Vorstellungen gefolgt; >  s

hat Tempel eiıne Opferstätte errichtet und TIester bestellt.
Im Neuen Jlestament wird der emp durch den hingerichteten und auferstandenen

lus an eine christliche Gemeinde schreibt: "Wir sind der Tempel des lebendigen Gottes; 
denn Gott hat gesprochen . . . : Ich werde ihr Gott sein, und sie werden mein Volk sein" 
(2Kor 6,16). Der erste Petrusbrief überträgt die sozusagen geschützten und exklusiven 
Würdetitel des alten Israel auf die christlichen Gemeinden: "Ihr seid ein auserwähltes 
Geschlecht, eine königliche Priesterschaft, ein heiliger Stamm, ein Volk, das sein beson­
deres Eigentum wurde . . . Ihr waret nicht sein Volk, jetzt aber seid ihr Gottes Volk" 
(1Petr 2,5-10). 
Diese neue Theologie begleitet und interpretiert eine neue Praxis: In Antiochien entste­
hen die ersten Mischgemeinden aus Juden und Heiden (Apg 11,20). Paulus führt die Hei­
denmission in Kleinasien und Griechenland auf die Weise durch, daß er unterschiedslos 
Juden und Heiden in die christlichen Gemeinden aufnimmt. Petrus tauft den heidni­
schen Hauptmann Cornelius (Apg 10), ohne ihn vorher durch Beschneidung in das "alte 
Volk Gottes" aufzunehmen. Er verteidigt sich auf dem Apostelkonzil mit dem Argu­
ment, daß Gott in Jesus Christus abermals in die menschliche Gemeinschaft eingegrif­
fen hat, .um aus Heidenvölkern ein Volk für seinen Namen zu gewinnen~ wie selbst Ja­
kobus zustimmend erklärt (Apg 15,14). 
Auch das neue Volk Gottes hat von Anfang an eine innere Ordnung. Nicht jeder war 
für alles zuständig und kompetent. Was einer in der Gemeinde zu tun hatte, wurde einer­
seits durch seine Fähigkeit und Begabung (Charisma) bestimmt und begrenzt, anderer­
seits durch Kompetenzübertragung vonseiten der Apostel oder der von ihnen bestimm­
ten Amtsträger festgelegt. Damit werden aber nicht einige wenige zum Dienst an den 
anderen bestellt, sondern der Auftrag lautet: "Dient einander als gute Verwalter der viel­
fältigen Gnade Gottes, jeder mit der Gabe, die er empfangen hat" (1Petr 4,10). Nicht den 
Amtsträgern allein ist der Aufbau der Gemeinde aufgetragen, sondern jeder hat auf 
seine Weise etwas beizutragen: "Da euch viel an den Gaben des Geistes liegt, setzt sie 
ein zum Aufbau der Gemeinde" (1Kor 14,12). Auch die Überwindung der Sünde in der 
Gemeinde ist eine Aufgabe aller einzelnen aneinander sowie der Gemeindeversamm­
lung als solcher (vgl. Kol 3,13-16; Jak 5,16; Mt 18,15-20). Alle haben einander zu er­
mahnen und zurechtzuweisen. 
Die Zurechtweisung und Ermahnung geht daher nicht einbahnig vom Vorsteher zur Ge­
meinde, sondern sie geht in beide Richtungen. Petrus selbst entzieht sich der brüderli­
chen Ermahnung 11von unten" wegen der Taufe des Cornelius nicht. Er berichtet, argu­
mentiert und rechtfertigt sich vor den Judenchristen (Apg 11,1-4). Der erste 
Petrusbrief ermahnt nicht so sehr die Gemeinden zum Gehorsam gegen ihre Vorsteher; 
er warnt eher die Vorsteher vor der Versuchung, die Gemeinden beherrschen zu wollen: 
11Seid nicht Beherrscher, sondern Vorbilder für eure Gemeinden" (lPetr 5,1-3). 
Vordergründig steht im Bewußtsein aller die gemeinsame Berufung, der eine Glaube, 
die eine Taufe, der eine Geist, der in allen wirkt - kurz das Bewußtsein, das neue Volk 
Gottes zu sein, das neue Zeichen, das Gott für die Völker aufgestellt hat (vgl. Jes 11,12), 
das neue Mysterium der Liebe Gottes zu den Menschen, das Sakrament Kirche. 

II. Die ganze Kirche ist Priester 

Religionsgeschichtlich ist der Priester der Träger der Vollmacht, das Opfer wirksam dar­
zubringen. Als Repräsentant sowohl des Volkes als auch Gottes ist er Mittler zwischen 
Gott und dem Volk. Israel ist im allgemeinen diesen religiösen Vorstellungen gefolgt; es 
hat im Tempel eine Opferstätte errichtet und Priester bestellt. 
Im Neuen Testament wird der Tempel durch den hingerichteten und auferstandenen 

206 



Christus abgelöst: „Ihn hat Gott als Sühneort 1n seinem Blut, wirksam durch den lau-
ben, eingesetzt” (Röm 3,25) DerNeue Gottesdienst ist die Eucharistie, dudie derTod
und die Auferstehung Jesu Chris wirksam vergegenwär! werden. Ihre Jer ist inl
keinen tfesten ultort gebunden: „die brachen ın den Häusern das rot  C Apg2,46) Em-
phatisch hebt derHebräerbriethervor, Christusdereinzige und Hohepriester
ist. FEr braucht weder einen Otellvertreteroch einen Nachfolger, denn er ebt und kann
seıin selber ungebrochen ausüben: ‚Geschworen hat es der Herr, und S wird
nicht TEeUeN: DubistPriester Ewigkeit“ (Hebr7,21) FErist undbleibt dereiıne und eiINz1-

Mittler zwischen Gott und den Menschen 1 1im 2,5)
Doch Jesus Christus ist nicht Ur Priester für das Volk, sondern auch mıiıt dem Volk

als dere1ne Leib mıit Haupt und Gliedern (vgl 1Kor 12), als der „COLUS Christus”,
unlösbarer Verbindung mıiıt seiner Kirche „Ihm, der 1115 Z Priestern VOT Gott g—

macht hat, sel die Offb 1,6)
Die Angleichung arn den eınen Hohenpriester SOWIEe die Teilnahme an seinem Priester-
tum geschieht durch die aute Durch S1e sind wır mit seinem Tod und seiner Auferste-
hung „zusammengewachsen“ (vgl Röm 6,5) aherwird auch der Patristik die aute
als Priesterweihe verstanden: „Alle, die Christus wiedergeboren SIN  d, macht also das
Zeichen des Kreuzes ZUu Königen, während S1e die Salbung des Heiligen CGeistes ZU Prie-
STE) eiht (Spiritus Sancti unctio cConsecrat sacerdotes)“ schreibt Leo Große.! Diese
Vorstellung findet sich auch im Zieuen Taufritus, wen der Priester den Täufling mıit
Chrisamsalbtunddabei spricht: „Du3st Gilieddes'olkes (ottesundgehörst für ImMmMer
Christus an, der gesalbt ist zum Priester, König und Propheten Ewigkeit.
AusdemVerständnisderaufealsPriesterweihe Jleitet Ambrosius cdie Forderungab,
alle Kinder der Kirche einen priesterlichen Lebenswandel anstreben sollen.* So sagt
auch Augustinus: le WITr Priester, nicht 1Ur die Bischöfe und Presbyter, weil
S1e Glieder des einen Priesters SIN  #3 In der Kirchenkonstitution des II Vatikanums
heißt 06 „Durch die Wiedergeburt und 1e Salbung mıiıt dem Heiligen Geist werden die
Getauften zu einem heiligen Priestertum geweiht.“
Der entscheidendeSlesesgemeiınsamen Priestertums der Kirche ist Jedes
CGlied der Kirche ist auf Seiıne Weise mit eSuS Christus verbunden und SO muıt ihm wIıe
mıit der Banzen Kirche ZUr Heilsvermittlung befähigt und berufen Dieses Bewußtsein
und elbstb:  tsein ist der Kirche keineswegs ausreichend entwickelt, weder bei
den Priestern och bei den Laien. Wahrscheinlich ist das der zentrale Punkt dern_
wärtigen Auseinandersetzung. Wenn ©5 nämlich einmal klar ist, jedes Mitglied der
Kirche durch die aufebefähigt und berufen ist, dem Wesentlichen mitzuwirken,
dem die Kirche überhaupt cla ist, nämlich eın wirksames Zeichen des Heiles und amıt
der Gnadenvermittlung seın, dann 1st die Frageachden vielen Formen derHeilsver-
mittlung zweitrangig Wenn ©5 einmal klar ist, alle berutfen sind, celhbst mMusiz1e-
D und cht Hu  a Musik anzuhören, dann ist die Frage ach dem KRang der einzelnen
Instrumenteentschärft. ]bleibtnatürlichweiterhin\'Bedeutung, \  LA  W  Jer dieerste Geige
spielt und W  Jer dirigiert, doch dererste igerund der irigentwerdeneinsehenmussen,

S1e durch ihreTätigkeit leinentwederSaleınederdochkeine csehr differenzierte
Musik EIZCUSECN vermögen.

Leco0 Gr., Sermo IV,
2 Ambrosius, Lukaskommentar V,

v
AÄAugustinus, ttesstaat XX,
Vaticanum H, Kirche

207

Christus abgelöst: "Ihn hat Gott als Sühneort in seinem Blut, wirksam durch den Glau­
ben, eingesetzt" (Röm 3,25). Der neue Gottesdienst ist die Eucharistie, durch die der Tod 
und die Auferstehung Jesu Christi wirksam vergegenwärtigt werden. Ihre Feier ist an 
keinen festen Kultort gebunden: "Sie brachen in den Häusern das Brot" (Apg 2,46). Em­
phatisch hebt der Hebräerbrief hervor, daß Christus der einzige und ewige Hohepriester 
ist. Er braucht weder einen Stellvertreter noch einen Nachfolger, denn er lebt und kann 
sein Amt selber ungebrochen ausüben: ,,Geschworen hat es der Herr, und es wird ihn 
nicht reuen: Du bist Priester in Ewigkeit" (Hehr 7,21). Er ist und bleibt der eine und einzi­
ge Mittler zwischen Gott und den Menschen (vgl. lTim 2,5). 
Doch Jesus Christus ist nicht nur Priester für das Volk, sondern auch mit dem Volk zu­
sammen als der eine Leib mit Haupt und Gliedern (vgl. lKor 12), als der "totus Christus", 
in unlösbarer Verbindung mit seiner Kirche: "Ihm, der uns zu Priestern vor Gott ge­
macht hat, sei die Ehre" (Offb 1,6). 
Die Angleichung an den einen Hohenpriester sowie die Teilnahme an seinem Priester­
tum geschieht durch die Taufe. Durch sie sind wir mit seinem Tod und seiner Auferste­
hung "zusammengewachsen" (vgl. Röm 6,5). Daher wird auch in der Patristik die Taufe 
als Priesterweihe verstanden: ,,Alle, die in Christus wiedergeboren sind, macht also das 
Zeichen des Kreuzes zu Königen, während sie die Salbung des Heiligen Geistes zu Prie­
stern weiht (Spiritus Sancti unctio consecrat sacerdotes)" schreibt Leo d. Große.1 Diese 
Vorstellung findet sich auch im neuen Taufritus, wenn der .Priester den Täufling mit 
Chrisam salbt und dabei spricht: "Du bist Glied des Volkes Gottes und gehörst für immer 
Christus an, der gesalbt ist zum Priester, König und Propheten in Ewigkeit." 
Aus dem Verständnis der Taufe als Priesterweihe leitet Ambrosius die Forderung ab, daß 
alle Kinder der Kirche einen priesterlichen Lebenswandel anstreben sollen. 2 So sagt 
auch Augustinus: "Alle nennen wir Priester, nicht nur die Bischöfe und Presbyter, weil 
sie Glieder des einen Priesters sind."3 In der Kirchenkonstitution des II. Vatikanums 
heißt es: "Durch die Wiedergeburt und die Salbung mit dem Heiligen Geist werden die 
Getauften zu . . . einem heiligen Priestertum geweiht."4 

Der entscheidende Punkt dieses gemeinsamen Priestertums der ganzen Kirche ist: Jedes 
Glied der Kirche ist auf seine Weise mit Jesus Christus verbunden und so mit ihm wie 
mit der ganzen Kirche zur Heilsvermittlung befähigt und berufen. Dieses Bewußtsein 
und Selbstbewußtsein ist in der Kirche keineswegs ausreichend entwickelt, weder bei 
den Priestern noch bei den Laien. Wahrscheinlich ist das der zentrale Punkt der gegen­
wärtigen Auseinandersetzung. Wenn es nämlich einmal klar ist, daß jedes Mitglied der 
Kirche durch die Taufe befähigt und berufen ist, an dem Wesentlichen mitzuwirken, zu 
dem die Kirche überhaupt da ist, nämlich ein wirksames Zeichen des Heiles und damit 
der Gnadenvermittlung zu sein, dann ist die Frage nach den vielen Formen der Heilsver­
mittlung zweitrangig. Wenn es einmal klar ist, daß alle berufen sind, selbst zu musizie­
ren und nicht nur Musik anzuhören, dann ist die Frage nach dem Rang der einzelnen 
Instrumente entschärft. Es bleibt natürlich weiterhin von Bedeutung, wer die erste Geige 
spielt und wer dirigiert, doch der erste Geiger und der Dirigent werden einsehen müssen, 
daß sie durch ihre Tätigkeit allein entweder gar keine oder doch keine sehr differenzierte 
Musik zu erzeugen vermögen. 

1 Leo d. Gr., Sermo lV, 1. 
2 Ambrosius, Lukaskommentar V, 33. 
3 Augustinus, Gottesstaat XX, 10. 
4 Vaticanum II, Kirche 10. 

207 



—_ Die Kirche braucht äger
Diegeg|Auseinandersetzung 1St dadurch sehr erschwert verschie-
dene Begriffe Von Laie verschiedenen Begriften von TIES! gegenüberstehen
eMEINSAMES Priestertum durch die und amtliches Priestertum (durch die
Weihe) POSI1It1ves Laie-Sein aufgrun‘ der Taute) und prıvatıves Laie-Sein (weil cht
geweiht und nicht Ordensmitglied)
Dem Wort nach bezeichnet Laie jeden, der Volk gehört Doch schon Ende
des ahrhunderts wird der Laie Von den Priestern unterschieden Nach der konstan-
tinischen Wende beginnt eine Geschichte der Negationen, die diesen eingela-
gert werden nicht kompetent -  n Fachmann nicht istlicher -  gn Eheloser, S  .

ers! Klasse gehörend Nach Ferdinand Klostermann ist den heutigen Begriff
des Laien der Kirche IUr wesentlich er cht dem Klerikerstand angehört
O nicht dem ÖOrdensstand angehört akzidentell versuchte daher S

Ausweitung des Begriffes Laie ın  ®  dem er schen Weltlaien und ‚Ordenslaien
bzw „Rä  hristen unterschied Sein Vorschlag hat sich jedoch nicht durchgesetzt
und das Zweite Vatikanische Konzil hat cowohl die Priester als 2uch die Ordensleute
““ des Laien adUSgeNÖONMUNEN Da jedoch vgerade durch dieses Konzil die Kir-
che sehr eindringlich alsVolk Gottesbeschriebenwird inSSWe:  1se die
GrundbedeutungdesWorteswieder und mMan beeilt sich EL beteuern, der Be-
griff Laie keineswegs [(1UT Negationen enthalte* Damiüit gibt S klaren und
kirchenrechtlich sauberen Begriff Laie 1Sst wer keine Weihe empfangen hat und keiner
UOrdensgemeinschaft angehört und - eher unscharten sich Jangsam DOSICV
aufladenden Begriff Laie I“E| Wer uUum Volk Gottes gehört er kann als solcher verschie-
ene Amter und Dienste übernehmen und verschiedene Lebenstormen wählen und
bleibt ie, solange er nichte erhält das Weihe übertragen wird undS
Lebensformwähl die durch dieZugehörigkeit Ordensgemeinschaft bestimmt
wird
Diesem doppelten Begriff VON Laie csteht e1n doppelter Begriff Von riester“ eCNn-
über. Vom EMEINSAMENPriestertum allerGetauften Ist derLeitungsdienst in derKirche

unterscheiden, der auch i Neuen Testament nicht muıiıt demselben Wort bezeichnet
wird, sondern mit VIEe|  Jlen anderen Begriffen WI«€ Altester, Aufseher, Vorgesetzter, Orste-
er, Hirte derVerwalter. EsiISt e1n€ ständige Quelle von Mißverständnissen, die
Heilsvermittlung der VerbundenheitIChristus heraus und der Leitungsdienst in
der Kirche mıt demselben Wort nämlich Priester bezeichnet werden So WIrTr“ vVvon

manchen die schlichte Feststellung alle Getauften sind Priester“” als Aufwiegelung ZU!N

® lemens Kor 40  €
Karrer, Laie/Klerus, in P ıcher Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe München

1984
i F Klostermann, Das christliche Apostolat, Innsbruck 1962, 62}

Klostermann, Apostolat
Vaticanum H Kirche

AnspracheA22 Februar198hatPapstannesPaul I1 Wersind die Laien? ıl:
Antwort> Konzil nich! einfach auf aNSDI der weder Priester noch Ordensmann oder ÖOr-
densfrau 1st und ahe in negativer Jeist betonen daß die Laien diejenigen sind die nicht ZUu diesen
Gruppen B  oren, Nein

Konzil ffnet eiINEe eindeutigposiıtive Perspektive. stellt sich aufden Standpunkt desHeilsplans Got-
tes, der iin der Of barung thalten ıst. Und f  P daß die La:en mit C,
dem Klerus und den Ordensleuten Volk Gottes cind. (Osservatore Komano iı deutsch Vom 87)
F Klostermann Priester für morgen Innsbruck 1970 S9

208

m. Die Kirche braucht Amtsträger 

Die gegenwärtige Auseinandersetzung ist dadurch sehr erschwert, daß zwei verschie­
dene Begriffe von „Laie" zwei verschiedenen Begriffen von „Priester" gegenüberstehen: 
gemeinsames Priestertum (durch die Taufe) und amtliches Priestertum (durch die 
Weihe); positives Laie-Sein (aufgrund der Taufe) und privatives Laie-Sein (weil nicht 
geweiht und nicht Ordensmitglied). 
Dem Wort nach bezeichnet „Laie" jeden, der zum Volle gehört. Doch schon gegen Ende 
des 1. Jahrhunderts wird der Laie von den Priestern unterschieden. 5 Nach der konstan­
tinischen Wende beginnt eine Geschichte der Negationen, die in diesen Begriff eingela­
gert werden: nicht kompetent, nicht Fachmann, nicht Geistlicher, nicht Eheloser, nicht 
zur ersten Klasse gehörend. 6 Nach Ferdinand Klostermann ist für den heutigen Begriff 
des Laien in der Kirche nur wesentlich, daß er nicht dem Klerikerstand angehört; daß 
er nicht dem Ordensstand angehört, ist nur akzidentell. 1 Er versuchte daher eine ge­
wisse Ausweitung des Begriffes Laie, indem er zwischen „Weltlaien" und ,,Ordenslaien" 
bzw. ,,Rätechristen• unterschied. 8 Sein Vorschlag hat sich jedoch nicht durchgesetzt 
und das Zweite Vatikanische Konzil hat sowohl die Priester als auch die Ordensleute 
vom Begriff des Laien ausgenommen. 9 Da jedoch gerade durch dieses Konzil die Kir­
che sehr eindringlich als Volk Gottes beschrieben wird, schimmert in gewisser Weise die 
Grundbedeutung des Wortes wieder durch und man beeilt sich zu beteuern, daß der Be­
griff „Laie• keineswegs nur Negationen enthalte9•. Damit gibt es einen klaren und 
kirchenrechtlich sauberen Begriff: Laie ist, wer keine Weihe empfangen hat und keiner 
Ordensgemeinschaft angehört, und einen eher unscharfen, sich langsam positiv 
aufladenden Begriff: Laie ist, wer zum Volk Gottes gehört; er kann als solcher verschie­
dene Ämter und Dienste übernehmen und verschiedene Lebensformen wählen und 
bleibt Laie, solange er nicht ein Amt erhält, das durch Weihe übertragen wird und eine 
Lebensform wählt, die durch die Zugehörigkeit zu einer Ordensgemeinschaft bestimmt 
wird. 
Diesem doppelten Begriff von „Laie" steht ein doppelter Begriff von ,,Priester" gegen­
über. Vom gemeinsamen Priestertum aller Getauften ist der Leitungsdienst in der Kirche 
zu unterscheiden, der auch im Neuen Testament nicht mit demselben Wort bezeichnet 
wird, sondern mit vielen anderen Begriffen wie Ältester, Aufseher, Vorgesetzter, Vorste­
her, Hirte oder Verwalter.10 Es ist eine ständige Quelle von Mißverständnissen, daß die 
Heilsvermittlung aus der Verbundenheit mit Christus heraus und der Leitungsdienst in 
der Kirche mit demselben Wort, nämlich „Priester", bezeichnet werden. So wird von 
manchen die schlichte Feststellung „alle Getauften sind Priester" als Aufwiegelung zum 

5 Klemens, 1 Kor 40,5. 
6 Vgl. L. Karrer, Laie/I<lerus, in: P. Eicher {Hg.), Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe, München 

1984. 
7 F. Klostermann, Das christliche Apostolat, Innsbruck 1962, 628. 
8 Klostermann, Apostolat 628 ff. 
9 Vaticanum II, Kirche 31. 

9• In einer Ansprache am 22. Februar 1987 hat Papst Johannes Paul II. gesagt: ,.2. Wer sind die Laien? In seiner 
Antwort will das Konzil nicht einfach auf den anspielen, der weder Priester noch Ordensmann oder Or­
densfrau ist, und beinahe in negativer Weise betonen, daß die Laien diejenigen sind, die nicht zu diesen 
Gruppen gehören. Nein. 
Das Konzil öffnet eine eindeutig positive Perspektive. Es stellt sich auf den Standpunkt des Heilsplans Got­
tes, der in der Offenbarung enthalten ist. Und es antwortet, daß die Laien zusammen mit der Hierarchie, 
dem Klerus und den Ordensleuten das Volk Gottes sind: {Osservatore Romano in deutsch vom 27. 2. 87) 

10 F. Klostermann, Priester für morgen, Innsbruck 1970, 59. 

208 

r' 



Putsch miliverstanden, alswürden dadurch die Laien aufgefordert, die itungderKir-
che zZUu übernehmen und eiıne anarchistische und anhierarchische Organisationsform
der Kirche herzustellen.

deranderen Seite fürchtenPriester ihre Identität und hört Priesteramtskan-
daten WOZU überhaupt noch Priester werden soll, „WeENnN die Laien ohne-
dies schon alles dürf:  en, ausgenOMMeN die Leitung der Messe, des Bulßsakramentes
und der Krankensalbung Man konstruiert Priesterbilder, die alle et[was Zutreffendes
enthalten und dennoch einseitig sind, allem aber nicht entsprechend motivieren
wollen: Derdidaschaut sich die ereder Priesterbilder mıit Interesse an,
bewundert s]1e und oft cht prominenten Maler und geht wieder fort
Vielleicht Atte iNan &s  IS leichter, 1l eintach würde Die Kirche braucht
Amtsträger. Um cdas Zu begründen, braucht nicht einmal die Bibel, die Theologie
oder die Soziologie ZUu bemühen Dazu genügt der Hausverstand. Die Kirche kann, wıe
jedes andere Gemeinwesen auch, als ungegliederte Masse cht existieren. ie ıst eiıNne
OUrganisation und Institution und bedartdaher einer Leitung aufverschiedenen Ebenen
SOWIe verschiedener henste undAmter. Sie ist nach 1Kor eıngeheimnisvoller Orga-
NISMUS, eın Leib mut vielen Gliedern, ım denen eben nicht jedes die gleiche Aufgabe
hat „Wiralle sindPriester“ ist Auf:Zeiıner radikalen Demokratie. Gerade damit
alle Getauften priesterliche Aufgabe wahrnehmen und ZUIMN Wohl der
Kirche und der Menschen insgesamt einsetzen können, bedürfen sie der Organisation
und der Leitung. Die Aussage „alle Menschen sind musikalisch“” bedeutet Ja auch och
nicht, alle Menschen miteinander musizieren können. Je höher der Anspruch auf
künstlerisches Niveau ist, desto höher sind die Anforderungen die Ausbildung,
Koordination undLeitungerer, die miteinandermusizleren sollen. DieFaszinationder
Leitung kommt hier wıe dort VOIN Sinn des Ganzen ist faszinierend, an der Leitung
einer (jemeinde und eiınes Organismus mitzuwirken, der „Sakrament und strument

die Vereinigung Gottes mıit den Menschen SOWI1e der Menschen untereinan-
der” t11 ist selbstverständlich, den Mitwirkenden Leitungsdienst Rechte
und Kompetenzen SOWIe Formen der priesterlichen Vermittlung vorbehalten SIN  d, die
cht len Mitgliedern zukommen. Der Grund ist nicht eine Privilegierung der
Amtsträger, sondern der SinndieserAufgaben selbst Wenn sich die Gemeinde Samllı-

melt, sich ihrer höchsten Form darzustellen und der vVvVon ihrem Herrn celbst
stifteten Feier seiınen Tod und se1ine Auferstehung ZUu vergegen  ıgen, dann muß diese
FeierS innerer und3 ihrem SaNZEN Sinn heraus unter der Leitung dessen
hen, der auch SONS! mut dem Leitungsdienst beauftragt ist und der die Gemeinde und
ihren Herrn besonderer Weise repräsentiert. Ahnlich lassen sich auch andere Aufga-
ben begründen, cClie dem Vorsteher eiıner Gemeinde vorbehalten SIN!  d, und z  N nicht
ur liturgischen, sondern auch 1Im rechtlichen und ökonomischen Bereich.

D gemeinsame Werk
Die Kirche als ist Zeichen und Werkzeug des Reiches Gottes. Ihruftrag ist also
ach außen gerichtet, auf jene, die noch nicht das Evangelium gehört haben, die och
nich:  P. glauben, die noch nicht der nich  er mehr der Kirche sind. tiefstes Wesen ist
es also, Apostolat, Sendung, Mission, Zeichen für andere S

ı1 Vaticanum {IT, Kirche

09

:.. 

Putsch mißverstanden, als würden dadurch die Laien aufgefordert, die Leitung der Kir­
che zu übernehmen und eine anarchistische und anhierarchische Organisationsform 
der Kirche herzustellen. 
Auf der anderen Seite fürchten Priester um ihre Identität und man hört Priesteramtskan­
didaten fragen, wozu man überhaupt noch Priester werden soll, ,,wenn die Laien ohne­
dies schon alles tun dürfen~ ausgenommen die Leitung der Messe, des Bußsakramentes 
und der Krankensalbung. Man konstruiert Priesterbilder, die alle etwas Zutreffendes 
enthalten und dennoch einseitig sind, vor allem aber nicht entsprechend motivieren 
wollen: Der Kandidat schaut sich die ganze Galerie der Priesterbilder mit Interesse an, 
bewundert sie und ihre oft recht prominenten Maler und geht wieder fort. 
Vielleicht hätte man es leichter, wenn man einfach sagen würde: Die Kirche braucht 
Amtsträger. Um das zu begründen, braucht man nicht einmal die Bibel, die Theologie 
oder die Soziologie zu bemühen. Dazu genügt der Hausverstand. Die Kirche kann, wie 
jedes andere Gemeinwesen auch, als ungegliederte Masse nicht existieren. Sie ist eine 
Organisation und Institution und bedarf daher einer Leitung auf verschiedenen Ebenen 
sowie verschiedener Dienste und Ämter. Sie ist nach lKor 12 ein geheimnisvoller Orga­
nismus, ein Leib mit vielen Gliedern, von denen eben nicht jedes die gleiche Aufgabe 
hat. ,,Wir alle sind Priester" ist kein Aufruf zu einer radikalen Demokratie. Gerade damit 
alle Getauften ihre priesterliche Aufgabe entdecken, wahrnehmen und zum Wohl der 
Kirche und der Menschen insgesamt einsetzen können, bedürfen sie der Organisation 
und der Leitung. Die Aussage ,,alle Menschen sind musikalisch" bedeutet ja auch noch 
nicht, daß alle Menschen miteinander musizieren können. Je höher der Anspruch auf 
künstlerisches Niveau ist, desto höher sind die Anforderungen an die Ausbildung, 
Koordination und Leitung derer, die miteinander musizieren sollen. Die Faszination der 
Leitung kommt hier wie dort vom Sinn des Ganzen. Es ist faszinierend, an der Leitung 
einer Gemeinde und eines Organismus mitzuwirken, der „Sakrament und Instrument 
für die innigste Vereinigung Gottes mit den Menschen sowie der Menschen untereinan­
der" ist.11 Es ist selbstverständlich, daß den Mitwirkenden am Leitungsdienst Rechte 
und Kompetenzen sowie Formen der priesterlichen Vermittlung vorbehalten sind, die 
nicht allen Mitgliedern zukommen. Der Grund dafür ist nicht eine Privilegierung der 
Amtsträger, sondern der Sinn dieser Aufgaben selbst. Wenn sich die Gemeinde versam­
melt, um sich in ihrer höchsten Form darzustellen und in der von ihrem Herrn selbst ge­
stifteten Feier seinen Tod und seine Auferstehung zu vergegenwärtigen, dann muß diese 
Feier aus innerer Logik und aus ihrem ganzen Sinn heraus unter der Leitung dessen ste­
hen, der auch sonst mit dem Leitungsdienst beauftragt ist und der die Gemeinde und 
ihren Herrn in besonderer Weise repräsentiert. Ähnlich lassen sich auch andere Aufga­
ben begründen, die dem Vorsteher einer Gemeinde vorbehalten sind, und zwar nicht 
nur im liturgischen, sondern auch im rechtlichen und ökonomischen Bereich. 

IV. Das gemeinsame Werk 

Die Kirche als ganze ist Zeichen und Werkzeug des Reiches Gottes. Ihr Auftrag ist also 
nach außen gerichtet, auf jene, die noch nicht das Evangelium gehört haben, die noch 
nicht glauben, die noch nicht oder nicht mehr in der Kirche sind. Ihr tiefstes Wesen ist 
es also, Apostolat, Sendung, Mission, Zeichen für andere zu sein. 

11 Vaticanum II, Kirche 31. 

209 



ach dem onzil sind ese Worte und ZWAar durchaus- Sinne des Konzils,
blaßt „Apostolat gehört cht mehr zu den theologischen Grundbegriffen und $ ist
heute davon die Rede 12 Der Begriff Mission hat sich l erweiıtert z 101

heute alle Länder als Missionsländer ansieht? und damit auch das und die
Spannung diesem Wort gewichen S1IN| ] gibt Versuche, aQUs der Missionswissen-
schaft Vergleichende Pastoraltheologie machen Auch der aps hat das
zentrale Anliegen des Apostolats wieder aufzugreifen, andere Begriffe gebraucht
spricht VC Evangelisierung und vVvon verschiedenen Stutfen des Katechumenats,

“Apostolat und Mission die Rede Wa)l 15

Im kirchlichen Sprachgebrauch haben eute alle Worte die eine Sendung Zum Aus-
3  ck bringen, m.  einen fast altertümelnden Klang gegenüber Jenen, die eher 1in Bleiben
und Beisammensein bezeichnen DieMesse, in derdie „Mission steckt wird mıiıt Vorlie-
be Eucharistieteier” genannt Wäas auf den inweist das Wort
und der Begriff sind freilich älter als „Messe“) Der Begrift Pfarre der etymologisch auf
die Fremdaheit der Kirche dieser Welt hinweist oft unschartf und unschau durch
den B: ‚Gemeinde ersetz! der eher geborgenes Beisammensein bezeichnet
Aus dem Auftrag Dränge alle ereinzukommen!“ 14 23) werden seelsorgliche „An-
gebote

dem als die Kirche nicht mehr sich wWeg ebt Zeichen- und Ver-
weischarakterchtmehr ernst nımmt werden aufeinmal interne Tagen wichtig
Man bildet ruppen, eren Mitglieder sich VOrTr allem beieinander wohl fühlen und
ander bestätigen wollen wirdNProblem, welche Position undwelchen KRang
eGruppe hat cdlart und Was cht darf ür eın geordnetes Heer

Ist die Frage der Rangordnung wichtig und der Getaufte soll Ja auch guter Soldat
Christi (2Tim 7 S€ Sie bekommt aber 17 Übergewicht WE das Heer keine be-
sonderen Aufgaben ach außen mehr hat und sich Ur in der Kaserne aufhält FEin Or-
chester, dem die MitgliederVOT lem diskutieren, welcher Rang den einzelnen Musi-
kern zukommt und welche Strumen! die wichtigsten sind wird nicht sehr engaglıert
INUuS1IzZIeren onnen  A derumgekehrt Ein ÖOrchester, das nicht erster in]ıe engaglert
mus:zıert wird solche Fragen csehr wichtig finden Da könnte die gegenwartige Diskus-
S1011 entspannen und versachlichen wenn sich allgemein das Bewulßlitsein durch-
setz dadie Kirchedikal auf Cott und das Reich (Gottes bezogen ist Weil die Kirche
in diesem Sinn relativ ISst braucht vieles nicht absolut festgelegt und festgeschrie-
ben werden In e1NerKirche, die selbst unterwegs ıst darf manchesvorläufig und
zulänglich unscharf und ungeNau Es VIe  les dem Leben und der Entwicklung
überlassen bleiben
Freilich regeln sich die Fragen ach den Diensten und Amtern, den Rollen und Kompe-
tenzen nicht VOo  - selbst Einige Überlegungen KSnnten für die eute älligen Regelungen
dienlich SC

12 Das Stichwort Apostolat findet sich Z nicht vierbändigeneuenHandbuch theologischer Grundbe-
VvVon Eicher, München oder n Handbuch religiöser Gegenwartsfragen Von Ulrich

Ruh ÜU. ,, Freiburg 1986.
Bühlmann, Von derSraäumen, Graz 1986, 8

1 die Diplomarbeit von F Helm, Vergleichende Pastoraltheologie, St Gabriel 198 (maschinge-
schrieben

15 das Apostolische Schreiben Pauls Evangelii nuntiandi“" (1975)
16 Zur Etymologie VvVon Gemeinde vgl Handbuch der Pastoraltheologie

210

Nach dem Konzil sind diese Worte, und zwar durchaus nicht im Sinne des Konzils, ver­
blaßt. ,,Apostolat" gehört nicht mehr zu den theologischen Grundbegriffen und es ist 
heute wenig davon die Rede.12 Der Begriff 11Mission" hat sich so erweitert, daß man 
heute alle Länder als Missionsländer ansieht13 und damit auch das Drängen und die 
Spannung aus diesem Wort gewichen sind. Es gibt Versuche, aus der Missionswissen­
schaft eine Vergleichende Pastoraltheologie zu machen.14 Auch der Papst hat, um das 
zentrale Anliegen des Apostolats wieder aufzugreifen, andere Begriffe gebraucht. Er 
spricht von "Evangelisierung" und von verschiedenen Stufen des Katechumenats, wo 
früher von Apostolat und Mission die Rede war. 15 

Im kirchlichen Sprachgebrauch haben heute alle Worte, die eine Sendung zum Aus­
druck bringen, einen fast altertümelnden Klang gegenüber jenen, die eher ein Bleiben 
und Beisammensein bezeichnen: Die Messe, in der die ,,Mission" steckt, wird mit Vorlie­
be "Eucharistiefeier" genannt, was nur auf den gemeinsamen Dank hinweist ( das Wort 
und der Begriff sind freilich älter als 11Messe"). Der Begriff "Pfarre", der etymologisch auf 
die Fremdheit der Kirche in dieser Welt hinweist, wird oft unscharf und ungenau durch 
den Begriff ,,Gemeinde" ersetzt, der eher ein geborgenes Beisammensein bezeichnet.16 

Aus dem Auftrag "Dränge alle hereinzukommen!" (Lk 14,23) werden seelsorgliche "An­
gebote". 
In dem Maß, als die Kirche nicht mehr von sich weg lebt, ihren Zeichen- und Ver­
weischarakter nicht mehr ernst nimmt, werden auf einmal interne Fragen allzu wichtig. 
Man bildet Gruppen, deren Mitglieder sich vor allem beieinander wohl fühlen und ein­
ander bestätigen wollen. Es wird zum Problem, welche Position und welchen Rang einer 
in einer Gruppe hat, was er darf und was er nicht darf. Gewiß, für ein geordnetes Heer 
ist die Frage der Rangordnung wichtig und der Getaufte soll ja auch ein 11guter Soldat 
Christi" (2Tim 2,3) sein. Sie bekommt aber ein Übergewicht, wenn das Heer keine be­
sonderen Aufgaben nach außen mehr hat und sich nur in der Kaserne aufhält. Ein Or­
chester, in dem die Mitglieder vor allem diskutieren, welcher Rang den einzelnen Musi­
kern zukommt und welche Instrumente die wichtigsten sind, wird nicht sehr engagiert 
musizieren können. Oder umgekehrt: Ein Orchester, das nicht in erster Linie engagiert 
musiziert, wird solche Fragen sehr wichtig finden. Es könnte die gegenwärtige Diskus­
sion entspannen und versachlichen, wenn sich ganz allgemein das Bewußtsein durch­
setzte, daß die Kirche radikal auf Gott und das Reich Gottes bezogen ist. Weil die Kirche 
in diesem Sinn relativ ist, braucht vieles in ihr nicht absolut festgelegt und festgeschrie­
ben zu werden. In einer Kirche, die selbst unterwegs ist, darf manches vorläufig und un­
zulänglich, unscharf und ungenau sein. Es darf vieles dem Leben und der Entwicklung 
überlassen bleiben. 
Freilich regeln sich die Fragen nach den Diensten und Ämtern, den Rollen und Kompe­
tenzen nicht von selbst. Einige Überlegungen könnten für die heute fälligen Regelungen 
dienlich sein. 

12 Das Stichwort Apostolat findet sich z. B. nicht im vierhändigen Neuen Handbuch theologischer Grundbe­
griffe, hg. von P. Eicher, München 1984, oder im Handbuch religiöser Gegenwartsfragen, hg. von Ulrich 
Ruh u. a., Freiburg 1986. 

13 Vgl. W. Bühlmann, Von der Kirche träumen, Graz 1986, 82. 
14 Vgl. die Diplomarbeit von F. Helm, Vergleichende Pastoraltheologie, St. Gabriel 1986 (maschinge­

schrieben). 
15 Vgl. das Apostolische Schreiben Pauls VI ... Evangelii nuntiandi"' (1975). 
16 Zur Etymologie von ,.Gemeinde" vgl. Handbuch der Pastoraltheologie II, 18. 

210 



Jede Arbeit der Kirche 1st Mitarbeit
Die Kirche ISt nicht das Werk des Papstes und der Bischöfe, der Priester und Diakone
der Ordensleute und Laien sondern 1st das Werk Christi vgl Phil Es gibt
der chtFacharbeiter und Hiltsarbeiter sonderne Mitarbeiter Jesus
Stus (vg]l om  . 16

Die Rollen der Mitarbeiter sind vielfältig
Sie SIN keineswegs durch die Irias Priester-Ordensleute-Laien ausreichend beschrie-
ben Wenn schonE der Kirche (D  ne viel größereVielfalt VOnNn Rollen derMitar-
beit vorhanden War (vgl 1Kor 12 27), annn ist selbstverständlich daß die Kirche
der Weit heute Eoch viel größere Rollendifferenzierung braucht
Kardinal önig forderte bei nmem Vortrag über Frau und Kirche in Wien auch
usweitung des kirchlichen Amtsbegriffes, weil dadurch .die Diskussion ım Amt und
Frau entscheidend entlastet werden onnte  M Die Monopolisierung der Entscheidungs-
gewalt eiım 3  t11 herkömmlich Sinn INUuS aufgebrochen werden. Man solle
VOIlN vielfältigenkirchlichenÄmtern reden. DerBegriff dürtenicht aufdas Priester-
der Bischofsamt eingeschränkt werden. uch das „Amt“ des Pastoralassistenten, des
Caritasdirektors der auch eiNnerTischmutterbeim Erstkommunionunterricht sollte als
solches erkannt werden

Die en der Mitarbeiter sollen hne Ideologisierung beschrieben ıwwperden
Bei der Entwicklung und Ausdifferenzierung der einzelnen Amter und Dienste haben
mehrere omente mitgespielt Man onnte sehr unbetangen Vorsteher insetzen, als
die meinden noch csehr klein Man ußte eın differenziertes kirchliches Amt
ausbilden und Kompetenzen festlegen, als den kleinen Anfängen e1ne Großkirche
wurde, die auch wichtige Aufgaben 1gesellschaftlichen und staatlichen Bereich mi1t-
zZu hatte
Bei dem Bemühen 'eıtere Entwicklung des kirchlichen A mtes wird die Argu-
mentatiıon oft dadurch behindert einzelnepeund Komponenten überbetont
und dadurch andere Gesichtspunkte abgeblockt werden Wer darauf hinweist der
AmtsträgerSLeitungsfunktion habe, bekommt baldZ Oren  .. M S€@] 2111 Funktiona-
lıst und 1I3NOTEIE das göttlicheheimnis der Berufung und des priesterlichen Berufes
Wer aut clie ontologische und sakramentale Dimension des Amtes hinweist versucht
manchmal sich damit allen pragmatischen und soziologischen Fragen un cdas Amit ZUu
entziehen Miıt Kecht weıst Philip)J Rosato darauf hin daß die Beziehung zwischen dem
C]Priestertumund demAmt INn derKirche SOWIE auchdiebeiden Priestertü-

selbst beschrieben werden können wenn mman VI1ier Komponenten unterschei-
det Sontologische, Sexistentielle praktische und soziale Eeschato-
logische Komponente Alle 1ese Momente ı98 bedacht werden
ede Willkür und Ideologie Zu vermeiden Jede adäquate Beschreibung und Entwick-
ung des Amtes 1Sst 1 Rahmen des Wesens un! des Auftrages der Kirche möglich

17 Zauner, Die menschliche und spirituelle Entfaltung Mitarbeiter in tiener/H Erharter
)I Pfarrseelsorge Wien 1977 6564—76

Die Furche 43 Nr 12),
KRosato Priesthood ot the Baptized and Priesthood of the Ordained in Gregorianum, Vol 68  68 Rom

1087 15-— bes 265

211

1. Jede Arbeit in der Kirche ist Mitarbeit 

Die Kirche ist nicht das Werk des Papstes und der Bischöfe, der Priester und Diakone, 
der Ordensleute und Laien, sondern sie ist das Werk Christi (vgl. Phil 2,30). Es gibt in 
der Kirche nicht Facharbeiter und Hilfsarbeiter, sondern nur "Mitarbeiter in Jesus Chri­
stusu (vgl. Röm 16,3.9).17 

2. Die Rollen der Mitarbeiter sind vielfältig 

Sie sind keineswegs durch die Trias Priester-Ordensleute-Laien ausreichend beschrie­
ben. Wenn schon am Anfang der Kirche eine viel größere Vielfalt von Rollen der Mitar­
beit vorhanden war ( vgl. lKor 12,27), dann ist es selbstverständlich, daß die Kirche in 
der Welt von heute eine noch viel größere Rollendifferenzierung braucht. 
Kardinal König forderte bei einem Vortrag über "Frau und Kircheu in Wien auch eine 
Ausweitung des kirchlichen Amtsbegriffes, weil dadurch Aie Diskussion um Amt und 
Frau entscheidend entlastet werden könnteu. Die Monopolisierung der Entscheidungs­
gewalt beim Amt im herkömmlich engen Sinn müsse aufgebrochen werden. Man solle 
von vielfältigen kirchlichen Ämtern reden. Der Begriff Amt dürfe nicht auf das Priester­
oder Bischofsamt eingeschränkt werden. Auch das "Amt" des Pastoralassistenten, des 
Caritasdirektors oder auch einer Tischmutter beim Erstkommunionunterricht sollte als 
solches erkannt werden.18 

3. Die Rollen der Mitarbeiter sollen ohne Ideologisierung beschrieben werden 

Bei der Entwicklung und Ausdifferenzierung der einzelnen Ämter und Dienste haben 
mehrere Momente mitgespielt. Man konnte sehr unbefangen Vorsteher einsetzen, als 
die Gemeinden noch sehr klein waren. Man mußte ein differenziertes kirchliches Amt 
ausbilden und Kompetenzen festlegen, als aus den kleinen Anfängen eine Großkirche 
wurde, die auch wichtige Aufgaben im gesellschaftlichen und staatlichen Bereich mit­
zutragen hatte. 
Bei dem Bemühen um eine weitere Entwicklung des kirchlichen Amtes wird die Argu­
mentation oft dadurch behindert, daß einzelne Aspekte und Komponenten überbetont 
und dadurch andere Gesichtspunkte abgeblockt werden. Wer darauf hinweist, daß der 
Amtsträger eine Leitungsfunktion habe, bekommt bald zu hören, er sei ein "Funktiona­
list" und ignoriere das göttliche Geheimnis der Berufung und des priesterlichen Berufes. 
Wer auf die ontologische und sakramentale Dimension des Amtes hinweist, versucht 
manchmal, sich damit allen pragmatischen und soziologischen Fragen um das Amt zu 
entziehen. Mit Recht weist Philip J. Rosato darauf hin, daß die Beziehung zwischen dem 
gemeinsamen Priestertum und dem Amt in der Kirche sowie auch die beiden "Priestertü­
meru selbst nur beschrieben werden können, wenn man vier Komponenten unterschei­
det: eine ontologische, eine existentielle, eine praktische und soziale sowie eine eschato­
logische Komponente.19 Alle diese Momente müssen gemeinsam bedacht werden, um 
jede Willkür und Ideologie zu vermeiden. Jede adäquate Beschreibung und Entwick­
lung des Amtes ist nur im Rahmen des Wesens und des Auftrages der Kirche möglich. 

17 Vgl. W. Zauner, Die menschliche und spirituelle Entfaltung der Mitarbeiter, in: J. Wiener/H. Erharter 
(Hg.), Pfarrseelsorge, Wien 1977, 64-76. 

1s Die Furche 43 (1987, Nr. 12), 3. 
19 Ph. J. Rosato, Priesthood of the Baptized and Priesthood of the Ordained, in: Gregorianum, Vol. 68, Rom 

1987,215-266, bes.265. 

211 



Fundament und Richtschnurbleibt die WeisungJesu, die aber gerade in diesem Bereich
sehr allgemein ist und viele Möglichkeiten offen läßt

Fine Zusammenarbeit ist Nur möglich, einer die Rolle anderen kennt und
respektiert
Jede Arbeitsgruppe dem Mal} funktionieren, als jeder weil3,
kommt und Was hat.“ Das und muß sich gewisser Weise Im der
Zeit an  di|  r jenach derWegstrecke, die daspilgernde Volk Gottesgeradezu bewältigen
hat wirdnicht genugen, dieLaien„indie uüch!  e  A Zu bitten (um daseingangserwähnte
Bild VO Bertolt Brechten); INa wird sich muit ihnen verständigen aa  mussen,
elche Rollen ihnen zukommen und Was S1e der üche sollen. €e] kann INanl

großzügig wenn diegeschichtlicheEntwicklung unddas Wortdes
Paulus VOT Augen hat „ESs gibt verschiedene Gnadengaben, aber den eınen Geist.
Es gibt verschiedene Dienste, aber den einenHerrn. gibt verschiedene die
wirken, aber IL den einen bewirkt alles allem 1Kor

auner, eiter

5\ß\‘e Ya
un N

\ Qn ßfl‘°“j{80
Q A0S\au“  N

o  \\\ 50w \  x& \  o  D s\
o \W \et®0  Y \ S  Vbe W  W W  a“

A& \ q& «
A \ei“ ©yors®

NM ı 8
yoie

\"9
wSsAn \\0E Ra\ ;:2\€\\© U

\AM

212

Fundament und Richtschnur bleibt die Weisung Jesu, die aber gerade in diesem Bereich 
· sehr allgemein ist und viele Möglichkeiten offen läßt. 

4. Eine Zusammenarbeit ist nur möglich, wenn einer die Rolle des anderen kennt und 
respektiert 

Jede Arbeitsgruppe kann nur in dem Maß funktionieren, als jeder weiß, was ihm zu­
kommt und was er zu tun hat. 20 Das kann und muß sich in gewisser Weise im Lauf der 
Zeit ändern, je nach der Wegstrecke, die das pilgernde Volk Gottes gerade zu bewältigen 
hat. Es wird nicht genügen, die Laien "in die Küche" zu bitten ( um das eingangs erwähnte 
Bild von Bertolt Brecht aufzugreifen); man wird sich mit ihnen verständigen müssen, 
welche Rollen ihnen zukommen und was sie in der Küche tun sollen. Dabei kann man 
großzügig verfahren, wenn man die geschichtliche Entwicklung kennt und das Wort des 
Paulus vor Augen hat: nEs gibt verschiedene Gnadengaben, aber nur den einen Geist. 
Es gibt verschiedene Dienste, aber nur den einen Herrn. Es gibt verschiedene Kräfte, die 
wirken, aber nur den einen Gott: er bewirkt alles in allem" (lKor 12,4-6). 

20 Vgl. Zauner, Mitarbeiter 69-71. 

212 

~o.\\eV. \ ,ec, 
~ .,,~e o.\'°'~~ 

e,\\ ~v. ~,e~' 
\e'otV.<;44 ~\i~a\<,G 

... •· ., ~t\\\ 
~\\ 

. ~\i\\t,V. 
ia~'r.; 

~a,.,a,\t 
~ o.v.~e,e 

~~~~~ ~ 

,P~~ 
~cd' ~ s-1 

.1~N'E''""- · ·et,''~ e · 
o~· \\\t,f ~\e\\ '~ ~ 

\\\\t, ~\'""'\,e,,ew. 
~1 ~e'>(;. ~ \)\)t\<S 

\\\\t \\~ 


