\J-I

WILHELM ZAUNER

Laien und Priester — eine Kirche

Diebevorstehende Weltbischofssynode wird sich mit dem Laien in der Kirche befassen. Gegenwirtige
Spannungen zwischen Laien und Priestern scheinen u. a. daraus zu resultieren, daB3 man die Begriffe
LLaien” und Priester” zu einseitig sieht, dafl man sich ihrer Bezogenheit aufeinander zu wenig bewuf3t
ist und es daher zu Rivalititen kommt, wo Zusammenarbeit gefordert wiire. Die folgenden Ausfiih-
rungen verstehen sich als das Pladoyer eines Pastoraltheologen, Schritte in die richtige Richtung zu
tun. (Redaktion)

Bertolt Brecht hat sicher nicht an die Kirche gedacht, als er seine ,Geschichten vom
Herrn Keuner” schrieb. Dennoch liest sich eine davon wie eine knappe und scharfsinnige
Schilderung der heutigen pastoralen Situation:

Herr K. zog die Stadt B der Stadt A vor.,

Er sagte: In der Stadt A machte man sich mir niitzlich,

aber in der Stadt B brauchte man mich.

In der Stadt A bat man mich an den Tisch,

in der Stadt B bat man mich in die Kiiche.
Die ecclesia semper reformandasoll von einen Zustand A zu einem Zustand B gelangen.
Aus der Stadt A soll die Stadt B werden: Eine Kirche, in der sich nicht nur Priester den
Laien niitzlich machen, sondern in der man die Laien braucht; eine Kirche, in der man
nicht die Laien an den Tisch bittet, der durch die Priester bestellt wird, sondern in der
sie ,in die Kiiche’ gebeten werden. Méglichst viele Mitglieder der Kirche sollen dort ver-
sammelt werden, wo die Kirche gewissermaBen die Speisen bereitet. Die Laien werden
aufgefordert, mitzudenken, mitzureden, mitzuentscheiden und mitzuverantworten,
was die Kirche auf den Tisch bringt.
Das zieht eine Reihe von Problemen nach sich. Man ist nicht aneinander gewdhnt. Es
entstehen Fragen der Kompetenz und der Delegation, der Identitit und der Rolle. Man-
che werden nervés und entmutigt. Sie waren es gew6hnt, allein und fiir die anderen zu
arbeiten. Jetzt sollen sie auf einmal mit den anderen arbeiten. Dabei st63t man auf viele
theologische, psychologische und soziologische Probleme, und auf allen Ebenen der
Kirche ist ein umfangreicher Lernprozef3 und Umbau notwendig. Wenn dieser nicht ge-
lingt, ist wohl doch die Stadt A der Stadt B vorzuziehen.
Wenn man einen Umbau plant, ist es giinstig, die urspriinglichen Baupline sowie die
Pliine spiterer Umbauten zu studieren. Diesem Anliegen wollen wir uns zunichst zu-
wenden, um daraus einige Orientierungen fiir die heute zu treffenden Maf3nahmen zu
gewinnen.

1. Die Kirche ist das neue Volk Gottes

Das religiése BewuBtsein der Israeliten war entscheidend davon gepragt, daB sie durch
eine spezielle Zuwendung Gottes zu einem Volk gemacht wurden. Die Heiden sind fiir
sie ein ,Nicht-Volk*, Israel aber ist fiir Mose ein Volk, ,nicht weil ihr zahlreicher als die
anderen Volker wiret, . . . sondern weil der Herr euch liebt” (Dtn 7,6 —8). Dieses von
Gotterwihlte Volk ist zwar in sich gegliedert; es hat Priester, Propheten und Fithrer, aber
nicht sie sind die Adressaten des Heilshandelns Gottes, sondern das Volk als ganzes: ,Thr
sollt mir als ein Reich von Priestern und als ein heiliges Volk gehdren” (Ex 19,6).

Wirkénnen heute nur mehr schwer die Provokation verstehen, diealle glaubigen —und
selbst die christlich gewordenen — Juden empfinden muf3ten, wenn nun plétzlich Pau-

205



lus an eine christliche Gemeinde schreibt: ,Wir sind der Tempel des lebendigen Gottes;
denn Gott hat gesprochen . . .: Ich werde ihr Gott sein, und sie werden mein Volk sein”
(2Kor 6,16). Der erste Petrusbrief iibertriigt die sozusagen geschiitzten und exklusiven
Wiirdetitel des alten Israel auf die christlichen Gemeinden: ,Ihr seid ein auserwihltes
Geschlecht, einekénigliche Priesterschaft, ein heiliger Stamm, ein Volk, das sein beson-
deres Eigentum wurde . . . Thr waret nicht sein Volk, jetzt aber seid ihr Gottes Volk”
(1Petr 2,5—10).

Diese neue Theologie begleitet und interpretiert eine neue Praxis: In Antiochien entste-
hen die ersten Mischgemeinden aus Juden und Heiden (Apg 11,20). Paulus fiihrt die Hei-
denmission in Kleinasien und Griechenland auf die Weise durch, daf3 er unterschiedslos
Juden und Heiden in die christlichen Gemeinden aufnimmt. Petrus tauft den heidni-
schen Hauptmann Cornelius (Apg 10), ohne ihn vorher durch Beschneidung in das ,alte
Volk Gottes” aufzunehmen. Er verteidigt sich auf dem Apostelkonzil mit dem Argu-
ment, daf} Gott in Jesus Christus abermals in die menschliche Gemeinschaft eingegrif-
fen hat, ,um aus Heidenvélkern ein Volk fiir seinen Namen zu gewinnen’, wie selbst Ja-
kobus zustimmend erkliirt (Apg 15,14).

Auch das neue Volk Gottes hat von Anfang an eine innere Ordnung. Nicht jeder war
fiir alleszustéindig und kompetent. Was einer in der Gemeinde zu tun hatte, wurde einer-
seits durch seine Fahigkeit und Begabung (Charisma) bestimmt und begrenzt, anderer-
seits durch Kompetenziibertragung von seiten der Apostel oder der von ihnen bestimm-
ten Amtstriger festgelegt. Damit werden aber nicht einige wenige zum Dienst an den
anderen bestellt, sondern der Auftrag lautet: ,Dient einander als gute Verwalter der viel-
faltigen Gnade Gottes, jeder mit der Gabe, die erempfangen hat”(1Petr4,10). Nicht den
Amtstrigern allein ist der Aufbau der Gemeinde aufgetragen, sondern jeder hat auf
seine Weise etwas beizutragen: ,Da euch viel an den Gaben des Geistes liegt, setzt sie
ein zum Aufbau der Gemeinde® (1Kor 14,12). Auch die Uberwindung der Siinde in der
Gemeinde ist eine Aufgabe aller einzelnen aneinander sowie der Gemeindeversamm-
lung als solcher (vgl. Kol 3,13—16; Jak 5,16; Mt 18,15—20). Alle haben einander zu er-
mahnen und zurechtzuweisen.

Die Zurechtweisung und Ermahnung geht daher nicht einbahnig vom Vorsteher zur Ge-
meinde, sondern sie geht in beide Richtungen. Petrus selbst entzieht sich der briiderli-
chen Ermahnung ,von unten’ wegen der Taufe des Cornelius nicht. Er berichtet, argu-
mentiert und rechtfertigt sich vor den Judenchristen (Apg 11,1—4). Der erste
Petrusbrief ermahnt nicht so sehr die Gemeinden zum Gehorsam gegen ihre Vorsteher;
er warnt eher die Vorsteher vor der Versuchung, die Gemeinden beherrschen zu wollen:
»Seid nicht Beherrscher, sondern Vorbilder fiir eure Gemeinden’ (1Petr 5,1—3).
Vordergriindig steht im BewuBtsein aller die gemeinsame Berufung, der eine Glaube,
die eine Taufe, der eine Geist, der in allen wirkt — kurz das BewuBtsein, das neue Volk
Gottes zu sein, das neue Zeichen, das Gott fiir die Vélker aufgestellt hat (vgl. Jes 11,12),
das neue Mysterium der Liebe Gottes zu den Menschen, das Sakrament Kirche.

II. Die ganze Kirche ist Priester

Religionsgeschichtlichist der Priester der Trager der Vollmacht, das Opfer wirksam dar-
zubringen. Als Reprisentant sowohl des Volkes als auch Gottes ist er Mittler zwischen
Gott und dem Volk. Israel ist im allgemeinen diesen religidsen Vorstellungen gefolgt; es
hat im Tempel eine Opferstitte errichtet und Priester bestellt.

Im Neuen Testament wird der Tempel durch den hingerichteten und auferstandenen

206



(>

IS

Christus abgeldst: ,Ihn hat Gott als Sithneort in seinem Blut, wirksam durch den Glau-
ben, eingesetzt” (R6m 3,25). Der neue Gottesdienst ist die Eucharistie, durch die der Tod
und die Auferstehung Jesu Christi wirksam vergegenwirtigt werden. Ihre Feier ist an
keinen festen Kultort gebunden: ,Sie brachen in den Hausern das Brot” (Apg 2,46). Em-
phatisch hebt der Hebréerbrief hervor, daB Christus der einzige und ewige Hohepriester
ist. Er braucht weder einen Stellvertreter noch einen Nachfolger, denn er lebt und kann
sein Amt selber ungebrochen ausiiben: ,Geschworen hat es der Herr, und es wird ihn
nicht reuen: Dubist Priester in Ewigkeit’ (Hebr 7,21). Erist und bleibt der eine und einzi-
ge Mittler zwischen Gott und den Menschen (vgl. 1Tim 2,5).

Doch Jesus Christus ist nicht nur Priester fiir das Volk, sondern auch mit dem Volk zu-
sammen als der eine Leib mit Haupt und Gliedern (vgl. 1Kor12), alsder ,totus Christus’,
in unlésbarer Verbindung mit seiner Kirche: ,]hm, der uns zu Priestern vor Gott ge-
macht hat, sei die Ehre” (Offb 1,6).

Die Angleichung an den einen Hohenpriester sowie die Teilnahme an seinem Priester-
tum geschieht durch die Taufe. Durch sie sind wir mit seinem Tod und seiner Auferste-
hung ,zusammengewachsen” (vgl. R6m 6,5). Daher wird auch in der Patristik die Taufe
als Priesterweihe verstanden: ,Alle, die in Christus wiedergeboren sind, macht also das
Zeichen des Kreuzes zu Kénigen, wihrend sie die Salbung des Heiligen Geistes zu Prie-
stern weiht (Spiritus Sancti unctio consecrat sacerdotes)” schreibt Leo d. Grof3e.! Diese
Vorstellung findet sich auch im neuen Taufritus, wenn der Priester den Té4ufling mit
Chrisam salbt und dabei spricht: ,Dubist Glied des Volkes Gottes und gehérst fiir immer
Christus an, der gesalbt ist zum Priester, Konig und Propheten in Ewigkeit.”
Ausdem Verstandnis der Taufe als Priesterweihe leitet Ambrosius die Forderung ab, daf3
alle Kinder der Kirche einen priesterlichen Lebenswandel anstreben sollen.? So sagt
auch Augustinus: ,Alle nennen wir Priester, nicht nur die Bischéfe und Presbyter, weil
sie Glieder des einen Priesters sind.”* In der Kirchenkonstitution des II. Vatikanums
heiBt es: ,Durch die Wiedergeburt und die Salbung mit dem Heiligen Geist werden die
Getauften zu . . . einem heiligen Priestertum geweiht."

Der entscheidende Punkt dieses gemeinsamen Priestertums der ganzen Kirche ist: Jedes
Glied der Kirche ist auf seine Weise mit Jesus Christus verbunden und so mit ihm wie
mit der ganzen Kirche zur Heilsvermittlung befihigt und berufen. Dieses BewuBtsein
und Selbstbewuf3tsein ist in der Kirche keineswegs ausreichend entwickelt, weder bei
den Priestern noch bei den Laien. Wahrscheinlich ist das der zentrale Punkt der gegen-
wirtigen Auseinandersetzung. Wenn es néamlich einmal klar ist, daf3 jedes Mitglied der
Kirche durch die Taufe befiihigt und berufen ist, an dem Wesentlichen mitzuwirken, zu
dem die Kirche iiberhaupt da ist, nimlich ein wirksames Zeichen des Heiles und damit
der Gnadenvermittlung zu sein, dannist die Frage nach den vielen Formen der Heilsver-
mittlung zweitrangig. Wenn es einmal klar ist, daf3 alle berufen sind, selbst zu musizie-
ren und nicht nur Musik anzuhéren, dann ist die Frage nach dem Rang der einzelnen
Instrumenteentschirft. Esbleibt natiirlich weiterhin von Bedeutung, wer die erste Geige
spielt und wer dirigiert, doch der erste Geiger und der Dirigent werden einsehen miissen,
daf3 sie durchihre Tatigkeit allein entweder gar keine oder doch keine sehr differenzierte
Musik zu erzeugen vermégen.

1 Leod. Gr.,, Sermo IV, 1.

2 Ambrosius, Lukaskommentar V, 33.
3 Augustinus, Gottesstaat XX, 10.

4 Vaticanum II, Kirche 10.

207



II1. Die Kirche braucht Amtstréger

Die gegenwirtige Auseinandersetzung ist dadurch sehr erschwert, da3 zwei verschie-
dene Begriffe von ,Laie” zwei verschiedenen Begriffen von ,Priester” gegeniiberstehen:
gemeinsames Priestertum (durch die Taufe) und amtliches Priestertum (durch die
Weihe); positives Laie-Sein (aufgrund der Taufe) und privatives Laie-Sein (weil nicht
geweiht und nicht Ordensmitglied).

Dem Wort nach bezeichnet ,Laie” jeden, der zum Volk gehért. Doch schon gegen Ende
des 1. Jahrhunderts wird der Laie von den Priestern unterschieden.® Nach der konstan-
tinischen Wende beginnt eine Geschichte der Negationen, die in diesen Begriff eingela-
gert werden: nicht kompetent, nicht Fachmann, nicht Geistlicher, nicht Eheloser, nicht
zur ersten Klasse gehérend.® Nach Ferdinand Klostermann ist fiir den heutigen Begriff
des Laien in der Kirche nur wesentlich, daB er nicht dem Klerikerstand angehért; daf3
er nicht dem Ordensstand angehért, ist nur akzidentell.” Er versuchte daher eine ge-
wisse Ausweitung des Begriffes Laie, indem er zwischen ,Weltlaien” und ,Ordenslaien”
bzw. ,Ritechristen” unterschied.® Sein Vorschlag hat sich jedoch nicht durchgesetzt
und das Zweite Vatikanische Konzil hat sowohl die Priester als auch die Ordensleute
vom Begriff des Laien ausgenommen.? Da jedoch gerade durch dieses Konzil die Kir-
chesehr eindringlich als Volk Gottes beschrieben wird, schimmert in gewisser Weise die
Grundbedeutung des Wortes wieder durch und man beeilt sich zu beteuern, daB der Be-
griff ,Laie” keineswegs nur Negationen enthalte®». Damit gibt es einen klaren und
kirchenrechtlich sauberen Begriff: Laie ist, wer keine Weihe empfangen hat und keiner
Ordensgemeinschaft angehért, und einen eher unscharfen, sich langsam positiv
aufladenden Begriff: Laie ist, wer zum Volk Gottes gehért; er kann als solcher verschie-
dene Amter und Dienste iibernehmen und verschiedene Lebensformen wihlen und
bleibt Laie, solange er nicht ein Amt erhiilt, das durch Weihe iibertragen wird und eine
Lebensform wihlt, die durch die Zugehérigkeit zu einer Ordensgemeinschaft bestimmt
wird.

Diesem doppelten Begriff von ,Laie” steht ein doppelter Begriff von ,Priester” gegen-
{iber. Vom gemeinsamen Priestertum aller Getauften ist der Leitungsdienst in der Kirche
zu unterscheiden, der auch im Neuen Testament nicht mit demselben Wort bezeichnet
wird, sondern mit vielen anderen Begriffen wie Altester, Aufseher, Vorgesetzter, Vorste-
her, Hirte oder Verwalter.2 Es ist eine stindige Quelle von MiBBverstindnissen, daB die
Heilsvermittlung aus der Verbundenheit mit Christus heraus und der Leitungsdienst in
der Kirche mit demselben Wort, nimlich ,Priester’, bezeichnet werden. So wird von
manchen die schlichte Feststellung ,alle Getauften sind Priester” als Aufwiegelung zum

$ Klemens, 1 Kor 40,5.

¢ Vgl. L. Karrer, Laie/Klerus, in: P, Eicher (Hg.), Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe, Miinchen
1984.

7 E Klostermann, Das christliche Apostolat, Innsbruck 1962, 628.

8 Klostermann, Apostolat 628 ff.

? Vaticanum II, Kirche 31.

% Ineiner Ansprache am 22. Februar 1987 hat Papst Johannes Paul II. gesagt: 2. Wer sind die Laien? In seiner

Antwort will das Konzil nicht einfach auf den anspielen, der weder Priester noch Ordensmann oder Or-
densfrau ist, und beinahe in negativer Weise betonen, da3 die Laien diejenigen sind, die nicht zu diesen
Gruppen gehéren. Nein.
DasKonzil 6ffnet eine eindeutig positive Perspektive. Es stellt sich auf den Standpunkt des Heilsplans Got-
tes, der in der Offenbarung enthalten ist. Und es antwortet, daB die Laien zusammen mit der Hierarchie,
dem Klerus und den Ordensleuten das Volk Gottes sind.” (Osservatore Romano in deutsch vom 27. 2. 87)

10 F Klostermann, Priester fiir morgen, Innsbruck 1970, 59.

208



Putsch miBverstanden, als wiirden dadurch die Laien aufgefordert, die Leitung der Kir-
che zu iibernehmen und eine anarchistische und anhierarchische Organisationsform
der Kirche herzustellen.

Aufder anderen Seite fiirchten Priester um ihre Identitit und man hért Priesteramtskan-
didaten fragen, wozu man iiberhaupt noch Priester werden soll, ;,wenn die Laien ohne-
dies schon alles tun diirfen”, ausgenommen die Leitung der Messe, des BuBBsakramentes
und der Krankensalbung. Man konstruiert Priesterbilder, die alle etwas Zutreffendes
enthalten und dennoch einseitig sind, vor allem aber nicht entsprechend motivieren
wollen: Der Kandidat schaut sich die ganze Galerie der Priesterbilder mit Interesse an,
bewundert sie und ihre oft recht prominenten Maler und geht wieder fort.

Vielleicht hitte man es leichter, wenn man einfach sagen wiirde: Die Kirche braucht
Amtstriger. Um das zu begriinden, braucht man nicht einmal die Bibel, die Theologie
oder die Soziologie zu bemiihen. Dazu geniigt der Hausverstand. Die Kirche kann, wie
jedes andere Gemeinwesen auch, als ungegliederte Masse nicht existieren. Sie ist eine
Organisation und Institution und bedarf daher einer Leitung auf verschiedenen Ebenen
sowie verschiedener Dienste und Amter. Sie ist nach 1Kor 12 ein geheimnisvoller Orga-
nismus, ein Leib mit vielen Gliedern, von denen eben nicht jedes die gleiche Aufgabe
hat. Wirallesind Priester” ist kein Aufruf zu einer radikalen Demokratie. Gerade damit
alle Getauften ihre priesterliche Aufgabe entdecken, wahrnehmen und zum Wohl der
Kirche und der Menschen insgesamt einsetzen kénnen, bediirfen sie der Organisation
und der Leitung. Die Aussage ,alle Menschen sind musikalisch® bedeutet ja auch noch
nicht, daB alle Menschen miteinander musizieren kénnen. Je héher der Anspruch auf
kiinstlerisches Niveau ist, desto hoher sind die Anforderungen an die Ausbildung,
Koordination und Leitung derer, die miteinander musizieren sollen. Die Faszination der
Leitung kommt hier wie dort vom Sinn des Ganzen. Es ist faszinierend, an der Leitung
einer Gemeinde und eines Organismus mitzuwirken, der ,Sakrament und Instrument
fiir die innigste Vereinigung Gottes mit den Menschen sowie der Menschen untereinan-
der” ist.!! Es ist selbstverstandlich, daB3 den Mitwirkenden am Leitungsdienst Rechte
und Kompetenzen sowie Formen der priesterlichen Vermittlung vorbehalten sind, die
nicht allen Mitgliedern zukommen. Der Grund dafiir ist nicht eine Privilegierung der
Amtstriger, sondern der Sinn dieser Aufgaben selbst. Wenn sich die Gemeinde versam-
melt, um sich in ihrer hdchsten Form darzustellen und in der von ihrem Herrn selbst ge-
stifteten Feier seinen Tod und seine Auferstehung zu vergegenwirtigen, dann muf3 diese
Feier aus innerer Logik und aus ihrem ganzen Sinn heraus unter der Leitung dessen ste-
hen, der auch sonst mit dem Leitungsdienst beauftragt ist und der die Gemeinde und
ihren Herrn in besonderer Weise reprisentiert. Ahnlich lassen sich auch andere Aufga-
ben begriinden, die dem Vorsteher einer Gemeinde vorbehalten sind, und zwar nicht
nur im liturgischen, sondern auch im rechtlichen und 6konomischen Bereich.

IV. Das gemeinsame Werk

Die Kirche als ganze ist Zeichen und Werkzeug des Reiches Gottes. Ihr Auftrag ist also
nach auf3en gerichtet, auf jene, die noch nicht das Evangelium gehért haben, die noch
nicht glauben, die noch nicht oder nicht mehr in der Kirche sind. Ihr tiefstes Wesen ist
es also, Apostolat, Sendung, Mission, Zeichen fiir andere zu sein.

1 Vaticanum I, Kirche 31.

209



Nach dem Konzil sind diese Worte, und zwar durchaus nicht im Sinne des Konzils, ver-
blaB3t. ,Apostolat” gehort nicht mehr zu den theologischen Grundbegriffen und es ist
heute wenig davon die Rede.? Der Begriff ,Mission” hat sich so erweitert, da3 man
heute alle Linder als Missionslinder ansieht'® und damit auch das Dringen und die
Spannung aus diesem Wort gewichen sind. Es gibt Versuche, aus der Missionswissen-
schaft eine Vergleichende Pastoraltheologie zu machen.!* Auch der Papst hat, um das
zentrale Anliegen des Apostolats wieder aufzugreifen, andere Begriffe gebraucht. Er
spricht von ,Evangelisierung” und von verschiedenen Stufen des Katechumenats, wo
frither von Apostolat und Mission die Rede war.®

Im kirchlichen Sprachgebrauch haben heute alle Worte, die eine Sendung zum Aus-
druck bringen, einen fast altertiimelnden Klang gegeniiber jenen, die eher ein Bleiben
und Beisammensein bezeichnen: Die Messe, in der die ,Mission” steckt, wird mit Vorlie-
be ,Eucharistiefeier” genannt, was nur auf den gemeinsamen Dank hinweist (das Wort
und der Begriff sind freilich ilter als ,Messe”). Der Begriff ,Pfarre’, der etymologisch auf
die Fremdheit der Kirche in dieser Welt hinweist, wird oft unscharf und ungenau durch
den Begriff ,Gemeinde” ersetzt, der eher ein geborgenes Beisammensein bezeichnet.
Aus dem Auftrag ,Driinge alle hereinzukommen!” (Lk 14,23) werden seelsorgliche ,An-
gebote”.

In dem MabB, als die Kirche nicht mehr von sich weg lebt, ihren Zeichen- und Ver-
weischarakter nicht mehr ernst nimmt, werden auf einmal interne Fragen allzu wichtig.
Man bildet Gruppen, deren Mitglieder sich vor allem beieinander wohl fithlen und ein-
ander bestiitigen wollen. Es wird zum Problem, welche Position und welchen Rang einer
in einer Gruppe hat, was er darf und was er nicht darf. Gewif, fiir ein geordnetes Heer
ist die Frage der Rangordnung wichtig und der Getaufte soll ja auch ein ,guter Soldat
Christi“ (2Tim 2,3) sein. Sie bekommt aber ein Ubergewicht, wenn das Heer keine be-
sonderen Aufgaben nach auBBen mehr hat und sich nur in der Kaserne aufhiilt. Ein Or-
chester, in dem die Mitglieder vor allem diskutieren, welcher Rang den einzelnen Musi-
kern zukommt und welche Instrumente die wichtigsten sind, wird nicht sehr engagiert
musizieren kénnen. Oder umgekehrt: Ein Orchester, das nicht in erster Linie engagiert
musiziert, wird solche Fragen sehr wichtig finden. Es kénnte die gegenwirtige Diskus-
sion entspannen und versachlichen, wenn sich ganz allgemein das BewuBtsein durch-
setzte, da3 die Kirche radikal auf Gott und das Reich Gottes bezogen ist. Weil die Kirche
in diesem Sinn relativ ist, braucht vieles in ihr nicht absolut festgelegt und festgeschrie-
ben zuwerden. In einer Kirche, die selbst unterwegsist, darf manches vorliufig und un-
zulinglich, unscharf und ungenau sein. Es darf vieles dem Leben und der Entwicklung
iiberlassen bleiben.

Freilich regeln sich die Fragen nach den Diensten und Amtern, den Rollen und Kompe-
tenzen nicht von selbst. Einige Uberlegungen kénnten fiir die heute fzlligen Regelungen
dienlich sein.

12 Das Stichwort Apostolat findet sich z. B. nicht im vierbindigen Neuen Handbuch theologischer Grundbe-
griffe, hg. von P. Eicher, Miinchen 1984, oder im Hanrdbuch religioser Gegenwartsfragen, hg. von Ulrich
Ruh u. a., Freiburg 1986.

13 Vgl. W. Biihlmann, Von der Kirche trdumen, Graz 1986, 82.

14 Vgl dlx;e Diplomarbeit von E Helm, Vergleichende Pastoraltheologie, St. Gabriel 1986 (maschinge-
schrieben).

15 Vgl. das Apostolische Schreiben Pauls VI. ,Evangelii nuntiandi® (1975).

16 Zur Etymologie von ,Gemeinde” vgl. Handbuch der Pastoraltheologie 11, 18.

210



Pt

-

1. Jede Arbeit in der Kirche ist Mitarbeit

Die Kirche ist nicht das Werk des Papstes und der Bischéfe, der Priester und Diakone,
der Ordensleute und Laien, sondern sie ist das Werk Christi (vgl. Phil 2,30). Es gibt in
der Kirche nicht Facharbeiter und Hilfsarbeiter, sondern nur ,Mitarbeiter in Jesus Chri-
stus” (vgl. R6m 16,3.9)."

2. Die Rollen der Mitarbeiter sind vielfiiltig

Sie sind keineswegs durch die Trias Priester-Ordensleute-Laien ausreichend beschrie-
ben. Wenn schon am Anfang der Kirche eine viel gréBere Vielfalt von Rollen der Mitar-
beit vorhanden war (vgl. 1Kor 12,27), dann ist es selbstverstandlich, daB} die Kirche in
der Welt von heute eine noch viel gréBere Rollendifferenzierung braucht.

Kardinal Kénig forderte bei einem Vortrag iiber ,Frau und Kirche” in Wien auch eine
Ausweitung des kirchlichen Amtsbegriffes, weil dadurch ,die Diskussion um Amt und
Frau entscheidend entlastet werden kénnte”. Die Monopolisierung der Entscheidungs-
gewalt beim Amt im herkémmlich engen Sinn miisse aufgebrochen werden. Man solle
von vielfiltigenkirchlichen Amtern reden. Der Begriff Amt diirfe nicht auf das Priester-
oder Bischofsamt eingeschrinkt werden. Auch das ,Amt* des Pastoralassistenten, des
Caritasdirektors oder auch einer Tischmutter beim Erstkommunionunterricht sollte als
solches erkannt werden.!®

3. Die Rollen der Mitarbeiter sollen ohne Ideologisierung beschrieben werden

Bei der Entwicklung und Ausdifferenzierung der einzelnen Amter und Dienste haben
mehrere Momente mitgespielt. Man konnte sehr unbefangen Vorsteher einsetzen, als
die Gemeinden noch sehr klein waren. Man muB3te ein differenziertes kirchliches Amt
ausbilden und Kompetenzen festlegen, als aus den kleinen Anfingen eine GroBkirche
wurde, die auch wichtige Aufgaben im gesellschaftlichen und staatlichen Bereich mit-
zutragen hatte.

Bei dem Bemithen um eine weitere Entwicklung des kirchlichen Amtes wird die Argu-
mentation oft dadurch behindert, daB einzelne Aspekte und Komponenten iiberbetont
und dadurch andere Gesichtspunkte abgeblockt werden. Wer darauf hinweist, daB3 der
Amtstrager eine Leitungsfunktion habe, bekommt bald zu héren, er sei ein ,Funktiona-
list” und ignoriere das géttliche Geheimnis der Berufung und des priesterlichen Berufes.
Wer auf die ontologische und sakramentale Dimension des Amtes hinweist, versucht
manchmal, sich damit allen pragmatischen und soziologischen Fragen um das Amt zu
entziehen. Mit Recht weist PhilipJ. Rosato darauf hin, daf} die Beziehung zwischen dem
gemeinsamen Priestertumn und dem Amt in der Kirche sowie auch diebeiden ,Priestertii-
mer” selbst nur beschrieben werden kénnen, wenn man vier Komponenten unterschei-
det: eine ontologische, eine existentielle, eine praktische und soziale sowie eine eschato-
logische Komponente.*® Alle diese Momente miissen gemeinsam bedacht werden, um
jede Willkiir und Ideologie zu vermeiden. Jede addquate Beschreibung und Entwick-
lung des Amtes ist nur im Rahmen des Wesens und des Auftrages der Kirche méoglich.

17 Vgl. W. Zauner, Die menschliche und spirituelle Entfaltung der Mitarbeiter, in: J. Wiener/H. Erharter
(Hg.), Pfarrseelsorge, Wien 1977, 64—76.

18 Die Furche 43 (1987, Nr. 12), 3.

19 Ph. ]. Rosato, Priesthood of the Baptized and Priesthood of the Ordained, in: Gregorianum, Vol. 68, Rom
1987, 215—266, bes. 265.

211



Fundament und Richtschnur bleibt die Weisung Jesu, die aber gerade in diesem Bereich
- sehr allgemein ist und viele Méglichkeiten offen Li3t.

4. Eine Zusammenarbeit ist nur méglich, wenn einer die Rolle des anderen kennt und
respektiert

Jede Arbeitsgruppe kann nur in dem MaB funktionieren, als jeder weif3, was ihm zu-
kommt und was er zu tun hat.?’ Das kann und muf sich in gewisser Weise im Lauf der
Zeit dandern, je nach der Wegstrecke, die das pilgernde Volk Gottes gerade zu bewiiltigen
hat. Eswird nicht geniigen, die Laien ,in die Kiiche” zu bitten (um das eingangs erwihnte
Bild von Bertolt Brecht aufzugreifen); man wird sich mit ihnen verstindigen miissen,
welche Rollen ihnen zukommen und was sie in der Kiiche tun sollen. Dabei kann man
groBziigig verfahren, wenn man diegeschichtliche Entwicklung kennt und das Wort des
Paulus vor Augen hat: ,Es gibt verschiedene Gnadengaben, aber nur den einen Geist.
Es gibt verschiedene Dienste, aber nur den einen Herrn, Es gibt verschiedene Kriifte, die
wirken, aber nur den einen Gott: er bewirkt alles in allem” (1Kor 12,4—6).

2 Vgl. Zauner, Mitarbeiter 69—71.

212



