
GARHAMMER

Die Sicht des Laien in der Pastoraltheologie
Vom Objekt jn  - Subjekt der Seelsorge

Die Beziehung zwischen jen und Amtsträgern in der Kirche wurde zZUuU verschiedenen Zeiten V
schieden der Sicht der Pastoraltheologie (die Universitätsdisziplin @11 der

st) stellt sich diese Beziehung Entwicklung Richtung auf BEMEINSAME Ver-
antwortung In der Seelsorge dar Redaktion)

Klerikalismus COntra Laienmitverantwortung
iIm Übergang Von der Versorgungskirche ZUT mitsorgenden Gemeinde, der ja sowohl

Vatikanischenonzil als auch von derbundesdeutschen Synode intendiert WUuTr[-
de, gibt 5 nach M Zulehner‘! drei ernstzunehmende Widerstände den Widerstand
der bürokratischen Verwaltung, in der der Kirchentraum des Konzils und der Synode
derZensurdesKealitätsprinzipsorganisatorischerPraktikabilität unterzogen den
Widerstand der Leutereligion die für religiösen Bedürfnisse KRitenexperten enÖö-
ULEL; und den Widerstanddes Klerikalismus Hinter diesem verbirgt sich dem Evan-
geliumwidersprechendeUmdeutung desAmtsverständnisses durch den Klerus und e1in

daraus abgeleiteter Herrschaftsanspruch ıber die La  j1en So noch in Priester-
studienÖsterreich dem 1971 P1N rittel der Priester mıiıt dem Satz einverstan-
den Die La:  jenNdenPriesterngehorchen weil die PriesterMittlerzwischen Gott
und den Menschen sind Dieser Satz der theologisch SO nicht haltbar 1St pra auch
heute och das Verhalten mancher Pfarrer
Im Kirchenlexikon.Wetzer und Welte dem Jahr 1851 das 1884 2 age €  &1

schien, stand unter .Clerus lesen
Der leriker 1sSt berufen, Dienste derKirche thätig werden, übern:  immt D«E'leihe und

lung nicht HUr Reihe verantwortungsvoller Befugnisse, sondern wird auch 111er Weihe entspre-
enden äußeren eilhaft Die Würde des erikerssteht nält: zZu übertragenen5  ts-
gewalt Dogmatischbetrachtet ist diepriesterlicheWürdedieenkbaröchste durchaus und
wunderbare Der Priester mülßte bei abstracter Betrachtung eiINeTr Würde nothwendig sto erden
Dieser Versuch der Zuweisung Dozlalprestige über das priesterliche Amt hat Natur-
lich S€  _ historischen Voraussetzungen Der Priesterberuf hatte nämlich durch die Be-
seıtıgung der Adelskirche der Säkularisation erheblich Bedeutung verloren So
tellte etwa J M Sailer bedauernd fest
Die Bürden des geistlichen Standes, die der Zeitgeist herbeigeführ: hat heißen Geringachtung Nicht-

achtung, Verachtung des Standes, die anl dreifache der e, des Kirchenamtes der
Kirchendiener grenzet Sije wird wieder inmalVol  en, diese Schmach aber jetzt 1ST noch
jetzt lastet SicC noch mıiıt drückender auf dem Geistlichen

Ekklesiologische Entwicklungen zzyischen Vatikanum und IT
jel entscheidender freilich die ekklesiologische Voraussetzung dieserArgumenta-
t107 die beiten Von Pottmeyer” 1Sst Ja ZUT Genüge nachgewiesen worden

Paul 4 Zulehner, Der mühsame Weg der Versorgungskirche, A 109 3—14
£ nach Zulehner

Zit. nach ulehner
4 Sailer, Sämtliche Werke, Sulzbach °91835, Bd. 15,
5 Pottmeyer, Untehlbarkeit und Souveränität. Die päpstliche Unfehlbarkeit i10 System der ultra-

213

ERICH GARHAMMER 

Die Sicht des Laien in der Pastoraltheologie 
Vom Objekt zum Subjekt der Seelsorge 

Die Beziehung zwischen Laien und Amtsträgern in der Kirche wurde zu verschiedenen Zeiten ver­
schieden gesehen. In der Sicht der Pastoraltheologie (die als Universitätsdisziplin erst ein Kind der 
Aufkärung ist) stellt sich diese Beziehung als eine Entwicklung in Richtung auf eine gemeinsame Ver­
antwortung in der Seelsorge dar. (Redaktion) 

1. Klerikalismus contra Laienmitverantwortung 

Im Übergang von der Versorgungskirche zur mitsorgenden Gemeinde, der ja sowohl 
vom 2. Vatikanischen Konzil als auch von der bundesdeutschen Synode intendiert wur­
de, gibt es nach P. M. Zulehner1 drei ernstzunehmende Widerstände: den Widerstand 
der bürokratischen Verwaltung, in der der Kirchentraum des Konzils und der Synode 
der Zensur des Realitätsprinzips organisatorischer Praktikabilität unterzogen wird; den 
Widerstand der Leutereligion, die für ihre religiösen Bedürfnisse Ritenexperten benö­
tigt; und den Widerstand des Klerikalismus. Hinter diesem verbirgt sich eine dem Evan­
gelium widersprechende Umdeutung des Amtsverständnisses durch den Klerus und ein 
daraus abgeleiteter Herrschaftsanspruch über die Laien. So war noch in einer Priester­
studie in Österreich aus dem Jahre 1971 ein Drittel der Priester mit dem Satz einverstan­
den: ,,Die Laien müssen den Priestern gehorchen, weil die Priester Mittler zwischen Gott 
und den Menschen sind."2 Dieser Satz, der theologisch so nicht haltbar ist, prägt auch 
heute noch das Verhalten mancher Pfarrer. 
Im Kirchenlexikon von Wetzer und Weite aus dem Jahr 1851, das 1884 in 2. Auflage er­
schien, stand unter ,,Clerus" zu lesen: 
,.Der Cleriker ist berufen, im Dienste der Kirche thätig zu werden, er übernimmt bei seiner Weihe und Anstel­
lung nicht nur eine Reihe verantwortungsvoller Befugnisse, sondern wird auch einer seiner Weihe entspre­
chenden äußeren Ehre theilhaft. Die Würde des Clerikers steht im Verhältniß zu der ihm übertragenen Amts­
gewalt. Dogmatisch betrachtet ist die priesterliche Würde die denkbar höchste, eine durchaus eigenartige und 
wunderbare. Der Priester müßte bei abstracter Betrachtung seiner Würde nothwendig stolz werden."3 

Dieser Versuch der Zuweisung von Sozialprestige über das priesterliche Amt hat natür­
lich seine historischen Voraussetzungen: Der Priesterberuf hatte nämlich durch die Be­
seitigung der Adelskirche in der Säkularisation erheblich an Bedeutung verloren. So 
stellte etwa J. M. Sailer bedauernd fest: 
,.Die Bürden des geistlichen Standes, die der Zeitgeist herbeigeführt hat, heißen: Geringachtung, Nicht­
achtung, Verachtung des Standes, die an eine dreifache Wegwerfung der Kirche, des Kirchenamtes, der 
Kirchendiener grenzet. Sie wird vielleicht wieder einmal vorbeigehen, diese Schmach; aber jetzt ist sie noch, 
jetzt lastet sie noch mit drückender Gewalt auf dem Geistlichen.:"4 

2. Ekklesiologische Entwicklungen zwischen Vatikanum I und II 

Viel entscheidender war freilich die ek.klesiologische Voraussetzung dieser Argumenta­
tion: durch die Arbeiten von H. J. Pottmeyer5 ist ja zur Genüge nachgewiesen worden, 

~. 1 Paul M. Zulehner, Der mühsame Weg aus der Versorgungskirche, in: StclZ 109 (1984) 3-14. 
2 Zit. nach Zulehner 13. 
3 Zit. nach Zulehner 14. 
4 J. M. Sailer, Sämtliche Werke, Sulzbach 51835, Bd. 15, 71. 

'J.. 5 Vgl. H. J. Pottmeyer, Unfehlbarkeit und Souveränität. Die päpstliche Unfehlbarkeit im System der ultra-

213 



sich die Kirche erst 1mMm Jahrhundert als Subjekt ihrer eigenen Geschichte
geworden ist Zwar haben auch die Konzilien der früheren Jahrhunderte ekklesiologi-
scheEntscheidungengefällt, aber ihrem Selbstverständnisnach ließen S1e sich mehrvon
derTradition bestimmen als S1e dieseselbst bestimmten. Siesammelten das Zeugnis
derKirche undverstanden ihrenAuftragmehr als testificatio tideidenn als determinatio
tidei Demgegenüber stellt die Ekklesiologie des ahrhunderts, die ın den Aussagen
des Vatikanums gipfelt, eineNnnovationdar das Subjektsein der Kirche:; ihr Charak-
ter, eın geschichtlich handelndes Subjekt der Heilsökonomie zZzu sein, wird 1UN
drücklich reflektiert. Dieses Subjektsein bleibt reilich doppelter Weise unter-
belichtet: einmal beschränkt das onzil auf die Entscheidungsgewalt und die
Entscheidungsfreiheit des Papstes, gegenüberdem totalen Souveränitätsdenken des
neuzeitlichen Staates clie Selbständigkeit und Freiheit derKirche rAN sichern. Damit WUuT-
de aber das gehorsame H:  Oren  . aller der Kirche Glaubenden schismatisch zwischen
oben und aufgespalten. Zum anderen wurde der Eindruck erweckt, als s@e1 der
apsdaseinzige Subjekt derKircheundalsp  izıplerten dieanderen Jlau-
benden nicht AIn Subjektsein der Kirche ach Pottmeyer War der große rtschritt
des Vatikanums, dieKirchealsein! COMMUNIO Von Subjekten entwerten. Das Sub-
jektKirche alco nebendemapsauchvon den Bischöfen, Priestern undLaien kon-
stitunmert Das Subjektsein ler derKirche Glaubenden istkeine 1Urgnädige, jederzeit
widerrufbare Konzession des rimatsträgers, sondernKonsequenz des Subjektseins al-
ler VoTr G°tt‚ das ım Weg Jesu eindrucksvoll und unüberbietbar zugesprochen wurde
eEkklesiologie des Vatikanums ist also sowochl Anknüpfung als auch Widerspruch
BCE die ekklesiologische Sicht des Vatikanischen Konzils
„PositivsindbeideKonziliendadurch aufeinanderbezogen, daß das Vatikanum eineErkenntnisormuliert,
die im Vatikanum weiterer Entfaltung undzu eigentlichen Konsequenz kommt ist die Erkennt-

VonderEntscheidungs-, Gestaltungs-und InnovationsmachtderKirche, von ihrer geistgeführten Ermäch-
tigung, unvertälschte Evangelium entsp.  end den Herausforderungen der je verbindlich
Sagen und Negativ sind die 21|endadurch aufeinander bezogen, 1
Vatikanum einen ersten Schritt ZUulZjener Einseitigkeit arstellt, der Vatikanum diese Er-

AaUuUSS!  1€! den Papst geltend macht, ohne dessen Bindung die Gesamtkirche und deren
Befestigung genügend Z berücksichtigen. {l VatikanumSüber seinen Vorgänger hinaus, 1n  e  dem
anerkennt, dem Papst auchdenübrigen Strukturen derKirche dem fskollegium, den Teil-
und Ortskirchen und den Lajen eiıne aktive Subjektrolle der Heilsökonomie und die Sendung der
Kirche zukommt ”®
Die auf SelbständigkeitbedachteKirche, 1e Absetzung\'] .i densich bewußt for-
jerendenNationalstaaten ihr Selbstverständnisentwickelte, erlagmehrdemAbsolut-
heitsdenken des neuzeitlichen Staatesals ihr celbst bewußtz SO wurde die Befehlsge-
walt stark zentralistisch organısie und 'aps! über die Bischöfe, von diesen über
1ePriesterundVO diesen überdie Laien ausgeübt. hese eınerNotstandsgesetzgebung
gleichkommende Regelung \YV ZWOäal effizient der Auseinandersetzung mıit dem sich
totalitär gebärdenden, letzte Souveränität beanspruchenden Staat des Jahrhun-
derts, gab aber letztlich das communio-Verständnis Von Kirche preıs.

Die 1C: des adıen In der Pastoraltheologie
Die 1C| des ajen der Pastoraltheologie wurde Von dieser ekklesiologischen Fnt-

montanen Ekklesiologie des underts, Mainz 1975, SOWIe ders., Kontinuität und Innovation in der
Ekklesiologie des tikanums, Alberigo, Congar, Pottmeyer (Hg.), Kirche im Wandel. Eine
kritische Zwischenbilanz nach dem ‚weiten atikanum, Düsseldorf 1982, 89— 11
6 Pottmeyer (1982),

214

daß sich die Kirche erst im 19. Jahrhundert als Subjekt ihrer eigenen Geschichte bewußt 
geworden ist. Zwar haben auch die Konzilien der früheren Jahrhunderte ekklesiologi­
sche Entscheidungen gefällt, aber ihrem Selbstverständnis nach ließen sie sich mehr von 
der Tradition bestimmen als daß sie diese selbst bestimmten. Sie sammelten das Zeugnis 
der Kirche und verstanden ihren Auftrag mehr als testificatio fidei denn als determinatio 
fidei. Demgegenüber stellt die Ekklesiologie des 19. Jahrhunderts, die in den Aussagen 
des 1. Vatikanums gipfelt, eine Innovation dar: das Subjektsein der Kirche; ihr Charak­
ter, ein geschichtlich handelndes Subjekt in der Heilsökonomie zu sein, wird nun aus­
drücklich reflektiert. Dieses Subjektsein bleibt freilich in doppelter Weise unter­
belichtet: einmal beschränkt es das Konzil auf die Entscheidungsgewalt und die 
Entscheidungsfreiheit des Papstes, um gegenüber dem totalen Souveränitätsdenken des 
neuzeitlichen Staates die Selbständigkeit und Freiheit der Kirche zu sichern. Damit wur­
de aber das gehorsame Hören aller in der Kirche Glaubenden schismatisch zwischen 
oben und unten aufgespalten. Zum anderen wurde der Eindruck erweckt, als sei der 
Papst das einzige konkrete Subjekt in der Kirche und als partizipierten die anderen Glau­
benden nicht am Subjektsein der Kirche. Nach Pottmeyer war es der große Fortschritt 
des 2. Vatikan ums, die Kirche als eine communio von Subjekten zu entwerfen. Das Sub­
jekt Kirche wird also neben dem Papst auch von den Bischöfen, Priestern und Laien kon­
stituiert. Das Subjektsein aller in der Kirche Glaubenden ist keine nur gnädige, jederzeit 
widerrufbare Konzession des Primatsträgers, sondern Konsequenz des Subjektseins al­
ler vor Gott, das im Weg Jesu eindrucksvoll und unüberbietbar zugesprochen wurde. 
Die Ekklesiologie des 2. Vatikan ums ist also sowohl Anknüpfung als auch Widerspruch 
gegen die ekklesiologische Sicht des 1. Vatikanischen Konzils: 
.Positiv sind beide Konzilien dadurch aufeinander bezogen, daß das 1. Vatikanum eine Erkenntnis formuliert, 
die im Il. Vatikanum zu weiterer Entfaltung und zu ihrer eigentlichen Konsequenz kommt. Es ist die Erkennt­
nis von der Entscheidungs-, Gestaltungs-und Innovationsmacht der Kirche, von ihrergeistgeführten Ermäch­
tigung, das unverfälschte Evangelium entsprechend den Herausforderungen der Zeit je neu verbindlich anzu­
sagen und treu zu bewahren. Negativ sind die beiden Konzilien dadurch aufeinander bezogen, daß das II. 
Vatikanum einen ersten Schritt zur Korrektur jener Einseitigkeit darstellt, mit der das I. Vatikanum diese Er­
kenntnis ausschließlich für den Papst geltend macht, ohne dessen Bindung an die Gesamtkirche und deren 
Befestigung genügend zu berücksichtigen. Das II. Vatikanum führt über seinen Vorgänger hinaus, indem es 
anerkennt, daß außerdem Papst auch den übrigen Strukturen der Kirche - dem Bischofskollegium, den Teil­
und Ortskirchen und den Laien - eine aktive Subjektrolle in der Heilsökonomie und für die Sendung der 
Kirche zukommt.'"6 

Die auf ihre Selbständigkeit bedachte Kirche, die in Absetzung von den sich bewußt for­
mierenden Nationalstaaten ihr Selbstverständnis entwickelte, erlag mehr dem Absolut­
heitsdenken des neuzeitlichen Staates als ihr selbst bewußt war: so wurde die Befehlsge­
walt stark zentralistisch organisiert und vom Papst über die Bischöfe, von diesen über 
die Priester und von diesen über die Laien ausgeübt. Diese einer Notstandsgesetzgebung 
gleichkommende Regelung war zwar effizient in der Auseinandersetzung mit dem sich 
totalitär gebärdenden, letzte Souveränität beanspruchenden Staat des 19. Jahrhun­
derts, gab aber letztlich das communio-Verständnis von Kirche preis. 

3. Die Sicht des Laien in der Pastoraltheologie 
Die Sicht des Laien in der Pastoraltheologie wurde von dieser ekklesiologischen Ent-

montanen Ekklesiologie des 19. Jahrhunderts, Mainz 1975, sowie ders., Kontinuität und Innovation in der 
Ekklesiologiedesll. Vatikanums, in: G. Alberigo, Y. Congar, H. ]. Pottmeyer(Hg.), Kirche im Wandel. Eine 
kritische Zwischenbilanz nach dem Zweiten Vatikanum, Düsseldorf 1982, 89-110. 
6 Pottmeyer (1982), 109. 

214 



wicklung wesentlich geprag In kurzen Etappen soll daher 1 folgenden die FEinschät-
des J1en der besser dessen teilweise gnorierung beschrieben werden.?

Wurde die Pastoraltheologie in der Aufklärung ım nteresse des Staates konzipiert und
entwortfen, War 5 später 1€e Sorgev Saijler (1751—1832), 1e5€e issenschaft
ım Interesse lebendigen Christentums betreiben. Dabei verstand er Seelsorge in
einem ifachen Sinn einmal als „Selbstpflicht“ jedes Menschen, SE1Ne Seele,
für Religion, Tugend, Weisheit und Seligkeit zue In dieser Auffassung ist jeder
hrist zunächst sSeın „Selbst-Seelensorger“; sodann als Nächstenpflicht, nämlich aufdas
Heil der anderen bedacht z.u sSe1in: dies macht jeden Christen Seelsorger des ande-

rst in eınem dritten Sinn bezeichnete Pr damıit „die Amtspflicht der öffentlichen
Personen, die der Kirchebevollmächtigt und angewlesen sind, für das unsterbliche
Heil ihrer Mitmenschen einem bestimmten 15@ Z SOTSECN: Jeder Geistliche
Seelensorger In selınem Kreise!“®
Die Pastoraltheologie Sailers alco das Seelsorgersein des 1en, obwohl S1e dar-
ül wußte, und beschränkte sich auf das Selbstverständnis des Geistlichen. muß
auchoch angeführt werden, er1€e Stellungdes alenausführlich seinerMo-
raltheologie darstellte
DerTübinger PastoraltheologenionGraf(1811—1867) ging seiner„‚Kritischen Dar-
stellung des gegenwärtigen Zustandes der Praktischen Theologie” (1841) derese
aQus, dieTheologie als (Ganze als daswissenschaftliche Selbstbewußtsein derKirche
gesehen werden muß; die Kirche hat drei Seiten, eine der Vergangenheit zugewandte,
ein stets gleiches göttliches Wesen, und SIE bildet sich die Zukunft iınenın.  z Aus dieser
Sehweise ergeben sich drei große Teilbereiche der Theologie: die biblische und histori-
sche Theologie, die theoretische (heute: systematische) und die praktische Theologie.
Praktische Theologie ıst für Graf die ‚Wissenschaft der kirchlichen, göttlich-menschli-
chen Tätigkeit vermittelst kirchlich beamteter Personen, vorzugsweiıse des geistlichen
Standes, Erbauung der rche.”
uch Graf, der seiner Praktischen Theologie die Ekklesiologie der Tübinger
zugrunde legt, ist Pastoral alsgo 1m letztennicht eıne Wissenschaft der christlichen TAaxXıs
der des christlich-kirchlichen Lebens, sondern die Wissenschaft der sich müittels der
Geistlichen selbst erbauenden Kirche, wenngleich diese Sicht ımmer wieder kritisch ge-
weiıtet wird
„Der istlicheerscheint durchgängig dasBv Kal MAV. Unddoch ist NUr:Moment ZUur Verwirklichung
des Reiches Gottes, und neben der Fülle der übrigen Faktoren wahrhaft ein beinahe verschwindendes MOoOo-
ment; und €  PT ohne hristus, die Kirche und (emeinde durch und durch Nichts 19
DieVollzüge undTätigkeiten der Gemeindekommen aberdannbei ihm erBeto-

doch nicht den Blick Wir haben be; ZUTT) Mal eıne wissenschafts-
theoretisch eigenständige Pastorailtheologie, die sich als wissenschaftliches Selbstbe-
wußtsein der Kirche begreift: handelt sich eine 1INs Praktische gewendete
Ekklesiologie. spielen freilich die Laien 1Ur eiıne ideelle, aber dann doch icht
definierte Rolle
uch ın der ab 1850 erscheinenden „Pastoraltheologie” des Regensburger Pastora|  e0O-

etzt auch Fürst, Praktisch-theologische Urteilskraft. dem Weg ıner  Wı symbol-kriti-
cschen Methode der Praktischen Theologie, Zürich— Einsiedeln—Köln 1986, 246 —2

Zit. nach Fürst
Sailer, Vorlesungen der Pastoraltheologie, ders., Sämtliche Werke, Sulzbach >1835, 1 j

Graf 107

215

wicklung wesentlich geprägt. In kurzen Etappen soll daher im folgenden die Einschät­
zung des Laien oder besser dessen teilweise Ignorierung beschrieben werden. 7 

Wurde die Pastoraltheologie in der Aufklärung im Interesse des Staates konzipiert und 
entworfen, so war es später die Sorge von J. M. Sailer (1751-1832), diese Wissenschaft 
im Interesse lebendigen Christentums zu betreiben. Dabei verstand er Seelsorge in 
einem dreifachen Sinn: einmal als „Selbstpflicht" jedes Menschen; für seine Seele, d. h. 
für Religion, Tugend, Weisheit und Seligkeit zu sorgen. In dieser Auffassung ist jeder 
Christ zunächst sein „Selbst-Seelensorger"; sodann als Nächstenpflicht, nämlich auf das 
Heil der anderen bedacht zu sein: dies macht jeden Christen zum Seelsorger des ande­
ren. Erst in einem dritten Sinn bezeichnete er damit ,,die Amtspflicht der öffentlichen 
Personen, die von der Kirche bevollmächtigt und angewiesen sind, für das unsterbliche 
Heil ihrer Mitmenschen in einem bestimmten Kreise zu sorgen: Jeder Geistliche sey 
Seelensorger in seinem Kreisel"8 

Die Pastoraltheologie Sailers grenzte also das Seelsorgersein des Laien, obwohl sie dar­
um wußte, aus und beschränkte sich auf das Selbstverständnis des Geistlichen. Es muß 
auch noch angeführt werden, daß Sailer die Stellung des Laien ausführlich in seiner Mo­
raltheologie darstellte. 
Der Tübinger Pastoraltheologe Anton Graf (1811-1867) ging in seiner „Kritischen Dar­
stellung des gegenwärtigen Zustandes der Praktischen Theologie" (1841) von der These 
aus, daß die Theologie als Ganze als das wissenschaftliche Selbstbewußtsein der Kirche 
gesehen werden muß; die Kirche hat drei Seiten, eine der Vergangenheit zugewandte, 
ein stets gleiches göttliches Wesen, und sie bildet sich in die Zukunft hinein. Aus dieser 
Sehweise ergeben sich drei große Teilbereiche der Theologie: die biblische und histori­
sche Theologie, die theoretische (heute: systematische) und die praktische Theologie. 
Praktische Theologie ist für Graf die „Wissenschaft der kirchlichen, göttlich-menschli­
chen Tätigkeit vermittelst kirchlich beamteter Personen, vorzugsweise des geistlichen 
Standes, zu Erbauung der Kirche."9 
Auch für Graf, der seiner Praktischen Theologie die Ekklesiologie der Tübinger Schule 
zugrunde legt, ist Pastoral also im letzten nicht eine Wissenschaft der christlichen Praxis 
oder des christlich-kirchlichen Lebens, sondern die Wissenschaft der sich mittels der 
Geistlichen selbst erbauenden Kirche, wenngleich diese Sicht immer wieder kritisch ge­
weitet wird: 
.DerGeistlicheerscheintdurchgängigalsdasfvKalnäv. UnddochisternurEinMomentzurVerwirklichung 
des Reiches Gottes, und neben der Fülle der übrigen Faktoren wahrhaft ein beinahe verschwindendes Mo­
ment; und doch ist er ohne Christus, die Kirche und Gemeinde durch und durch Nichts.-10 

Die Vollzüge und Tätigkeiten der Gemeinde kommen aber dann bei ihm trotz aller Beto­
nung doch nicht in den Blick. Wir haben bei Graf zum ersten Mal eine wissenschafts­
theoretisch eigenständige Pastoraltheologie, die sich als wissenschaftliches Selbstbe­
wußtsein der Kirche begreift: es handelt sich um eine ins Praktische gewendete 
Ekklesiologie. In ihr spielen freilich die Laien nur eine ideelle, aber dann doch nicht aus­
definierte Rolle. 
Auch in der ab 1850 erscheinenden „Pastoraltheologie" des Regensburger Pastoraltheo-

1 7 Vgl. jetzt dazu auch W. Fürst, Praktisch-theologische Urteilskraft. Auf dem Weg zu einer symbol-kriti-
schen Methode der Praktischen Theologie, Zürich-Einsiedeln-Köln 1986, 246-277. 

8 J. M. Sailer, Vorlesungen aus der Pastoraltheologie, in: ders., Sämtliche Werke, Sulzbach 51835, Bd. 16, 6. 
9 Zit. nach Fürst 259 . 

.._ 10 Graf 107 (vgl. Anm. 3). 

215 



logen JosefAmberger‘! ;Hl zunächst eine Ausweitung des Gegenstandes auf die Tätig-
Leiten der Kirche insgesamt festzustellen und -  er NUr Beschreibung der Rolle des
geistlichen Standes Die Kirche Ist Meinung nach C  In dem Bau des Reiches Gottes
auf Erden beauftragt und S1e vollführt Sendung ordentlicher We  1se durch den
geistlichen Stand Daneben aber wirken och viele andere FaktorenSder trom der
Gnaden, die heiligen Gebete Werke OÖpfer, Seufzer und Tı  ranen  or der Buße, die heiligen
EOWI1®e die Seelenhirten dievorher 111 der Gemeinde Genannt werden
aberauch nochdie lebendigen Giliederder Gemeinde, die Beispiel Gebet
guten Werke und Worte wirken Weiter ist bei Amberger allerdings Von den J1en nicht
mehr die Rede e1ne Pastoraltheologie, die anfangs noch starkVO Ansatz des übin-

WAaIl, den weiteren Auflagen mehr dem System der
Neuscholastik zZu ifferenzzwischen der Idee der und mpiriewurde
mehr und mehr geleugnet
Wesentlich konzipierte der Redemptorist ıchael Benger‘® Pastoraltheo-
logie muß sich die Praktische eologie Anweisungen- KSÖ-
nigsbergderderkaiserlichen Hotburg in1en, sondern in Rom und1Vatikan holen
Pastoraltheologie ıst ihn diewissenschaftlicheAnleitung des Geistlichenzırechten
Verwaltung des heiligen Dienstes ihre Wissenschaftlichkeit besteht in der vollständigen
Sammlung Ordnung Systematisierung und Erklärung der pastoralen Regeln und
rundsätze wobei das wissenschaftliche resse deutlich dem praktischen nachste-
hen und dienen muß Der Geistliche hat als Organ hristi Zu wirken die Pastoral INSSE-

befaßtS]Hn JEeN! kirchlichen Tätigkeiten, welche unmittelbar die Zuwendung
der Erlösungsgnadeldie Menschen iele haben dieser Onzeption fallen die
Aufgaben der Laien
DerEichstätter Theologeohannes Fo Prunerversteht in SPeINE 1900/01 erschienenen
Lehrbuch der Pastoraltheologie unter Pastoration die „IN mäßheit göttlichen und

Lirchlichen (esetzes und aufgrund legitimer endung auszuübende Tätigkeit für das
Heil unsterblicher Seelen innerhalb e11€  Dn bestimmten 15es eweıten Sinne
treffe diese Definition ZWar auf alle Stände ZU, die die Pflicht haben andere ihrem
religiösen und sittlichen Leben Z belehren ZUu leiten und kontrollieren w etwa
Eltern, und Erzieher Alle diese tragen und der Kirche erant-
wortung das Seelenheil ihrer Kinder Zöglinge und ntergebenen

und eigentlichen Sinn aber versteht AT unter Seelsorge die das
TIeS!Jesu Christi Kirch:  m ach«Willen geübte Thätigkeit mık den
VÖO  — ihm erhaltenen Vollmachten Verwaltung der Von ihm eingesetzten Gnaden-
mittelordnungdenunsterblichen SeelenWahrheitundnazZu ihremübernatürlichen
EWISCH eile vermitteln 714 e Autfgaben der Lajen bleiben unte: diesem pe:
dann wieder ausgespart
E:  ınenbea!  swertenVersuch der Pastoraltheologiewiederzu renSelbst-
verständnis zı verhelfen stellt der vVvon Constantin Noppel dar (1937) weilß
41 die beiden entscheidenden Mängel ıin dieser Disziplin um den Verlust eiNes mfas-
senden Begriffs der Kirche;Un die fast ausschließliche Konzentration auf den

11 Amberzger. Pastoraltheologie, Bde 11850—185' 31866 —1870
12 Mette, Joseph Amberger (1816—1889) und die Pastoraltheologie der Neuscholastik E Klo-

stermann/] Müller )I Pastoraltheologie entscheidender TJeil der josephinischen tudienreform
Beitrag ZUur Geschichte der praktischen Theologie, Wien 233—242

13 Benger, Pastoraltheologie, 3 Bde., Regensburg
14 Bo. Pruner, Lehrbuch der Pastoraltheologie,urg 1001  Paderborn 1900/1, Bde., hier 1I

216

logen Josef Ambe,ger11 ist zunächst eine Ausweitung des Gegenstandes auf die Tätig­
keiten der Kirche insgesamt festzustellen und nicht nur eine Beschreibung der Rolle des 
geistlichen Standes. Die Kirche ist seiner Meinung nach mit dem Bau des Reiches Gottes 
auf Erden beauftragt, und sie vollführt ihre Sendung in ordentlicher Weise durch den 
geistlichen Stand. Daneben aber wirken noch viele andere Faktoren wie der Strom der 
Gnaden, die heiligen Gebete, Werke, Opfer, Seufzer und Tränen der Buße, die heiligen 
Engel sowie die Seelenhirten, die vorher in der Gemeinde tätig waren. Genannt werden 
aber auch noch die lebendigen Glieder der Gemeinde, die durch ihr Beispiel, Gebet, ihre 
guten Werke und Worte wirken. Weiter ist bei Amberger allerdings von den Laien nicht 
mehr die Rede. Seine Pastoraltheologie, die anfangs noch stark vom Ansatz des Tübin­
gers Graf geprägt war, neigte in den weiteren Auflagen immer mehr dem System der 
Neuscholastik zu: eine Differenz zwischen der Idee der Kirche und ihrer Empirie wurde 
mehr und mehr geleugnet. u 
Wesentlich enger konzipierte der Redemptorist Michael Benger13 seine Pastoraltheo­
logie (1861): für ihn muß sich die Praktische Theologie ihre Anweisungen nicht in Kö­
nigsberg oder der kaiserlichen Hofburg in Wien, sondern in Rom und im Vatikan holen. 
Pastoraltheologie ist für ihn die wissenschaftliche Anleitung des Geistlichen zur rechten 
Verwaltung des heiligen Dienstes: ihre Wissenschaftlichkeit besteht in der vollständigen 
Sammlung, Ordnung, Systematisierung und Erklärung der pastoralen Regeln und 
Grundsätze, wobei das wissenschaftliche Interesse deutlich dem praktischen nachste­
hen und dienen muß. Der Geistliche hat als Organ Christi zu wirken: die Pastoral insge­
samt befaßt sich mit jenen kirchlichen Tätigkeiten, welche unmittelbar die Zuwendung 
der Erlösungsgnade an die Menschen zum Ziele haben. In dieser Konzeption fallen die 
Aufgaben der Laien aus. 
Der Eichstätter Theologe Johannes Ev. Prunerversteht in seinem 1900/01 erschienenen 
„Lehrbuch der Pastoraltheologie" unter Pastoration die „in Gemäßheit göttlichen und 
kirchlichen Gesetzes" und aufgrund legitimer Sendung auszuübende Tätigkeit für das 
Heil unsterblicher Seelen innerhalb eines bestimmten Kreises. In einem weiten Sinne 
treffe diese Definition zwar auf alle Stände zu, die die Pflicht haben, andere in ihrem 
religiösen und sittlichen Leben zu belehren, zu leiten und zu kontrollieren wie etwa 
Eltern, Lehrer und Erzieher. Alle diese Gruppen tragen vor Gott und der Kirche Verant­
wortung für das Seelenheil ihrer Kinder, Zöglinge und Untergebenen . 
.,.Im engeren und eigentlichen Sinne aber versteht man unter Seelsorge die durch das 
Priestertum Jesu Christi in seiner Kirche nach seinem Willen geübte Thätigkeit, mit den 
von ihm erhaltenen Vollmachten durch Verwaltung der von ihm eingesetzten Gnaden­
mittelordnungden unsterblichen Seelen Wahrheit und Gnade zu ihrem übernatürlichen 
ewigen Heile zu vermitteln."14 Die Aufgaben der Laien bleiben unter diesem Aspekt 
dann wieder ausgespart. 
Einen beachtenswerten Versuch, der Pastoraltheologie wieder zu einem weiteren Selbst­
verständnis zu verhelfen, stellt der Ansatz von Constantin Noppel dar (1937). Er weiß 
um die beiden entscheidenden Mängel in dieser Disziplin, um den Verlust eines umfas­
senden Begriffs der Kirche sowie um die fast ausschließliche Konzentration auf den 

11 ]. Ambe,ger, Pastoraltheologie, 3 Bde., Regensburg 11850-1857; 31866-1870. 
u Vgl. dazu N. Mette, JosephAmberger(1816-1889) und die Pastoraltheologie der Neuscholastik, in: F. Klo­

stennannl]. Müller (Hg.), Pastoraltheologie. Ein entscheidender Teil der josephinischen Studienreform. 
Ein Beitrag zur Geschichte der praktischen Theologie, Wien 1979, 233-242. 

13 M. Benger, Pastoraltheologie, 3 Bde., Regensburg 11861. 
14 ]. Ev. Pruner, Lehrbuch der Pastoraltheologie, Paderborn 1900/1, 2 Bde., hier Bd. 1,1. 

216 



Stand der Geistlichen. esem Hintergrund versucht er wieder einen umfängliche-
Pund breiteren Zuständigkeitsbereich für die Pastoraltheologie entwerten  . 5  Je ist
hiernach die issenschatt, die ZUr Aufgabe hat, die Grundsätze Zu entwickeln und
ihrer Durchführung Anweisung geben, durch die der Heilsplan hristi der
sSe1nes CGeistesmndenhierzu Beauftragtenweitergeführt imwutbaudes (Cor-
DUS Christi mysticum. ”
Zu den Beauftragten rechnet Noppel unmehr auch die Laj:en Anlehnung die
päpstlichen Schreiben 1US XI und, der Auflage seiner Pastoraltheologie (1949),
n die Enzyklika ystici corpori1s‘ 1USsS _F—? dem 1943
Ein strenger ekklesiologischer ist Noppel das Fundament seinen ufbau
der Pastoraltheologie:
„Der immer noch manchem pfinden schlummernde Zwiespalt Rechts- und Liebeskirche, wıe
auch für viele unebene 'erhältnis VvVon Klerus und mündigem Laien der Einheit Leibe
hergelöst. Ohe Kirche ist nicht eın COTID Iuris, sondern COI D' 1ıtae, nich: starre Rechtsinstitution, 310-
dern lebensvoller Organismus.  z  16
Während nach der Auffassung Noppels der dogmatische Traktat iber die eher
eren Statik betont, ist die unverzichtbare Aufgabe der Pastoraltheologie, diesen
Traktat praktisch Z verflüssigen und die he ihrer weltzugewandten Dynamik
darzustellen. Noppel widmet zweiten Kapitel seiner Pastoraltheologie, das die
rundelemente des Aufbaus derKirche als Orpus Christi behandelt, den Lajienheltern
und dem Laienapostolat je eiınen eigenen Punkt Zuvorhat ©streng hierarchisch apst,
Bischof, Pfarrer und Hilfsgeistliche abgehandelt, wobei diese Hierarchie immer als Er-
möglichungeiner lebendigenhedesMiteinanders denken ist Erbetont einerseits
dieNotwendigkeit derBildung und Begleitung der Laien und Mitarbeit, warntber
zugleich VOder Gefahr, die Laien-Mitarbeiter „wıe eıne Isolierschicht zwischen Pfarrer
und Gemeinde“!? zZzu schieben.
Nach der Behandlung der hauptamtlichen und nebenamtlichen Tätigkeiten der Laien
taßtNoppelauch die Bedeutungjedesaktiven Christen 1Ns Auge, diechtmit einer
schließlich passıven Rolle zureichend ertalßit wWAare:
„Die Gemeinschaft der Gläubigen me und nimmermehr jekt, Gegenstand der Seelsorge
betrachtet werden. Weder ordinierten Kräfte allein, noch auch diese garniert mıit einer Creme von a uSer-
wählten Seelen oderauch umschlossen vVvVon einem von womöglich im Dienst Vereinsvor-
ständen genügen als die Jebendigen, tragenden Kräfte der Pfarrgemeinde., ”#
Das der jen auf den Empfang der geistlichen Güter durch den Klerus versteht
Noppel nicht als passıve Abspeisung:
„Diese geistlichen en  ® empfängt das Kirchenvolk aber nicht, damit D  05 S1e ruhen Jege, sondern als Speise
ZUum Wachstum als Gl  lied Christi Heiland und nach SEn Apostel gebrauchen Ja nicht VvVon der Kirche
das Bild eines steinernen Hauses, dem el  [Wa die Apostel die Priester oder überhaupt eiıne bestimmte
Schicht die Bewohner und Erhalter, die andern, große Masse aber Aur el  z das Gehäuse, der auch
geweihte und begnadete oder Wirkraum des Klerus und seiner hilfen CILE Sinn ware.
Noppel warnt jedoch gleichzeitigdavor, das allgemeine Priestertum derLaienSCH das
besondere der Priester auszuspielen der das Postulat der Mündigkeit der La  jen
als Argument 1e Hierarchie verwenden. Ebenso ist auch falsch, einem

Noppel, Aedifticatio Corporis rıst!. ufriß der Pastoral, Freiburg 1937, J1er zitiert nach der
Auflage

17

19

217

Stand der Geistlichen. Auf diesem Hintergrund versucht er wieder einen umfängliche­
ren und breiteren Zuständigkeitsbereich für die Pastoraltheologie zu entwerfen: "Sie ist 
hiernach die Wissenschaft, die zur Aufgabe hat, die Grundsätze zu entwickeln und zu 
ihrer Durchführung Anweisung zu geben, durch die der Heilsplan Christi in der Kraft 
seines Geistes von den hierzu Beauftragten weitergeführt wird im steten Aufbau des Cor­
pus Christi mysticum."15 

Zu den Beauftragten rechnet Noppel nunmehr auch die Laien in Anlehnung an die 
päpstlichen Schreiben Pius' XI. und, in der 2. Auflage seiner Pastoraltheologie (1949), 
an die Enzyklika ,,Mystici corporis" Pius' XII. aus dem Jahre 1943. 
Ein strenger ekklesiologischer Ansatz ist für Noppel das Fundament für seinen Aufbau 
der Pastoraltheologie: 
„Der immer noch in manchem Empfinden schlummernde Zwiespalt zwischen Rechts- und Liebeskirche, wie 
auch das für viele unebene Verhältnis von Klerus und mündigem Laien wird von der Einheit im Leibe Christi 
her gelöst. Die Kirche ist nicht ein corpus luris, sondern ein corpus Vitae, nicht starre Rechtsinstitution, son­
dern lebensvoller Organismus."16 

Während nach der Auffassung Noppels der dogmatische Traktat über die Kirche eher 
deren Statik betont, ist es die unverzichtbare Aufgabe der Pastoraltheologie, diesen 
Traktat praktisch zu verflüssigen und die Kirche in ihrer weltzugewandten Dynamik 
darzustellen. Noppe} widmet im zweiten Kapitel seiner Pastoraltheologie, das die 
Grundelemente des Aufbaus der Kirche als Corpus Christi behandelt, den LaienheHern 
und dem Laienapostolat je einen eigenen Punkt. Zuvor hat er streng hierarchisch Papst, 
Bischof, Pfarrer und HiHsgeistliche abgehandelt, wobei diese Hierarchie immer als Er­
möglichung einer lebendigen Kirche des Miteinanders zu denken ist. Er betont einerseits 
die Notwendigkeit der Bildung und Begleitung der Laien und ihre Mitarbeit, warnt aber 
zugleich vor der Gefahr, die Laien-Mitarbeiter "wie eine Isolierschicht zwischen Pfarrer 
und Gemeinde"17 zu schieben. 
Nach der Behandlung der hauptamtlichen und nebenamtlichen Tätigkeiten der Laien 
faßt Noppe} auch die Bedeutung jedes aktiven Christen ins Auge, die nicht mit einer aus­
schließlich passiven Rolle zureichend erfaßt wäre: 
„Die Gemeinschaft der Gläubigen darf nie und nimmermehr lediglich Objekt, a1s Gegenstand der Seelsorge 
betrachtet werden. Weder die ordinierten Kräfte allein, noch auch diese garniert mit einer Creme von auser­
wählten Seelen oder auch umschlossen von einem Ring von -womöglich im Dienst ergrauten - Vereinsvor­
ständen genügen als die lebendigen, tragenden Kräfte der Pfarrgemeinde."18 

Das Recht der Laien auf den Empfang der geistlichen Güter durch den Klerus versteht 
Noppe} nicht als passive Abspeisung: 
„Diese geistlichen Güter empfängt das Kirchenvolk aber nicht, damit es sie in Truhen lege, sondern als Speise 
zum Wachstum als Glied Christi. Der Heiland und nach ihm sein Apostel gebrauchen ja nicht von der Kirche 
das Bild eines steinernen Hauses, in dem etwa die Apostel bzw. die Priester oder überhaupt eine bestimmte 
Schicht die Bewohner und Erhalter, die andern, die große Masse aber nur etwa das Gehäuse, der wenn auch 
geweihte und begnadete Behälter oder Wirkraum des Klerus und seiner Gehilfen in engeren Sinn wäre."19 

Noppel warnt jedoch gleichzeitig davor, das allgemeine Priestertum der Laien gegen das 
besondere Amt der Priester auszuspielen oder das Postulat der Mündigkeit der Laien 
als Argument gegen die Hierarchie zu verwenden. "Ebenso ist es auch falsch, von einem 

15 C. Noppel, Aedificatio Corporis Christi. Aufriß der Pastoral, Freiburg 1937, 21949. Hier zitiert nach der 
2. Auflage S. 2. 

16 Ebd. 5. 
17 Ebd. 58. 
18 Ebd. 59. 
19 Ebd. 60. 

217 



Weltamt der Laien ausschließlichem Sinne zu sprechen, als ob nicht gerade der Prie-
ster der In die Welt gesandte Apostel wäre  L Noppel lehnt also clie auch heute wieder
häufiggebrauchte Formel vVvom Weltdienst der Laien und Heilsdienst der Priester als
heilvolleAufteilungab Bei z  rn sich anfanghaft eın Seelsorgeverständnis an, das
Klerus und ajen die gemeiınsame Verantwortung den utftbau der Kirche e11N-
bezieht.
He bei Noppel wieder entdeckte ekklesiologische Fundierung der Pastoraltheologie
und das daraus abgeleitete spezifische„Amt” derLaien fand 1Lun Eingang diepası  —
theologischen Konzepte Von Pfliegler, Arnold und schließlich dann das
ner’scheHandbuch derPastoraltheologie. So stellte Pfliegler, essen Sicht durch die Zu-
sammenarbeit mit dem Wiener Seelsorgeamtsleiter Karl Rudaolf£ große Breitenwirkung
bekam, In seiner Pastoraltheologie fest
„Es ist durchaus nichts Neues, daß Laien als Mitarbeiter iche Gottes ebendigen und tätigen neh-
INelnNn. ‚Neu’ ist, oft den Augen vl  eler Seelsorger selbst, diese Anteilnahme ıne mıt der Tautfe und
Firmunggegebeneorderung ist  S nicht So, obdie Aristlichen Laien Objekt der Seelsorge
und, wenn schonMitsubjekt, ZNUur Notbehelt, JqlhiybüßerundnMittel und Boten der mtlichen Seel-
SOI  B1 wären 2}
Pfliegler leitet das gemeıne rliesterLum deralen ab der Schrift, AUS der Liturgie,
die die Gemeinde als mitfeierndeverlangt, SsOwle3der Kompetenz der akramenten-
spendung bei der Ehe Damit Wäar der Pastoraltheologie der Reflexionsstand erreicht,
der die monarchische Ekklesiologie ablöste und IM Gefolge des Vatikanums
eiıne Sicht des La:  1en ermöglichte.
Es bleibt wünschen, die neuerdings restriktiven Sprachregelungen 1ese Sicht
cht wieder zurücknehmen.
„Der itel ‚Seelsorger‘ geschützt. Aus gegebenem machen alle pastoralen jenst
Mitarbeiterinnen und tarbeiter Laienstand daraut aufmerksam, laß niemandvon ihnen den itel
‚Seelsorger(in)‘ Anspruch nehmen Hese Bezeichnung ist den Priestern vorbehalten, die die
Weihe empfangen ben. Di Mitarbeiter in der Seelsorge, WOZUu die Laien berufen erden und aufe
und Firmung befähigt sind, verleiht nicht Anspruch oOder das tl den Titel ‚Seelsorger(in)‘ Zu
führen “22
Diesentigegen derEmpfehlungderPastoralkommission derDeutschen Bischotskonte-

den Di  Ozesen  x Fulda, Augsburg undRegensburg eingeführte Sprachregelungsoll-
L& nicht als Signal für eine Re-Klerikalisierung der seelsorgerlichen Verantwortung ste-
hen bleiben. Vielmehr muß der Zukunft die gemeinsame Verantwortung VvVon
r]lesterLum und Laien der Seelsorge gehen: Priester und alen in der Seelsorge, das
ist eın Exodus, Aufbruch AUSs vertrauten Strukturen, den Gott zumutet und der
uns schwerfällt, der vieler nsich! verunsichert und ängstlich macht ber PS

ist einWeg, derunterderVerheißung Gottes steht, derunsgerufenhat, unddeshalb soll-
ten WIr diesen Weg ohne Furcht weitergehen.“

20

Pfliegler, Pastoraltheologie, Freiburg 1962,
Kirchl Amtsblatt das Bistum Fulda, Nr. 111, 19  R

2 Zerfa,  © Menschliche Seelsorge. eine SpiritualitätNPriestern und Laien Gemeindedienst, Frei-
burg 1985,

Weltamt der Laien in ausschließlichem Sinne zu sprechen, als ob nicht gerade der Prie­
ster der in die Welt gesandte Apostel wäre."20 Noppel lehnt also die auch heute wieder 
häufig gebrauchte Formel vom Weltdienst der Laien und Heilsdienst der Priester als un­
heilvolle Aufteilung ab. Bei ihm bahnt sich anfanghaft ein Seelsorgeverständnis an, das 
Klerus und Laien in die gemeinsame Verantwortung für den Aufbau der Kirche ein­
bezieht. 
Die bei Noppe} wieder entdeckte ekklesiologische Fundierung der Pastoraltheologie 
und das daraus abgeleitete spezifische ,,Amtu der Laien fand nun Eingang in die pastoral­
theologischen Konzepte von M. Pfliegler, F. X. Arnold und schließlich dann in das Rah­
ner'sche Handbuch der Pastoraltheologie. So stellte Pfliegler, dessen Sicht durch die Zu­
sammenarbeit mit dem Wiener Seelsorgeamtsleiter Karl Rudolf große Breitenwirkung 
bekam, in seiner Pastoraltheologie fest: 
,.Es ist durchaus nichts Neues, daß Laien als Mitarbeiter am Reiche Gottes lebendigen und tätigen Anteil neh­
men. ,Neu' ist, oft sogar in den Augen vieler Seelsorger selbst, daß diese Anteilnahme eine mit der Taufe und 
Firmung gegebene Anforderung darstellt. Es ist nicht so, als ob die christlichen Laien nur Objekt der Seelsorge 
und, wenn schon Mitsubjekt, nur Notbehelf, nur Lückenbüßer und nur Mittel und Boten der amtlichen Seel­
sorger wären.M21 

Pfliegler leitet das allgemeine Priestertum der Laien ab aus der Schrift, aus der Liturgie, 
die die Gemeinde als mitfeiemde verlangt, sowie aus der Kompetenz der Sakramenten­
spendung bei der Ehe. Damit war in der Pastoraltheologie der Reflexionsstand erreicht, 
der die streng monarchische Ekklesiologie ablöste und im Gefolge des 2. Vatikanums 
eine neue Sicht des Laien ermöglichte. 
Es bleibt zu wünschen, daß die neuerdings restriktiven Sprachregelungen diese Sicht 
nicht wieder zurücknehmen. 
„Der Titel ,Seelsorger' ist geschützt. Aus gegebenem Anlaß machen wir alle im pastoralen Dienst stehenden 
Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter im Laienstand ... darauf aufmerksam, daß niemand von ihnen den Titel 
,Seelsorger(in)' in Anspruch nehmen darf ... Diese Bezeichnung ist den Priestern vorbehalten, die die hl. 
Weihe empfangen haben. Die Mitarbeiter in der Seelsorge, wozu die Laien berufen werden und kraft Taufe 
und Firmung befähigt sind, verleiht nicht den Anspruch oder das Recht, den Titel ,Seelsorger(in)' zu 
führen."22 

Diese entgegen der Empfehlung der Pastoralkommission der Deutschen Bischofskonfe­
renz in den Diözesen Fulda, Augsburg und Regensburg eingeführte Sprachregelung soll­
te nicht als Signal für eine Re-Klerikalisierung der seelsorgerlichen Verantwortung ste­
hen bleiben. Vielmehr muß es in der Zukunft um die gemeinsame Verantwortung von 
Priestertum und Laien in der Seelsorge gehen: "Priester und Laien in der Seelsorge, das 
ist ein Exodus, ein Aufbruch aus vertrauten Strukturen, den Gott uns zumutet und der 
uns schwerfällt, der uns in vieler Hinsicht verunsichert und ängstlich macht. Aber es 
ist ein Weg, der unter der Verheißung Gottes steht, der uns gerufen hat, und deshalb soll­
ten wir diesen Weg ohne Furcht weitergehen.u23 

20 Ebd. 62. 
21 M. Pfliegler, Pastoraltheologie, Freiburg 1962, 96. 
22 Kirchl. Amtsblatt für das Bistum Fulda, Nr. 111, 1984. 
23 R. Zerfaß, Menschliche Seelsorge. Für eine Spiritualität von Priestern und Laien im Gemeindedienst, Frei­

burg 1985, 97. 

218 


