«

ERICH GARHAMMER

Die Sicht des Laien in der Pastoraltheologie
Vom Objekt zum Subjekt der Seelsorge

Die Beziehung zwischen Laien und Amtstréigern in der Kirche wurde zu verschiedenen Zeiten ver-
schieden gesehen. In der Sicht der Pastoraltheologie (die als Universititsdisziplin erst ein Kind der
Aufkirung ist) stellt sich diese Beziechung als eine Entwicklung in Richtung auf eine gemeinsame Ver-
antwortung in der Seelsorge dar. (Redaktion)

1. Klerikalismus contra Laienmitverantwortung

Im Ubergang von der Versorgungskirche zur mitsorgenden Gemeinde, der ja sowohl
vom 2., Vatikanischen Konzil als auch von der bundesdeutschen Synode intendiert wur-
de, gibt es nach P. M. Zulehner! drei ernstzunehmende Widerstinde: den Widerstand
der biirokratischen Verwaltung, in der der Kirchentraum des Konzils und der Synode
der Zensur des Realitétsprinzips organisatorischer Praktikabilitit unterzogen wird; den
Widerstand der Leutereligion, die fiir ihre religiésen Bediirfnisse Ritenexperten bené-
tigt; und den Widerstand des Klerikalismus. Hinter diesem verbirgt sich eine dem Evan-
gelium widersprechende Umdeutung des Amtsverstindnisses durch den Klerus und ein
daraus abgeleiteter Herrschaftsanspruch iiber die Laien. So war noch in einer Priester-
studie in Osterreich aus dem Jahre 1971 ein Drittel der Priester mit dem Satz einverstan-

_ den: ,DieLaien miissen den Priestern gehorchen, weil die Priester Mittler zwischen Gott

und den Menschen sind.2 Dieser Satz, der theologisch so nicht haltbar ist, prigt auch
heute noch das Verhalten mancher Pfarrer.

Im Kirchenlexikon von Wetzer und Welte aus dem Jahr 1851, das 1884 in 2. Auflage er-
schien, stand unter ,Clerus” zu lesen:

.Der Cleriker ist berufen, im Dienste der Kirche thitig zu werden, er ibernimmt bei seiner Weihe und Anstel-
lung nicht nur eine Reihe verantwortungsvoller Befugnisse, sondern wird auch einer seiner Weihe entspre-
chenden duBBeren Ehre theilhaft. Die Wiirde des Clerikers steht im Verh:iltniB zu der ihm {ibertragenen Amts-

gewalt. Dogmatisch betrachtet ist die priesterliche Wiirde die denkbar héchste, eine durchaus eigenartige und
wunderbare. Der Priester mii3te bei abstracter Betrachtung seiner Wiirde nothwendig stolz werden.

Dieser Versuch der Zuweisung von Sozialprestige iiber das priesterliche Amt hat natiir-
lich seine historischen Voraussetzungen: Der Priesterberuf hatte nimlich durch die Be-
seitigung der Adelskirche in der Sékularisation erheblich an Bedeutung verloren. So
stellte etwa J. M. Sailer bedauernd fest:

~Die Biirden des geistlichen Standes, die der Zeitgeist herbeigefiihrt hat, heien: Geringachtung, Nicht-
achtung, Verachtung des Standes, die an eine dreifache Wegwerfung der Kirche, des Kirchenamtes, der

Kirchendiener grenzet. Sie wird vielleicht wieder einmal vorbeigehen, diese Schmach; aber jetzt ist sie noch,
jetzt lastet sie noch mit driickender Gewalt auf dem Geistlichen™

2. Ekklesiologische Entwicklungen zwischen Vatikanum I und Il

Viel entscheidender war freilich die ekklesiologische Voraussetzung dieser Argumenta-
tion: durch die Arbeiten von H. J. Pottmeyer® ist ja zur Geniige nachgewiesen worden,

1 Paul M. Zulehner, Der mithsame Weg aus der Versorgungskirche, in: StdZ 109 (1984) 3—14.

2 Zit. nach Zulehner 13.

3 Zit. nach Zulehner 14.

* ]. M. Sailer, Samtliche Werke, Sulzbach 51835, Bd. 15, 71.

5 Vgl. H. ]. Pottmeyer, Unfehlbarkeit und Souverdnitit. Die pipstliche Unfehlbarkeit im System der ultra-

213



daB sich dieKirche erst im 19. Jahrhundert als Subjekt ihrer eigenen Geschichte bewuf3t
geworden ist. Zwar haben auch die Konzilien der friiheren Jahrhunderte ekklesiologi-
sche Entscheidungen gefillt, aber ihrem Selbstverstindnis nach lieBensiesichmehrvon
der Tradition bestimmen als daB sie diese selbst bestimmten. Sie sammelten das Zeugnis
derKirche und verstanden ihren Auftrag mehr als testificatio fidei denn als determinatio
fidei. Demgegeniiber stellt die Ekklesiologie des 19. Jahrhunderts, die in den Aussagen
des 1. Vatikanums gipfelt, eine Innovation dar: das Subjektsein der Kirche; ihr Charak-
ter, ein geschichtlich handelndes Subjekt in der Heilsékonomie zu sein, wird nun aus-
driicklich reflektiert. Dieses Subjektsein bleibt freilich in doppelter Weise unter-
belichtet: einmal beschriinkt es das Konzil auf die Entscheidungsgewalt und die
Entscheidungsfreiheit des Papstes, um gegeniiber dem totalen Souverinititsdenken des
neuzeitlichen Staates die Selbstéindigkeit und Freiheit der Kirche zu sichern. Damit wur-
de aber das gehorsame Héren aller in der Kirche Glaubenden schismatisch zwischen
oben und unten aufgespalten. Zum anderen wurde der Eindruck erweckt, als sei der
Papst das einzige konkrete Subjektin der Kirche und als partizipierten die anderen Glau-
benden nicht am Subjektsein der Kirche. Nach Pottmeyer war es der grof3e Fortschritt
des2. Vatikanums, die Kirche alseine communio von Subjekten zu entwerfen. Das Sub-
jektKirche wird also neben dem Papst auch von den Bischéfen, Priestern und Laien kon-
stituiert. Das Subjektsein allerin der Kirche Glaubenden ist keine nur gnédige, jederzeit
widerrufbare Konzession des Primatstrigers, sondern Konsequenz des Subjektseins al-
ler vor Gott, das im Weg Jesu eindrucksvoll und uniiberbietbar zugesprochen wurde.
DieEkklesiologie des 2. Vatikanums ist also sowohl Ankniipfung als auch Widerspruch
gegen die ekklesiologische Sicht des 1. Vatikanischen Konzils:

JPositivsind beide Konzilien dadurch aufeinander bezogen, dal das]. Vatikanum eine Erkenntnis formuliert,
dieim II. Vatikanum zu weiterer Entfaltung und zu ihrer eigentlichen Konsequenz kommt. Es ist die Erkennt-
nis vonder Entscheidungs-, Gestaltungs- und Innovationsmacht derKirche, von ihrer geistgefiihrten Ermich-
tigung, das unverfilschte Evangelium entsprechend den Herausforderungen der Zeit je neu verbindlich anzu-
sagen und treu zu bewahren. Negativ sind die beiden Konzilien dadurch aufeinander bezogen, daB das II.
Vatikanum einen ersten Schritt zur Korrektur jener Einseitigkeit darstellt, mit der das I. Vatikanum diese Er-
kenntnis ausschlieflich fiir den Papst geltend macht, ohne dessen Bindung an die Gesamtkirche und deren
Befestigung geniigend zu beriicksichtigen. Das II. Vatikanum fiihrt iiber seinen Vorgénger hinaus, indem es
anerkennt, daB auf3er dem Papst auch deniibrigen Strukturen der Kirche — dem Bischofskollegium, den Teil-
und Ortskirchen und den Laien — eine aktive Subjektrolle in der Heilsokonomie und fiir die Sendung der
Kirche zukommt."

Dieauf ihre Selbsténdigkeit bedachte Kirche, diein Absetzung von densich bewuBt for-
mierenden Nationalstaaten ihr Selbstverstiindnis entwickelte, erlag mehr dem Absolut-
heitsdenken des neuzeitlichen Staates als ihr selbst bewul3t war: so wurde die Befehlsge-
walt stark zentralistisch organisiert und vom Papst iiber die Bischéfe, von diesen iiber
diePriester und von diesen iiber die Laien ausgeiibt. Diese einer Notstandsgesetzgebung
gleichkommende Regelung war zwar effizient in der Auseinandersetzung mit dem sich
totalitir gebirdenden, letzte Souverinitit beanspruchenden Staat des 19. Jahrhun-
derts, gab aber letztlich das communio-Verstindnis von Kirche preis.

3. Die Sicht des Laien in der Pastoraltheologie
Die Sicht des Laien in der Pastoraltheologie wurde von dieser ekklesiologischen Ent-

montanen Ekklesiologie des 19. Jahrhunderts, Mainz 1975, sowie ders., Kontinuitit und Innovation in der
Ekklesiologie des I, Vatikanums, in: G. Alberigo, Y. Congar, H. ]. Pottmeyer (Hg.), Kirche im Wandel. Eine
kritische Zwischenbilanz nach dem Zweiten Vatikanum, Diisseldorf 1982, 89—110.

6 Pottmeyer (1982), 109.

214



2

wicklung wesentlich gepragt. In kurzen Etappen soll daher im folgenden die Einschit-
zung des Laien oder besser dessen teilweise Ignorierung beschrieben werden.”
Wurde die Pastoraltheologie in der Aufklarung im Interesse des Staates konzipiert und
entworfen, so war es spiter die Sorge von J. M. Sailer (1751—1832), diese Wissenschaft
im Interesse lebendigen Christentums zu betreiben. Dabei verstand er Seelsorge in
einem dreifachen Sinn: einmal als ,Selbstpflicht” jedes Menschen, fiir seine Seele, d. h.
fiir Religion, Tugend, Weisheit und Seligkeit zu sorgen. In dieser Auffassung ist jeder
Christ zunichst sein ,Selbst-Seelensorger”; sodann als Nichstenpflicht, nimlich auf das
Heil der anderen bedacht zu sein: dies macht jeden Christen zum Seelsorger des ande-
ren, Erst in einem dritten Sinn bezeichnete er damit ,die Amtspflicht der 6ffentlichen
Personen, die von der Kirche bevollmichtigt und angewiesen sind, fiir das unsterbliche
Heil ihrer Mitmenschen in einem bestimmten Kreise zu sorgen: Jeder Geistliche sey
Seelensorger in seinem Kreise!“®

Die Pastoraltheologie Sailers grenzte also das Seelsorgersein des Laien, obwohl sie dar-
um wuBte, aus und beschriinkte sich auf das Selbstverstiandnis des Geistlichen. Es muf3
auchnoch angefiihrt werden, daf3 Sailer die Stellung des Laien ausfiihrlich in seiner Mo-
raltheologie darstellte.

Der Tiibinger Pastoraltheologe Anton Graf (1811—1867) ging in seiner , Kritischen Dar-
stellung des gegenwiirtigen Zustandes der Praktischen Theologie” (1841) von der These
aus, daf3 die Theologie als Ganze als das wissenschaftliche Selbstbewuf3tsein der Kirche
gesehen werden muB3; die Kirche hat drei Seiten, eine der Vergangenheit zugewandte,
ein stets gleiches gottliches Wesen, und sie bildet sich in die Zukunft hinein. Aus dieser
Sehweise ergeben sich drei grof3e Teilbereiche der Theologie: die biblische und histori-
sche Theologie, die theoretische (heute: systematische) und die praktische Theologie.
Praktische Theologie ist fiir Graf die ,Wissenschaft der kirchlichen, géttlich-menschli-
chen Titigkeit vermittelst kirchlich beamteter Personen, vorzugsweise des geistlichen
Standes, zu Erbauung der Kirche.”

Auch fiir Graf, der seiner Praktischen Theologie die Ekklesiologie der Tiibinger Schule
zugrundelegt, ist Pastoral also im letzten nicht eine Wissenschaft der christlichen Praxis
oder des christlich-kirchlichen Lebens, sondern die Wissenschaft der sich mittels der
Geistlichen selbst erbauenden Kirche, wenngleich diese Sicht immer wieder kritisch ge-
weitet wird:

.Der Geistliche erscheint durchgingig als das v ki név. Und doch ist er nur Ein Moment zur Verwirklichung

des Reiches Gottes, und neben der Fiille der itbrigen Faktoren wahrhaft ein beinahe verschwindendes Mo-
ment; und doch ist er ohne Christus, die Kirche und Gemeinde durch und durch Nichts 1

Die Vollziige und Titigkeiten der Gemeinde kommen aber dann bei ihm trotz aller Beto-
nung doch nicht in den Blick. Wir haben bei Graf zum ersten Mal eine wissenschafts-
theoretisch eigenstindige Pastoraltheologie, die sich als wissenschaftliches Selbstbe-
wubBtsein der Kirche begreift: es handelt sich um eine ins Praktische gewendete
Ekklesiologie. Inihr spielen freilich die Laien nur eine ideelle, aber dann doch nicht aus-
definierte Rolle.

Auchin der ab 1850 erscheinenden ,Pastoraltheologie’ des Regensburger Pastoraltheo-

7 Vgl. jetzt dazu auch W. Fiirst, Praktisch-theologische Urteilskraft. Auf dem Weg zu einer symbol-kriti-
schen Methode der Praktischen Theologie, Ziirich—Einsiedeln—Kéln 1986, 246—277.

8 J. M. Sailer, Vorlesungen aus der Pastoraltheologie, in: ders., Simtliche Werke, Sulzbach 51835, Bd. 16, 6.

9 Zit. nach Fiirst 259.

10 Graf 107 (vgl. Anm. 3).

215



logen Josef Amberger™ ist zuniichst eine Ausweitung des Gegenstandes auf die Titig-
keiten der Kirche insgesamt festzustellen und nicht nur eine Beschreibung der Rolle des
geistlichen Standes. Die Kirche ist seiner Meinung nach mit dem Bau des Reiches Gottes
auf Erden beauftragt, und sie vollfiihrt ihre Sendung in ordentlicher Weise durch den
geistlichen Stand. Daneben aber wirken noch viele andere Faktoren wie der Strom der
Gnaden, die heiligen Gebete, Werke, Opfer, Seufzer und Trinen der BuB3e, die heiligen
Engel sowie die Seelenhirten, die vorher in der Gemeinde tétig waren. Genannt werden
aberauch noch dielebendigen Glieder der Gemeinde, die durch ihr Beispiel, Gebet, ihre
guten Werke und Worte wirken. Weiter ist bei Amberger allerdings von den Laien nicht
mehr die Rede. Seine Pastoraltheologie, die anfangs noch stark vom Ansatz des Tiibin-
gers Graf gepragt war, neigte in den weiteren Auflagen immer mehr dem System der
Neuscholastik zu: eine Differenz zwischen der Idee der Kirche und ihrer Empirie wurde
mehr und mehr geleugnet.?

Wesentlich enger konzipierte der Redemptorist Michael Benger®® seine Pastoraltheo-
logie (1861): fiir ihn muf sich die Praktische Theologie ihre Anweisungen nicht in Ké-
nigsberg oder der kaiserlichen Hofburgin Wien, sondern in Rom und im Vatikan holen.
Pastoraltheologie ist fiir ihn die wissenschaftliche Anleitung des Geistlichen zur rechten
Verwaltung desheiligen Dienstes: ihre Wissenschaftlichkeit besteht in der vollstindigen
Sammlung, Ordnung, Systematisierung und Erklirung der pastoralen Regeln und
Grundsiitze, wobei das wissenschaftliche Interesse deutlich dem praktischen nachste-
hen und dienen muB. Der Geistliche hat als Organ Christi zu wirken: die Pastoral insge-
samt befaB3t sich mit jenen kirchlichen Titigkeiten, welche unmittelbar die Zuwendung
der Erlsungsgnade an die Menschen zum Ziele haben. In dieser Konzeption fallen die
Aufgaben der Laien aus.

Der Eichstétter Theologe Johannes Ev. Pruner versteht in seinem 1900/01 erschienenen
~Lehrbuch der Pastoraltheologie’ unter Pastoration die ,in GemiBheit géttlichen und
kirchlichen Gesetzes” und aufgrund legitimer Sendung auszuiibende Titigkeit fiir das
Heil unsterblicher Seelen innerhalb eines bestimmten Kreises. In einem weiten Sinne
treffe diese Definition zwar auf alle Stinde zu, die die Pflicht haben, andere in ihrem
religiésen und sittlichen Leben zu belehren, zu leiten und zu kontrollieren wie etwa
Eltern, Lehrer und Erzieher. Alle diese Gruppen tragen vor Gott und der Kirche Verant-
wortung fiir das Seelenheil ihrer Kinder, Zéglinge und Untergebenen.

~lm engeren und eigentlichen Sinne aber versteht man unter Seelsorge die durch das
Priestertum Jesu Christi in seiner Kirche nach seinem Willen geiibte Thiitigkeit, mit den
von ihm erhaltenen Vollmachten durch Verwaltung der von ihm eingesetzten Gnaden-
mittelordnung den unsterblichen Seelen Wahrheitund Gnade zu ihrem iibernatiirlichen
ewigen Heile zu vermitteln.”* Die Aufgaben der Laien bleiben unter diesem Aspekt
dann wieder ausgespart.

Einenbeachtenswerten Versuch, der Pastoraltheologie wieder zu einem weiteren Selbst-
verstindnis zu verhelfen, stellt der Ansatz von Constantin Noppel dar (1937). Er weil3
um die beiden entscheidenden Mingel in dieser Disziplin, um den Verlust eines umfas-
senden Begriffs der Kirche sowie um die fast ausschlieBliche Konzentration auf den

11 J. Amberger, Pastoraltheologie, 3 Bde., Regensburg 11850—1857; 31866—1870.

12 Vgl. dazu N. Mette, Joseph Amberger (1816—1889) und die Pastoraltheologieder Neuscholastik, in: F Klo-
stermann/]. Miiller (Hg.), Pastoraltheologie. Ein entscheidender Teil der josephinischen Studienreform.
Ein Beitrag zur Geschichte der praktischen Theologie, Wien 1979, 233—242.

13 M, Benger, Pastoraltheologie, 3 Bde., Regensburg 11861.

1 | Ev. Pruner, Lehrbuch der Pastoraltheologie, Paderborn 1900/1, 2 Bde., hier Bd. 1,1.

216



[$4

Stand der Geistlichen. Auf diesem Hintergrund versucht er wieder einen umféngliche-
ren und breiteren Zustindigkeitsbereich fiir die Pastoraltheologie zu entwerfen: ,Sie ist
hiernach die Wissenschaft, die zur Aufgabe hat, die Grundsiitze zu entwickeln und zu
ihrer Durchfithrung Anweisung zu geben, durch die der Heilsplan Christi in der Kraft
seines Geistes von den hierzu Beauftragten weitergefiihrt wird im steten Aufbau des Cor-
pus Christi mysticum.?*

Zu den Beauftragten rechnet Noppel nunmehr auch die Laien in Anlehnung an die
papstlichen Schreiben Pius’ XI. und, in der 2. Auflage seiner Pastoraltheologie (1949),
an die Enzyklika ,Mystici corporis Pius’ XII. aus dem Jahre 1943.

Ein strenger ekklesiologischer Ansatz ist fiir Noppel das Fundament fiir seinen Aufbau
der Pastoraltheologie:

.Der immer noch in manchem Empfinden schlummernde Zwiespalt zwischen Rechts- und Liebeskirche, wie
auch das fiir viele unebene Verhiltnis von Klerus und miindigem Laien wird von der Einheit im Leibe Christi
her gelést. Die Kirche ist nicht ein corpus Iuris, sondern ein corpus Vitae, nicht starre Rechtsinstitution, son-
dern lebensvoller Organismus.?¢

Wihrend nach der Auffassung Noppels der dogmatische Traktat iiber die Kirche eher
deren Statik betont, ist es die unverzichtbare Aufgabe der Pastoraltheologie, diesen
Traktat praktisch zu verfliissigen und die Kirche in ihrer weltzugewandten Dynamik
darzustellen. Noppel widmet im zweiten Kapitel seiner Pastoraltheologie, das die
Grundelemente des Aufbaus der Kirche als Corpus Christi behandelt, den Laienhelfern
und dem Laienapostolat je einen eigenen Punkt. Zuvor hat er streng hierarchisch Papst,
Bischof, Pfarrer und Hilfsgeistliche abgehandelt, wobei diese Hierarchie immer als Er-
méglichung einer lebendigen Kirche des Miteinanders zu denken ist. Erbetont einerseits
dieNotwendigkeit der Bildung und Begleitung der Laien und ihre Mitarbeit, warnt aber
zugleich vor der Gefahr, die Laien-Mitarbeiter ,wie eine Isolierschicht zwischen Pfarrer
und Gemeinde? zu schieben.

Nach der Behandlung der hauptamtlichen und nebenamtlichen Titigkeiten der Laien
faBt Noppel auch die Bedeutungjedes aktiven Christen ins Auge, die nicht mit einer aus-
schlieBlich passiven Rolle zureichend erfal3t wire:

.Die Gemeinschaft der Glidubigen darf nie und nimmermehr lediglich Objekt, als Gegenstand der Seelsorge
betrachtet werden. Weder die ordinierten Kriifte allein, noch auch diese garniert mit einer Creme von auser-

wihlten Seelen oder auch umschlossen von einem Ring von — woméglich im Dienst ergrauten — Vereinsvor-
stinden geniigen als die lebendigen, tragenden Krifte der Pfarrgemeinde.®

Das Recht der Laien auf den Empfang der geistlichen Giiter durch den Klerus versteht
Noppel nicht als passive Abspeisung:

«Diese geistlichen Giiter empfiingt das Kirchenvolk aber nicht, damit es sie in Truhen lege, sondern als Speise
zum Wachstum als Glied Christi. Der Heiland und nach ihm sein Apostel gebrauchen ja nicht von der Kirche
das Bild eines steinernen Hauses, in dem etwa die Apostel bzw. die Priester oder iiberhaupt eine bestimmte
Schicht die Bewohner und Erhalter, die andern, die groBe Masse aber nur etwa das Gehiuse, der wenn auch
geweihte und begnadete Beh:ilter oder Wirkraum des Klerus und seiner Gehilfen in engeren Sinn wiire1?
Noppel warnt jedoch gleichzeitig davor, das allgemeine Priestertum der Laien gegen das
besondere Amt der Priester auszuspielen oder das Postulat der Miindigkeit der Laien
als Argument gegen die Hierarchie zu verwenden. ,Ebenso ist es auch falsch, von einem

15 C. Noppel, Aedificatio Corporis Christi. Aufrif} der Pastoral, Freiburg 1937, 21949, Hier zitiert nach der
2. Auflage S. 2.

16 Ebd. 5.

17 Ebd. 58.

18 Ebd. 59.

19 Ebd. 60.

217



Weltamt der Laien in ausschlieBlichem Sinne zu sprechen, als ob nicht gerade der Prie-
ster der in die Welt gesandte Apostel wire.” Noppel lehnt also die auch heute wieder
hiufig gebrauchte Formel vom Weltdienst der Laien und Heilsdienst der Priester als un-
heilvolle Aufteilung ab. Bei ihm bahnt sich anfanghaft ein Seelsorgeverstindnis an, das
Klerus und Laien in die gemeinsame Verantwortung fiir den Aufbau der Kirche ein-
bezieht.

Die bei Noppel wieder entdeckte ekklesiologische Fundierung der Pastoraltheologie
und das daraus abgeleitete spezifische ,Amt” der Laien fand nun Eingang in die pastoral-
theologischen Konzepte von M. Pfliegler, F. X. Arnold und schlielich dann in das Rah-
ner'sche Handbuch der Pastoraltheologie. So stellte Pfliegler, dessen Sicht durch die Zu-
sammenarbeit mit dem Wiener Seelsorgeamtsleiter Karl Rudolf gro3e Breitenwirkung
bekam, in seiner Pastoraltheologie fest:

~Esist durchaus nichts Neues, daf Laien als Mitarbeiter am Reiche Gottes lebendigen und tiitigen Anteil neh-
men. Neu'ist, oft sogar in den Augen vieler Seelsorger selbst, daB diese Anteilnahme eine mit der Taufe und
Firmung gegebene Anforderung darstellt. Esist nicht so, als ob die christlichen Laien nur Objekt der Seelsorge
und, wenn schon Mitsubjekt, nur Notbehelf, nur LiickenbiiBer und nur Mittel und Boten der amtlichen Seel-
sorger waren.'2!

Pfliegler leitet das allgemeine Priestertum der Laien ab aus der Schrift, aus der Liturgie,
die die Gemeinde als mitfeiernde verlangt, sowie aus der Kompetenz der Sakramenten-
spendung bei der Ehe. Damit war in der Pastoraltheologie der Reflexionsstand erreicht,
der die streng monarchische Ekklesiologie abléste und im Gefolge des 2. Vatikanums
eine neue Sicht des Laien erméglichte.

Es bleibt zu wiinschen, daf3 die neuerdings restriktiven Sprachregelungen diese Sicht
nicht wieder zuriicknehmen.

«Der Titel ,Seelsorger’ ist geschiitzt. Aus gegebenem Anlaf3 machen wir alle im pastoralen Dienst stehenden
Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter im Laienstand . . . darauf aufmerksam, daB niemand von ihnen den Titel
,Seelsorger(in)’' in Anspruch nehmen darf . . . Diese Bezeichnung ist den Priestern vorbehalten, die die hl.
Weihe empfangen haben. Die Mitarbeiter in der Seelsorge, wozu die Laien berufen werden und kraft Taufe
und Firmung befihigt sind, verleiht nicht den Anspruch oder das Recht, den Titel ,Seelsorger(in)’ zu
fithren 22

Diese entgegen der Empfehlung der Pastoralkommission der Deutschen Bischofskonfe-
renz in den Di6zesen Fulda, Augsburg und Regensburg eingefiihrte Sprachregelungsoll-
te nicht als Signal fiir eine Re-Klerikalisierung der seelsorgerlichen Verantwortung ste-
hen bleiben. Vielmehr muB es in der Zukunft um die gemeinsame Verantwortung von
Priestertum und Laien in der Seelsorge gehen: ,Priester und Laien in der Seelsorge, das
ist ein Exodus, ein Aufbruch aus vertrauten Strukturen, den Gott uns zumutet und der
uns schwerféllt, der uns in vieler Hinsicht verunsichert und angstlich macht. Aber es
ist ein Weg, der unter der VerheifBung Gottes steht, der uns gerufen hat, und deshalb soll-
ten wir diesen Weg ohne Furcht weitergehen."??

2 Ebd. 62.

21 M. Pfliegler, Pastoraltheologie, Freiburg 1962, 96.

2 Kirchl. Amtsblatt fiir das Bistum Fulda, Nr. 111, 1984.

» g Zerfaf3, Menschliche Seelsorge. Fiir eine Spiritualitiit von Priestern und Laien im Gemeindedienst, Frei-
urg 1985, 97.

218

1 -



