
HARING

Moraltheologie 1M Sperrfeuer: ONSs Von iguori
August 1787starbder hl. fonsvVon Liguori, derGründerder„Kongregationdes allerheiligsten

Erlöse:  IS (Redemptoristen und ıner der bedeutendsten Moraltheologen der katholischen Kirche.
WaAltoans seinen Lebzeiten manche Anfeindungen durchstehen mußte, wurde er VON Pius

im Jahre 1871NKirchenlehrer erhoben Leo als „den hervorragendsten und mı:  <  Ide-
sten unter den oraltheologe: bezeichnet
ÄAus desGedächtnisses den20Todestaghaben denangesehenen Lehrerder Moraltheo-
logie Prof Bernhard Häring, eın der Kongregation des Alfons, ” einen Gedenkartikel
gebeten Wirnutzen die Jegenheit, demutornicht HNUTr seinen Beitrag ZUu danken, sondern ihm
auch zum Geburtstag November unsere aufrichtigen Glückwünsche entbieten
Redaktion)

Als ich VOT eLw:;vierzigJahren das erstemal clie Schriften des Altons, die ZUFr Selbst-
verteidigung bzw. ZUXF Verteidigung se1ines „Moralsystems“ geschrieben hat, las, wurde
MIr das b  D des Moral- und Pastoraltheologen Alfons sehr jel} deutlicher. Auch
enschlich kam er mır nahe Zudem konnte ich clie teilweise -  . geringen Schwierig-
keiten heutiger Moraltheologen 1mM Vergleich zZu denen des heiligen Kirchenlehrers als
durchaus ormal und erträglich finden Im Blick auf den zweihundertsten Todestag des
Heiligen nahm ich MIr eiıne nochmalige, sorgfältige Lektüre VOT. Ich finde viele Paralle-
len dem Sperrfeuer, das restaurative Kräfte in der Kirche den heutigen Moraltheolo-
gCH zudenken, SsOWwWeit diese ausgetretene Bahnen verlassen.
Zunächst möchte ich etwa das o  S zeichnen, das Altfons selbst diesen SGtreit-
schriften VvVon sichgibt Dann versuche ich seine Hauptanliegen herauszustellen1Blick
auf die damalige Situation der Kirche, aber auch mi1t eiınem Seitenblick auf die heutige
Situation.

Das Bild eiınes heiß umstrittenen Moraltheologen
Altfons wurde zZzu Lebzeiten UTr csehr selten der Strenge bezichtigt. eiıne  H Gegner;
die Jansenisten und die rigoristischen Vertreter des Probabiliorismus, ach denen
wohl die Beichtväter WIe die Pönitenten die strengere Meinung befolgenmüdßten, solan-
SC icht eiıne offensichtlich besser begründete (probabilior) einung zugunsten der
Freiheit bestehe. ıner der heftigsten Gegner des heiligen Alfons War der bekannte Do-
minikaner Vincenzo Patuzzi, der dem Pseudonym Adelto Dositeo rascher
folge ZWEeI umfangreiche Bücher BEeHEN Alfons schrieb.! Hinter ihm standen einflußrei-
che kirchliche Kreise, die sorgten, 1€e Angriffe weıter gingen Dazu gesellten
sich politische Kräfte, die, angestachelt VonNn den kirchlichen Gegnern des Altons de
Liguori, ihm einen gefährlichen änger des „Jesuitismus” vermuteten.
Was zunächst diesen Anklageschriften auffällt, ıst die ständige Verdächtigung, Al-
tons ehme schlechten (Gewissens SCH päpstliche Lehren Stellung. Und obwohl der
Heilige eingehend zeigen konnte, dies nicht derSsel, predigten ihm se1ne Gegner,

solle sich gehen, dem Höllenfeuer Z entgehen Einigemale gibt Alfons, wenn
auch gelassenerem Ton, 1e Mahnung zurück: Man mMuUuSSse Gott nicht 1IUr Rechen-

Adelfo Dositeo, el probabilismo, Napoli 1764: Ders., 41152 lel probabilismo richiamata
all'esame da Mons. Don Alfonso De LiguorI ©  d convinta novellamente D alsitä, Ferrara 1764

BERNHARD HÄRING 

Moraltheologie im Sperrfeuer: Alfons von Liguori 

Am 1. August 1787 starb der hl. Alfons von Liguori, derGründerder .Kongregation des allerheiligsten 
Erlösers• (Redemptoristen) und einer der bedeutendsten Moraltheologen der katholischen Kirche. 
Während Alfons zu seinen Lebzeiten manche Anfeindungen durchstehen mußte, wurde er von Pius 
IX. im Jahre 1871 zum Kirchenlehrer erhoben. Leo XIII. hat ihn als .den hervorragendsten und milde­
sten unter den Moraltheologen• bezeichnet. 
Aus Anlaß des Gedächtnisses an den 200. Todestag haben wir den angesehenen Lehrer der Moraltheo­
logie Prof. Bernhard Häring, ein Mitglied der Kongregation des hl. Alfons, um einen Gedenkartikel 
gebeten. Wir nützen die Gelegenheit, dem Autor nicht nur für seinen Beitrag zu danken, sondern ihm 
auch zum 75. Geburtstag am 10. November d. J. unsere aufrichtigen Glückwünsche zu entbieten 
(Redaktion). 

Als ich vor etwa vierzig Jahren das erstemal die Schriften des hl. Alfons, die er zur Selbst­
verteidigung bzw. zur Verteidigung seines "Moralsystemsu geschrieben hat, las, wurde 
mir das Bild des Moral- und Pastoraltheologen Alfons sehr viel deutlicher. Auch 
menschlich kam er mir nahe. Zudem konnte ich die teilweise nicht geringen Schwierig­
keiten heutiger Moraltheologen im Vergleich zu denen des heiligen Kirchenlehrers als 
durchaus normal und erträglich finden. Im Blick auf den zweihundertsten Todestag des 
Heiligen nahm ich mir eine nochmalige, sorgfältige Lektüre vor. Ich finde viele Paralle­
len zu dem Sperrfeuer, das restaurative Kräfte in der Kirche den heutigen Moraltheolo­
gen zudenken, soweit diese ausgetretene Bahnen verlassen. 
Zunächst möchte ich in etwa das Bild zeichnen, das uns Alfons selbst in diesen Streit­
schriften von sich gibt. Dann versuche ich seine Hauptanliegen herauszustellen im Blick 
auf die damalige Situation der Kirche, aber auch mit einem Seitenblick auf die heutige 
Situation. 

I. Das Bild eines heiß umstrittenen Moraltheologen 

Alfons wurde zu Lebzeiten nur sehr selten der Strenge bezichtigt. Seine Gegner waren 
die Jansenisten und die rigoristischen Vertreter des Probabiliorismus, nach denen so­
wohl die Beichtväter wie die Pönitenten die strengere Meinung befolgen müßten, solan­
ge nicht eine offensichtlich besser begründete (probabilior) Meinung zugunsten der 
Freiheit bestehe. Einer der heftigsten Gegner des heiligen Alfons war der bekannte Do­
minikaner Vincenzo Patuzzi, der unter dem Pseudonym Adelfo Dositeo in rascher Ab­
folge zwei umfangreiche Bücher gegen Alfons schrieb.1 Hinter ihm standen einflußrei­
che kirchliche Kreise, die dafür sorgten, daß die Angriffe weiter gingen. Dazu gesellten 
sich politische Kräfte, die, angestachelt von den kirchlichen Gegnern des Alfons de 
Liguori, in ihm einen gefährlichen Anhänger des "Jesuitismusu vermuteten. 
Was zunächst in diesen Anklageschriften auffällt, ist die ständige Verdächtigung, Al­
fons nehme schlechten Gewissens gegen päpstliche Lehren Stellung. Und obwohl der 
Heilige eingehend zeigen konnte, daß dies nicht der Fall sei, predigten ihm seine Gegner, 
er solle in sich gehen, um dem Höllenfeuer zu entgehen. Einigemale gibt Alfons, wenn 
auch in gelassenerem Ton, die Mahnung zurück: Man müsse Gott nicht nur Rechen-

1 Adelfo Dositeo, La causa del probabilismo, Napoli 1764; Ders., La causa del probabilismo richiamata 
all'esame da Mons. Don Alfonso De Liguori e convinta novellamente di falsita, Ferrara 1764. 

235 



schaft ablegen, wenn r !‘l !c das Gesetz zZzi ilde auslege, sondern sicher nicht weniger,
Inanandern unsichereLastenalssicherbindendauferlegenwolle. Es g1ing diesen

Schmähschritften cht vornehmer her als seinerzeit ım Streit zwischen Martin Luther
und Dr. Der Unterschied ist jedoch, Altons sich nicht auf diese Ebene herab-
läß  rr Nachdem €  pr In seiner Apologie ECH Dositeo VO] 1765 fast eiıne Seite
von Schmähungen und groben Schimpfwörtern des Gegnerszusammengestellt hatte

denke jedoch nicht, @s sich eiıne voliständige Wiedergabe al} der widerli-
chen Ausdrücke handle schreibt Alfons: „Ich werde mich hüten, den Affen meınes
Gegners spielen und mıit gleicher Münze zurückzugeben.“*« Wie Altons ausdrücklich
vermerkt, kennt denwahren Namen des Gegners, doch da dieserseınen Namen nicht
ME will, möchte auch :q nicht publizieren.
Die Geduld, die der Bischof Altons mıit seinen unglaublich groben (Gegnern aufbringt,
laßt jedoch einigen irchlichen L£ensoren nicht zukommen. Diese haben offensicht-
ich seıine Geduld überstrapaziert. In seinen Brieten klagt öfter ıberdie 'oganzund
Intoleranz der Revisoren Zensoren) VO Neapel. Er möchte miıt ihnen nichts mehr ZUuU

en Sie verbieten SOBaIl, Thomas VOonNn Aquin zZU zıtieren, P11N ihnen das
nicht paßt Einmal ruft A erzurnt  \< „Da gibt kein Heilmittel Wer veröffentlichen
will, muß sich aufs Bersten crepare) gefaßt machen “ seiner Apologie CcE
Patuzzi (Dositeo) geht el Offen zu ber. Der Bücherrevisor, Professor des
Kirchenrechtes 1mM Seminar zu Neapel, stand 1mM Bund mıiıt dem Priester, der Patuzzi zZUu

seinem Buch gen Alfons angestachelt hatte Er gab das „Nil ÖObstat“ ZUIN Neudruck
1n Neapel mıiıt den höchsten Lobsprüchen für Dositeo. Altons schreibt: _In derApproba-
tion schreibt der Revisor, sich ın dem Buch nıchtsgegen dieguten Sitten tinde Also
entspricht C  PS der guten 1  e, jene, die nicht die gleiche Auffassung teilen, rAÄN beschimp-
fen, wıe der Autor mıit vielen Schmähreden tut “ Der LZensor obt In sSeiner
Approbation „die bewundernswerte Weisheit und Gelehrsamkeit 1ın der Entlarvung
jener, die die gesunde Moral Jesu Christi bekämpften“‘. Damit konnte UT Altonso
meiınt Se1IN; enn das Buch Z1INg 5CE ihn. Mit scharter Ironie antworte der
Geschmähte „Ich bedanke micheım Herrn Revisor dieses Kompliment. Könnte £.  BT

MIr och Schlimmeres vorwertfen, AJ  eIu die einung, die ich miıt vielen, die gelehrter
sind als ich, vertrete, schon c  S der Kirche verurteilt ware  .  745 Man sieht dieser
Stelle, der Heilige wieder einmal bis ZUIN Bersten geladenz Diese inge eingen
Ja schon Jahre lang dahin, ohne der Vertasser sich wehren konnte.
Im ganzen herrscht jedoch eın erfrischender Humor gegenüber der Versuchung zZzum

Sarkasmus OTlT. In einem Brief einen Freund vermerkt ın e1Nner Nachschrift „Noch
etwas eıngutes Gelächter: UnserFreund beweint mich alsHöllenanwärter, weil
ich nicht die strenge einung befolge, die sich Rom beibringen ließ, ‚Armer Alter
(so weıint er), du wirst dieser Meinung In die Hölle kommen!““ Er bekennt sel-
NnenNn Schmähern, auch er als jJunger PriesterVon Lehrern die enge der Auf-
fassung, 1Im Zweifelsfall MUSSEe  .. dieeinungzugunsten einer gesetzlichen Verpflichtung
den orrang haben, aNngeNOMMEN habe und er einen schmerzlichen Prozeß des miler-

durchmachen mußte arauf verweist er $ter.
2 Apologia lel Beato Alfonso Maria Liguori in Cul 61 ditende dalle OppOSIzZIONI fattegli da un molto

;ore, che nomiına Adelto '0S1!| Marietti, Torino 1829,

Apologia, O.,
3 Alfonso, lettere, I, UTL,
” Aa 189

Brieft VO 21. 1765, Lettere diverse del beato Alfonso Liguori SODIa materij.e morale,
Marietti, Torino 1829,

236

schaft ablegen, wenn man das Gesetz zu milde auslege, sondern sicher nicht weniger, 
wenn man andern unsichere Lasten als sicher bindend auferlegen wolle. Es ging in diesen 
Schmähschriften nicht vornehmer her als seinerzeit im Streit zwischen Martin Luther 
und Dr. Eck. Der Unterschied ist jedoch, daß Alfons sich nicht auf diese Ebene herab­
läßt. Nachdem er in seiner Apologie gegen Dositeo vom Jahr 1765 fast eine ganze Seite 
von Schmähungen und groben Schimpfwörtern des Gegners zusammengestellt hatte -
man denke jedoch nicht, daß es sich um eine vollständige Wiedergabe all der widerli­
chen Ausdrücke handle - schreibt Alfons: "Ich werde mich hüten, den Affen meines 
Gegners zu spielen und mit gleicher Münze zurückzugeben.112 Wie Alfons ausdrücklich 
vermerkt, kennt er den wahren Namen des Gegners, doch da dieser seinen Namen nicht 
nennen will, möchte auch er ihn nicht publizieren. 
Die Geduld, die der Bischof Alfons mit seinen unglaublich groben Gegnern aufbringt, 
läßt er jedoch einigen kirchlichen Zensoren nicht zukommen. Diese haben offensicht­
lich seine Geduld überstrapaziert. In seinen Briefen klagt er öfter über die Arroganz und 
Intoleranz der Revisoren (Zensoren) von Neapel. Er möchte mit ihnen nichts mehr zu 
tun haben. Sie verbieten ihm sogar, Thomas von Aquin zu zitieren, wenn ihnen das 
nicht paßt. Einmal ruft er erzürnt aus: "Da gibt es kein Heilmittel. Wer veröffentlichen 
will, muß sich aufs Bersten (crepare) gefaßt machen."3 In seiner ersten Apologie gegen 
Patuzzi (Dositeo) geht er offen zum Angriff über. Der Bücherrevisor, ein Professor des 
Kirchenrechtes im Seminar zu Neapel, stand im Bund mit dem Priester, der Patuzzi zu 
seinem Buch gegen Alfons angestachelt hatte. Er gab das "Nil Obstat" zum Neudruck 
in Neapel mit den höchsten Lobsprüchen für Dositeo. Alfons schreibt: "In der Approba­
tion schreibt der Revisor, daß sich in dem Buch nichts gegen die guten Sitten finde. Also 
entspricht es der guten Sitte, jene, die nicht die gleiche Auffassung teilen, zu beschimp­
fen, wie es der Autor mit so vielen Schmähreden tut."4 Der Zensor lobt in seiner 
Approbation Aie bewundernswerte Weisheit und Gelehrsamkeit in der Entlarvung 
jener, die die gesunde Moral Jesu Christi bekämpfen". Damit konnte nur Alfonso ge­
meint sein; denn das ganze Buch ging gegen ihn. Mit scharfer Ironie antwortet der 
Geschmähte: "Ich bedanke mich beim Herrn Revisor für dieses Kompliment. Könnte er 
mir noch Schlimmeres vorwerfen, wenn die Meinung, die ich mit vielen, die gelehrter 
sind als ich, vertrete, schon von der Kirche verurteilt wäre7"5 Man sieht an dieser 
Stelle, daß der Heilige wieder einmal bis zum Bersten geladen war. Diese Dinge gingen 
ja schon Jahre lang dahin, ohne daß der Verfasser sich wehren konnte. 
Im ganzen herrscht jedoch ein erfrischender Humor gegenüber der Versuchung zum 
Sarkasmus vor. In einem Brief an einen Freund vermerkt er in einer Nachschrift: "Noch 
etwas für ein gutes Gelächter: Unser Freund P. N. beweint mich als Höllenanwärter, weil 
ich nicht die strenge Meinung befolge, die er sich in Rom beibringen ließ, ,Armer Alter 
(so weint er), du wirst wegen dieser Meinung in die Hölle kommenl'"6 Er bekennt sei­
nen Sehmähern, daß auch er als junger Priester von seinen Lehrern die Strenge der Auf­
fassung, im Zweifelsfall müsse die Meinung zugunsten einer gesetzlichen Verpflichtung 
den Vorrang haben, angenommen habe und er einen schmerzlichen Prozeß des Umler­
nens durchmachen mußte. Darauf verweist er öfter. 

2 Apologia del Beato Alfonso Maria del Liguori in cui si difende ... dalle opposizioni fattegli da un molto 
rev. p. Lettore, ehe si nomina Adelfo Dositeo, Marietti, Torino 1829, S. 9. 

3 S. Alfonso, lettere, III, 400, vgl. III, 222. 
4 Apologia, a. a. 0., 188. 
s A. a. 0., 189. 
6 Brief vom 21.7.1765, in: Lettere diverse del beato Alfonso M. de Liguori sopra varie materie di morale, 

Marietti, Torino 1829, S. 5. 

236 



Altons macht Gegnercht lächerlich Er mmt ernst auch ihnen of-
ten sagt in nicht NUr infolge der Schwäche ihrer Argumente sondern uch
durch die Grobheit die Zeichen der Schwäche ist S@1INE Überzeugung
etärkt haben, ihre gesetzliche inengung der Freiheit niemand trömmer niemand
troher niemand heiliger mache
Als ach der Unterdrückung des Jesuitenordens der politische Druck und die Schärte
sPEINeTr Gegner innerhalb der Kirche ständig zunahmen, beschworen auch
Freunde und insbesondere Von sehr geschätzte itbrüder, auch Pierpaolo
Blasucci, dernach Tod Nachfolger als Generalobererwerden sollte, InNOoOgE
eINı1ge der anstößigen Behauptungen zurücknehmen derdoch entscheidend abschwä-
chen ]eVOTlem denorrangderZuUutenentschlossenen Freiheit allen
zweifelhaftengesetzlichenBindungen, 1eachAltonshäufig schuldloseUnwissen-
heit auch Fragen des abgeleiteten natürlichen Sittengesetzes und um die Flexibilität
solcher abgeleiteter Normen Man warnte den Heiligen ernst riskiere SOBAaT clie
hebung derKongregation der Redemptoristen dieohn!111wiederals verkappte
Jesuiten verschrien wurden Seine Antwort WNaTr unzweideutig Würde er 1€e
schreckliche Wahl gestellt mitschuldigzıwerden, daß die Gewissen erdrückt würden,
der Zu erleben S@1 geliebte Kongregation unterdrückt werde, S0 würde er ent-
schieden das letztere vorziehen
So fragen WITr uns im folgenden WaTrTrum Alfons letzten 511N, eiNeIn sol-
chen Risiko bereit W

Hauptanliegen des Heiligen Apologien
Der neuralgischste Punkt das kirchliche Zinsverbot

Immerwiederwerten sSe1nNne Gegner Altons VOT widerspreche der strengen Lehre
kirchlichen Zinsverbot und tue alles, zZzUu verwassernn Ja o verdrehe böswillig die
kirchlichen Dokumente strengen lehramtlichen Außerungen fehlte tatsächlich
nicht Wie auch ın den übrigen Punkten hat sich der Heilige die Antwort nıcht leicht
gemacht Ernat fleißig nachgeforscht u  vn nicht [(1UT bei angesehenen Autoren, sondern
auch kirchenamtlichen Außerungen milde Auslegungen zZu finden erhinaus
bedarf© jedoch reflexer Prinzipien, un den MenschenSZeit glaubwürdig 1Ina-

chen, 471 auch modernen Geschäftftsleben dem ach Heiligkeit folgen kön-
ne, hnesich darauszurückzuziehen Altons durchdiescheinbar „‚einfache Lösung
der Kigoristen erzurnt die Geschättsleuten und Eheleuten in gesundemAlter rieten erst
dann wieder den Sakramenten Z kommen, s1e jedes Geschäft bei dem i  in

Zins verlange der ehme, aufgegeben bzw sich entschlossen hätten jeden ehelichen
Verkehr zZzU meiden der nicht auf Zeugung gerichtet

ftinde PS erstaunlich die Gegner Alfons WCBCH Ehemoral der er sich
energisch der augustinischen Tradition absetzte, 1n ihren Schmähschriften

aum angriffen Der Grund ıst wohl, daß damals eıne teierlichen lehramtlichen Ent-
scheidungen i dieser Sache vorlagen, während ihm bezüglich des Zinsverbotes hef-
tig einheizen konnten Ergehtigl fast all italienisch geschriebenen Apologien und
auch :Moral auf die Anschuldigungen

den Einwand das Zinsnehmen S€{ gCR den Dekalog, twortet Altons Sicher ISst
Wucher gegen den Dekalog und viele Stellen der HI Schrift abereine ganz andere Frage

Lettere Pierpaolo Blasucci, Archivio generale G5 vol. IL, 1: Lettere Sant’Alfonso,
IL, 347, 402,

237

Alfons macht seine Gegner nicht lächerlich. Er nimmt sie ernst, auch wenn er ihnen of­
fen sagt, daß sie ihn nicht nur infolge der Schwäche ihrer Argumente, sondern auch 
durch die Grobheit, die immer ein Zeichen der Schwäche ist, in seiner Überzeugung ge­
stärkt haben, daß ihre gesetzliche Einengung der Freiheit niemand frömmer, niemand 
froher, niemand heiliger mache. 
Als nach der Unterdrückung des Jesuitenordens der politische Druck und die Schärfe 
seiner Gegner innerhalb der Kirche ständig zunahmen, beschworen ihn auch seine 
Freunde und insbesondere einige von ihm sehr geschätzte Mitbrüder, auch P. Pierpaolo 
Blasucci, der nach seinem Tod sein Nachfolger als Generaloberer werden sollte, er möge 
einige der anstößigen Behauptungen zurücknehmen oder doch entscheidend abschwä­
chen. Es ging vor allem um den Vorrang der zum Guten entschlossenen Freiheit vor allen 
zweifelhaften gesetzlichen Bindungen, um die nach Alfons häufig schuldlose Unwissen­
heit auch in Fragen des abgeleiteten natürlichen Sittengesetzes und um die Flexibilität 
solcher abgeleiteter Normen. Man warnte den Heiligen ernst, er riskiere sogar die Auf­
hebung der Kongregation der Redemptoristen, die ohnehin immer wieder als verkappte 
Jesuiten verschrien wurden. Seine Antwort war unzweideutig: Würde er vor die 
schreckliche Wahl gestellt, mitschuldig zu werden, daß die Gewissen erdrückt würden, 
oder zu erleben, daß seine geliebte Kongregation unterdrückt werde, so würde er ent­
schieden das letztere vorziehen.7 

So fragen wir uns im folgenden, worum es Alfons im letzten ging, daß er zu einem sol­
chen Risiko bereit war. 

II. Hauptanliegen des Heiligen in seinen Apologien 

1. Der neuralgischste Punkt: das kirchliche Zinsverbot 

Immer wieder werfen seine Gegner Alfons vor, er widerspreche der strengen Lehre vom 
kirchlichen Zinsverbot und tue alles, es zu verwässern; ja er verdrehe böswillig die 
kirchlichen Dokumente. An strengen lehramtlichen Äußerungen fehlte es tatsächlich 
nicht. Wie auch in den übrigen Punkten hat sich der Heilige die Antwort nicht leicht 
gemacht. Er hat fleißig nachgeforscht, um nicht nur bei angesehenen Autoren, sondern 
auch in kirchenamtlichen Äußerungen milde Auslegungen zu finden. Darüber hinaus 
bedarf er jedoch reflexer Prinzipien, um den Menschen seiner Zeit glaubwürdig zu ma­
chen, daß man auch im modernen Geschäftsleben dem Ruf nach Heiligkeit folgen kön­
ne, ohne sich daraus zurückzuziehen. Alfons war durch die scheinbar ,,einfacheu Lösung 
der Rigoristen erzürnt, die Geschäftsleuten und Eheleuten in gesundem Alter rieten, erst 
dann wieder zu den Sakramenten zu kommen, wenn sie jedes Geschäft, bei dem man 
Zins verlange oder nehme, aufgegeben bzw. sich entschlossen hätten, jeden ehelichen 
Verkehr zu meiden, der nicht auf Zeugung gerichtet sei. 
Ich finde es erstaunlich, daß die Gegner Alfons wegen seiner Ehemoral, in der er sich 
ganz energisch von der augustinischen Tradition absetzte, in ihren Schmähschriften 
kaum angriffen. Der Grund ist wohl, daß damals keine feierlichen lehramtlichen Ent­
scheidungen in dieser Sache vorlagen, während sie ihm bezüglich des Zinsverbotes hef­
tig einheizen konnten. Er geht in fast all seinen italienisch geschriebenen Apologien und 
auch in seiner Moral auf die Anschuldigungen ein. 
Auf den Einwand, das Zinsnehmen sei gegen den Dekalog, antwortet Alfons: Sicher ist 
Wucher gegen den Dekalog und viele Stellen der HI. Schrift, aber eine ganz andere Frage 

7 Lettere di P. Pierpaolo Blasucci, Archivio generale C.SS.R. XXXII, vol. II, l; vgl. Lettere di SantJ\lfonso, 
III, 342, 347, 402, 421. 

237 



Ist schonnach dem hi AntoninVon Florenz, ob erträge, die irgendwiemıit Zins
tun haben, wirklich Wucher seien arüber sich auch die Gelehrten nich:  p

en Was das Naturrecht anbelangt gilt die gleiche Argumentation Darüber hinaus
betontAlfons, ssichbeim Zinsverbot enttfernt abgeleitetesPrinzip handelt
be dem schuldlose nwissenheit sehr leicht möglich setl Ich gebe rÄ daß diese Aus-
Sag damals als skandalös empfunden werden konnte, da doch das Lehramt
hunderte dasVerbot SO eindringlich eingehämmert hatte, zumal es5 wohl zurecht schien,

Alfons Falle maßvollen Zinsfußes solch schuldloses Gewissen („Nicht-
ennen des 1existentiellen Sinn) geradezu als den Regelfall VOoraussetze Al-
fons betonte VOTLr lem ZW Gesichtspunkte, die Gegnern als gezielte ufwei-
chung Vom kirchlichen Zinsverbot erscheinen konnten benan steht die Anwendung
der Epikie (der Flexibilität der Anwendung) gerade auch auf diesem Gebiet „Auch

das Gesetz außer Zweitel steht kann doch dasZusammentreften BeWISSEIUm-
ständebewirken, in demeFall nicht verpflichtet während e anderen Fäl-
lenverpflichtet denn obwohl dasgöttlicheGesetzansich unwandelbarist trifftS
Verpflichtung auf BEeEWISSE Umstände nicht zu Dazu kommt als zweıter Gesichtspunkt

gewichtiges „reflexes Prinzip zugunsten schöpferischer Freiheit das
setz verbietet den Wucher, aber WEt€  e sich in bezug aufdie Anwendbarkeit dieses siche-
ren Verbotes auf SCWISSEC Von Verträgen YI1 gleichermaßen wahrscheinliche
Meinungen gegenüberstehen in bezug auf 1e Frage ob 65 hier zutreffe der S-  px. SO

gilt bezug auf das das den Wucher verbietet besteht kein Zweitel wohl aber
11 bezug auf SCIMN Zutreffen auf diese Art Von Verträgen AI{

Immer wieder bekennt sich Altons energisch ZUum Kernanliegen der diesbezüglichen
kirchlichen Lehre, na:  L3  mlich daß der Leihvertrag als solcher ke  1n Gewinnbestreben be-
rechtige; abersogleichWEeI1S| darauf ©oft außerlich hinzutretende itelgebe,
cdie maßvollen Zinsfuß durchaus rechtfertigen können, B langfristiger, mıiıt
Opfern verbundener Verzicht auf den Gebrauch der Sache der des Geldes des
Verlustesdes Darlehensderderung Zudem Alfonsgeltend machen,
diekirchliche Praxis cselbst dieserMeinung entspricht Er WEe1S! auf kirchlicheußerun-
SCH die denmemnutzıgenVolksbanken „Montes Pietatis“) erlauben, Jenen maf3-
vollen Zins fordern, der die aufenden Unkosten deckt und das Fortbestehen dieses
meinnutzigen Dienstes ermöglicht Alfons csieht auch eıne moralischen Bedenken,
wWeNn Leutesich denmaßvollen Zinsfuß halten derdurch staatliche Gesetzgebungen
gestattet WIr  d eistens handle s sich um etwa 5 Prozent
Was schließlich die Kirchlichkeit Lehre betrifft gibt Altons auch PiNem 2T0-
Ben Moralwerk z sich sSoNs! des polemischen Jlones enthält zweimal nen [1-

goristischen Gegnern e1iNe kräftige Warnung „Hier 5@1i nebenbe:i vermerkt, Leute
gibt, die dazu ne1gen, alle einungen als verurteilt anzusehen, V  ın U  S
AÄhnlichkeit mıit verurteilten Sätzen haben, dem S1@ ungeschickterweise me1iNeN, daß
die Verurteilungs allgemein Sel1, — weder Ausnahmen och Ce1Ne€E sinnvolle Inter-

zulasse
Im gleichen Abschnitt über Wucher kommt ausführlich auf die Bulle Benedikts

Apologia (gegen A. Dositeo) vom Jahr 1765, OTrTino 1829, 194—234, bes. S. 1
Breve dissertazione del!‘uso dell’probabile del beato Alfonso Maria de Liguori, Marietti, lorino 1829,

10 Apologia terza Cinque apologie teologia morale del beato Alfonso Ma:  ra  « de Liguori
arietti, 10}  1TINO 1829, 10

11 eologia moralis, liber l p I (ed. Gaud®), 203—23)2
12 A.a.O., n. 760, 5. 205

g $

ist schon nach dem hl. Antonin von Florenz, ob gewisse Verträge, die irgendwie mit Zins 
zu tun haben, wirklich Wucher seien. Darüber seien sich auch die Gelehrten nicht 
einig. 8 Was das Naturrecht anbelangt, gilt die gleiche Argumentation. Darüber hinaus 
betont Alfons, daß es sich beim Zinsverbot um ein entfernt abgeleitetes Prinzip handelt, 
bei dem schuldlose Unwissenheit sehr leicht möglich sei. 9 Ich gebe zu, daß diese Aus­
sage damals als skandalös empfunden werden konnte, da doch das Lehramt durch Jahr­
hunderte das Verbot so eindringlich eingehämmert hatte, zumal es wohl zurecht schien, 
daß Alfons im Falle eines maßvollen Zinsfußes ein solch schuldloses Gewissen (,,Nicht­
kennen des Gesetzes" im existentiellen Sinn) geradezu als den RegeHall voraussetze. Al­
fons betonte vor allem zwei Gesichtspunkte, die seinen Gegnern als gezielte Aufwei­
chung vom kirchlichen Zinsverbot erscheinen konnten. Obenan steht die Anwendung 
der Epikie (der „Flexibilität" der Anwendung) gerade auch auf diesem Gebiet: ,,Auch 
wenn das Gesetz außer Zweifel steht, so kann doch das Zusammentreffen gewisser Um­
stände bewirken, daß es in dem einen Fall nicht verpflichtet, während es in anderen Fäl­
len verpflichtet; denn obwohl das göttliche Gesetz an sich unwandelbar ist, so trifft seine 
Verpflichtung auf gewisse Umstände nicht zu." Dazu kommt als zweiter Gesichtspunkt 
sein gewichtiges „reflexes Prinzip" zugunsten schöpferischer Freiheit: ,,Gewiß, das Ge­
setz verbietet den Wucher, aber wenn sich in bezug auf die Anwendbarkeit dieses siche­
ren Verbotes auf eine gewisse Art von Verträgen zwei gleichermaßen wahrscheinliche 
Meinungen gegenüberstehen in bezug auf die Frage, ob es hier zutreffe oder nicht, so 
gilt: In bezug auf das Gesetz, das den Wucher verbietet, besteht kein Zweifel, wohl aber 
in bezug auf sein Zutreffen auf diese Art von Verträgen."1° 
Immer wieder bekennt sich Alfons energisch zum Kernanliegen der diesbezüglichen 
kirchlichen Lehre, nämlich daß der Leihvertrag als solcher kein Gewinnbestreben be­
rechtige; aber sogleich weist er darauf hin, daß es oft äußerlich hinzutretende Titel gebe, 
die einen maßvollen Zinsfuß durchaus rechtfertigen können, z. B. langfristiger, mit 
Opfern verbundener Verzicht auf den Gebrauch der Sache oder des Geldes, Gefahr des 
Verlustes des Darlehens oder der Entwertung. Zudem kann Alfons geltend machen, daß 
die kirchliche Praxis selbst dieser Meinung entspricht. Er weist auf kirchliche Äußerun­
gen hin, die den gemeinnützigen Volksbanken (,,Montes Pietatis") erlauben, jenen maß­
vollen Zins zu fordern, der die laufenden Unkosten deckt und das Fortbestehen dieses 
gemeinnützigen Dienstes ermöglicht. Alfons sieht auch keine moralischen Bedenken, 
wenn Leute sich an den maßvollen Zinsfuß halten, der durch staatliche Gesetzgebungen 
gestattet wird. Meistens handle es sich um etwa 5 Prozent.11 
Was schließlich die Kirchlichkeit seiner Lehre betrifft, gibt Alfons auch in seinem gro­
ßen Moralwerk, worin er sich sonst des polemischen Tones enthält, zweimal seinen ri­
goristischen Gegnern eine kräftige Warnung: ,,Hier sei nebenbei vermerkt, daß es Leute 
gibt, die dazu neigen, alle Meinungen als verurteilt anzusehen, wenn sie eine gewisse 
Ähnlichkeit mit verurteilten Sätzen haben, indem sie ungeschickterweise meinen, daß 
die Verurteilung so allgemein sei, daß sie weder Ausnahmen noch eine sinnvolle Inter­
pretation zulasse."12 
Im gleichen Abschnitt über Wucher kommt er ausführlich auf die Bulle Benedikts XIV. 

8 Brevedissertazione dell'uso dell'probabiledel beatoAlfonso Maria de Liguori, Marietti, Torino 1829, S. 55. 
· 9 Apologia (gegen A. Dositeo) vom Jahr 1765, Torino 1829, S.194-234, bes. S. 199. 
10 Apologia terza (1769), in: Cinque apologie della teologia morale del beato Alfonso Maria de Liguori, 

Marietti, Torino 1829, S. 106 f. 
11 Theologia moralis, liber m, cap. III, Bd. II (ed. Gaude), S. 203-232. 
12 A. a. 0., n. 760, S. 205. 

238 



.de usurıs” sprechen, die zweitellos gegenüber früheren Dokumenten bedeutsame
Öffnungen enthält, und schließlich zıtiert Alfons die Mahnung dieses gelehrten und
tolerantenaps die Beichtväter „Ddie csollen sich »3 extremen Positionen ternhal-
ten. Denn gibt eınıge, cdie mıiıt solcher Strenge ıber diese Fragen urteilen, daß SIE jeden
Nutzen, den jemandaGeld bezieht, für unerlaubt und mıt Wucher verbunden eur-
teilen Geht ispute bei SENAUECT Untersuchung VO Verträgen, dann soll 1a

sich hüten, jene ZUu schmähen, die die gegenteilige Auffassung vertreten der S1e auf
schwerwiegende Kirchenstrafen hinzuweisen, VOI lemWwWwenn weder\guten Grün-
den noch Zeugnis hervorragender Männer fehlt“ Mit offenbarer Genugtuung fügt
Altfons el: „Das sollten sich jene zZzu Herzen nehmen, die sich nicht scheuen, cht

unbedeutende Schriftsteller, Je ihren Auffassungen widersprechen, mıit zahllosen
Schmähreden zZzu verhöhnen “*
Was übrigens die Möglichkeit e1nes schuldlosen Nichtkennens des Zinsverbotes DZW.
der Anwendung des Zinsverbotes auf gewisse Verträge betrifft, kommt Alfons immer
wieder darauft &.  ZUTUÜC: sich das Nichtwissen nicht Aur auf seiten Pönitenten,
sondern auch auf seiten Von Beichtvätern und Moralisten finden lasse.
Ich meine, WIr L; u;l gut, diese Warnungen und Grundsätze des hl Alfons CU.
15 auf die neuralgischen Punkte von heute, WIe einıge Fragen der Sexualmoral, AdNzu-
wenden.

e1ne Majestät (Gewissen
. Gewissensbildung auf Freiheit In erlöster Liebe hin
Die zahllosen aszetischen Schritten des Heiligen und seiner Gewährsleute (wie Franz
von Sales, T heresia von Avila) verstehen Gewissensbildung als eın Hintühren voller
Glaubensbekehrung, ZUT Grundoption als entschlossene ÄAntwort auf die Liebe Gottes,
die Heiligkeit und innıger Freundschaft beruft Altons cel sich als Seelsorger
und Schriftstellerbewußtvon derGefühlskälte der Rigoristen ab. Er begeistern und
er versteht ©5Zbegeistern. mehreren seiıner aszetischen Schriften begegnen dem
Augustinuszitat: „Dilige quod VIS facl“ korme dein (ewissen für die wahre Liebe und
tu, W5 diese ebe VO  = ıinnen heraus dir verlangt! Er hat s  P als Seelsorger immer
wieder erlebt, WIe die Gewissen durch gesetzliche Überbelastung und das alsche Bild
e1ines wütenden Richtergottes zugeschn getesselt und wurden.
Alfons geht nicht E  > Gesetz aus, sondern Vo (jewissen. Das (Gesetz (‚ottes ist und
wird weiıt promulgiert, als €  26  Y iIm (GGewissen ankommt Und gesetzliche Forderungen
komplizierter können cht Gewissen richtig ankommen, 05 se]l denn, dafß
ort die Botschaft und das Gebot der ebe wirklich angekommen sind. ist bezeich-
nend, das große Moralwerk des Alfons mıit einem Jangen Traktat iber das
WI]IsSsen beginnt, das wirklich der Schlüssel ZUMM Verständnis des Ganzen ist Gilleich zZu

Beginn des Werkes csteht lapidar das Wort „Was cht aus Überzeugung OoMm(t£, ist
Sünde.“ Das bekräftigt Innocenz Quidquid fit contra conscientiam a„edificat ad
gehennam” „Was 5CH das (;ewissen geschıent, baut Weg Hölle“).1 Diesem
Wort begegnen Schritt für Schritt seinen Apologien CR die Gesetzesanbeter.
enso lesen WIr Öftersbei ihm „Andern ungewisse Verpflichtungen auferlegen wol-
len, 1st nicht Zeichen der Heiligkeit, sondern der Anmaßung und Taktlosigkeit.”> Und

d, O., Il, 773,
14 Alfons de LigquorI, Theol moralis, 1lib. Nn,

Risposta apologetica (von 1764), inque apologie italiane, Marietti, Tlorino 1829,

230

,,de usurisu zu sprechen, die zweifellos gegenüber früheren Dokumenten bedeutsame 
Öffnungen enthält, und schließlich zitiert Alfons die Mahnung dieses gelehrten und 
toleranten Papstes an die Beichtväter: "Sie sollen sich von extremen Positionen fernhal­
ten. Denn es gibt einige, die mit solcher Strenge über diese Fragen urteilen, daß sie jeden 
Nutzen, den jemand aus Geld bezieht, für unerlaubt und mit Wucher verbunden beur­
teilen . . . Geht es um Dispute bei genauer Untersuchung von Verträgen, dann soll man 
sich hüten, jene zu schmähen, die die gegenteilige Auffassung vertreten oder gar sie auf 
schwerwiegende Kirchenstrafen hinzuweisen, vor allem wenn es weder an guten Grün­
den noch am Zeugnis hervorragender Männer fehlt." Mit offenbarer Genugtuung fügt 
Alfons bei: "Das sollten sich jene zu Herzen nehmen, die sich nicht scheuen, nicht so 
ganz unbedeutende Schriftsteller, die ihren Auffassungen widersprechen, mit zahllosen 
Schmähreden zu verhöhnen."13 

Was übrigens die Möglichkeit eines schuldlosen Nichtkennens des Zinsverbotes bzw. 
der Anwendung des Zinsverbotes auf gewisse Verträge betrifft, kommt Alfons immer 
wieder darauf zurück, daß sich das Nichtwissen nicht nur auf seiten von Pönitenten, 
sondern auch aufseiten von Beichtvätern und Moralisten finden lasse. 
Ich meine, wir täten gut, diese Warnungen und Grundsätze des hl. Alfons cum grano 
salis auf die neuralgischen Punkte von heute, wie einige Fragen der Sexualmoral, anzu­
wenden. 

2. Seine Majestät: das Gewissen 

a. Gewissensbildung auf Freiheit in erlöster Liebe hin 

Die zahllosen aszetischen Schriften des Heiligen und seiner Gewährsleute (wie Franz 
von Sales, Theresia von Avila) verstehen Gewissensbildung als ein Hinführen zu voller 
Glaubensbekehrung, zur Grundoption als entschlossene Antwort auf die Liebe Gottes, 
die uns zur Heiligkeit und inniger Freundschaft beruft. Alfons setzt sich als Seelsorger 
und Schriftsteller bewußt von der Gefühlskälte der Rigoristen ab. Er will begeistern und 
er versteht es zu begeistern. In mehreren seiner aszetischen Schriften begegnen wir dem 
Augustinuszitat: "Dilige et quod vis faclu Forme dein Gewissen für die wahre Liebe und 
tu, was diese Liebe von innen heraus von dir verlangtl Er hat es als Seelsorger immer 
wieder erlebt, wie die Gewissen durch gesetzliche Überbelastung und das falsche Bild 
eines wütenden Richtergottes zugeschnürt, gefesselt und krank wurden. 
Alfons geht nicht vom Gesetz aus, sondern vom Gewissen. Das Gesetz Gottes ist und 
wird so weit promulgiert, als es im Gewissen ankommt. Und gesetzliche Forderungen 
komplizierter Art können gar nicht im Gewissen richtig ankommen, es sei denn, daß 
dort die Botschaft und das Gebot der Liebe wirklich angekommen sind. Es ist bezeich­
nend, daß das große Moralwerk des hl. Alfons mit einem langen Traktat über das Ge­
wissen beginnt, das wirklich der Schlüssel zum Verständnis des Ganzen ist. Gleich zu 
Beginn des Werkes steht lapidar das Wort: "Was nicht aus Überzeugung kommt, ist 
Sünde.u Das bekräftigt Innocenz III.: ,,Quidquid fit contra conscientiam aedificat ad 
gehennamu ("Was gegen das Gewissen geschieht, baut am Weg zur Hölleu).14 Diesem 
Wort begegnen wir Schritt für Schritt in seinen Apologien gegen die Gesetzesanbeter. 
Ebenso lesen wir öfters bei ihm: ~dem ungewisse Verpflichtungen auferlegen zu wol­
len, ist nicht Zeichen der Heiligkeit, sondern der Anmaßung und Taktlosigkeit."15 Und 

13 A. a. 0., n. 773, S. 221. 
14 Alfons de Liguori, Theol. moralis, lib. 1. n. 3. 
15 Risposta apologetica (von 1764), in: Cinque apologie italiane, Marietti, Torino 1829, S. 23. 

239 



Altonsverweıst auf das Herrenwort Sie bürdenanderen schwereasauf“ (Mt 23
und den Kommentar des hl Thomas dazu Sie fügen den Geboten Gottes schwerste
Lasten be  1, und So sich die Vermessenheit JEeNET, die Lasten Der Lasten aufbürden
Wo Altons in Grund vermute Moralisten unnotige Lasten und gesetzliche Ein-
grenzungen aufbürden, regt er anl, SIe könnten Ja sich celbst diesen o  n
„sichereren Weg wählen, aber sogleich fügt er bei Es gibt vieles, daszu tun uns größere
Sicherheit zibt aber SOWEel keine sichereVerpflichtungbesteht es PiNe sicherereArt
sich cht dazu verpflichtet fühlen 16

Immer wieder Altons diese Eiterer für die Strenge doch ja nicht das Gewissen
der Gläubigen in Fesseln zu legen und Zu UumMgarnen «17 Zustimmend zıtlert K
ranzösischenBischof nach dessenÜberzeugungderungesunderuckdesgesetzlichen
Kigorismus mehr Menschen der christlichen Moral enttremdet habe derEinfl der
Laxisten Und Altons fügt bei sCeINe EeIBENEN Erfahrungen dies bestätigen Von
sich selbst kann M Sagen sich sorgfältig hüte etwas als Todsünde erklären

dafür eıne evidenten ründe sprechen 19 stellt an diese Gesetzeseiferer die
eindringliche Frage, obsie wirklich glauben Onı die bei Beichtvätern dieser

beichten, S heiligeres Leben tführen als JeNeE, die Beichtväter wählen, von enen
WISSeCN, sehrdaraufach ihnen keineZzZweverbindlichen Lasten auf-

zubürden Und wieder appelliert er an le, doch Ja chtVTodsünde 1e-
den WwWC die Sacheunklar ıst S1PE csollennichtsals Erfordernis desnatürlichen Sittengeset-

erklären, wen] dies nich überzeugend bewiesen werden

Welche mödie!“ Gegen die Enteignung der Gewissen
ach der Überzeugung des Heiligen schuldet der Beichtvater Pönitenten VOT
allem höchste Ehrfurcht dessen soll Ja cht versuchen, das

oder Gewissen des Pönitenten vorbei durchsetzen Zu wollen Akut
wird diese Pflicht VOor allem dann, der Beichtvater versuchtSsollte
{  terAndrohungderAbsolutionsverweigerung x  P1N€ Auffassung aufzuzwingen wWe€e  ın

sich um Dinge handelt die in der Kirche rechtmäßig umstritten sind Umdie Absurdität
SsolchenVorgehens Zu beleuchten bittet er den sich folgenden Fall vorzustel-
len Zwel riester sind sich gegenseıtig Beichtvater, haben aber e1INemM in der Kirche
umstrıttenen3gegenteilige Auffassungen In solchen Situation könnte dann
jeder dem anderen die Lossprechung VErITWEISEIN Darauf ruft AltonsS Welche Ko-
mödie! Einfach ZUIMM Lachen! Wer Schte glauben, Christus n Sakrament der
Buße Beichtvätern und Pönitenten solche aufbürden wollte?“2l Mit Berufung
auf z  tanz schreibt Altons „Nur ummer Mensch kann wollen, andere
seinen Geboten olgen, von denen 6C zweifelhaft ISt ob S1€ oder falsch sind

C Ehrfurcht auch Q dem schuldlos irrenden Gewissen
Wirenschon gesehen ın der brenzligen Frage des Zinsverbotes Altfons
och einen usweg tand indem €  PT D chuldlos irrendes Gewissen leicht annahm

Quinta apologia taliana,
apologia taliana, ÖO  w 173

Jerza apologia italiana, a‚ d.  ‚ a.  „a  a, € ol — N N
P;  Tıma apologia italiana, a

apologetica, d., Z  OS
Theologia moralis '& N  US  e  6O S

22 Theologia moralis, iber I, n. 60

Alfons verweist auf das Herrenwort: "Sie bürden anderen schwere Lasten aufu (Mt 23,4) 
und den Kommentar des hl. Thomas dazu: "Sie fügen den Geboten Gottes schwerste 
Lasten bei, und so zeigt sich die Vermessenheit jener, die Lasten über Lasten aufbürden.u 
Wo Alfons mit Grund vermutet, daß Moralisten unnötige Lasten und gesetzliche Ein­
grenzungen aufbürden, regt er an, sie könnten ja für sich selbst diesen sogenannten 
"sichereren Weg" wählen, aber sogleich fügt er bei: "Es gibt vieles, das zu tun uns größere 
Sicherheit gibt; aber soweit keine sichere Verpflichtung besteht, ist es eine sicherere Art, 
sich nicht dazu verpflichtet zu fühlen.nt6 

Immer wieder warnt Alfons diese "Eiferer für die Strenge~ doch ja nicht das Gewissen 
der Gläubigen in "Fesseln zu legen und zu umgarnen.nt7 Zustimmend zitiert er einen 
französischen Bischof, nach dessen Überzeugung der ungesunde Druck des gesetzlichen 
Rigorismus mehr Menschen der christlichen Moral entfremdet habe als der Einfluß der 
Laxisten. Und Alfons fügt bei, daß seine eigenen Erfahrungen dies bestätigen.18 Von 
sich selbst kann er sagen, daß er sich sorgfältig hüte, etwas als Todsünde zu erklären, 
wenn dafür keine evidenten Gründe sprechen.19 Er stellt an diese Gesetzeseiferer die 
eindringliche Frage, ob sie wirklich glauben, daß Pönitenten, die bei Beichtvätern dieser 
Art beichten, ein heiligeres Leben führen als jene, die Beichtväter wählen, von denen 
sie wissen, daß sie sehr darauf achten, ihnen keine zweifelhaft verbindlichen Lasten auf­
zubürden. 20 Und immer wieder appelliert er an alle, doch ja nicht von Todsünde zu re­
den, wo die Sache unklar ist; sie sollen nichts als Erfordernis des natürlichen Sittengeset­
zes erklären, wenn dies nicht überzeugend bewiesen werden kann. 

b .• Welche Komödier - Gegen die Enteignung der Gewissen 

Nach der Überzeugung des Heiligen schuldet der Beichtvater seinem Pönitenten vor 
allem höchste Ehrfurcht vor dessen Gewissen. Er soll ja nicht versuchen, gegen das Ge­
wissen oder am Gewissen des Pönitenten vorbei etwas durchsetzen zu wollen. Akut 
wird für ihn diese Pflicht vor allem dann, wenn der Beichtvater versucht sein sollte, un­
ter Androhung der Absolutionsverweigerung seine Auffassung aufzuzwingen, wenn es 
sich um Dinge handelt, die in der Kirche rechtmäßig umstritten sind. Um die Absurdität 
eines solchen Vorgehens zu beleuchten, bittet er den Leser, sich folgenden Fall vorzustel­
len: Zwei Priester sind sich gegenseitig Beichtvater, haben aber in einem in der Kirche 
umstrittenen Punkt gegenteilige Auffassungen. In einer solchen Situation könnte dann 
jeder dem anderen die I.ossprechung verweigern. Darauf ruft Alfons aus: ,,Welche Ko­
mödie( Einfach zum Lachenl Wer möchte glauben, daß Christus im Sakrament der 
Buße Beichtvätern und Pönitenten solche Lasten aufbürden wollte71121 Mit Berufung 
auf Laktanz schreibt Alfons: ,,Nur ein ganz dummer Mensch kann wollen, daß andere 
seinen Geboten folgen, von denen es zweifelhaft ist, ob sie wahr oder falsch sind.1122 

c. Ehrfurcht auch vor dem schuldlos irrenden Gewissen 

Wir haben schon gesehen, daß in der brenzligen Frage des Zinsverbotes Alfons immer 
noch einen Ausweg fand, indem er ein schuldlos irrendes Gewissen leicht annahm. Es 

16 Quinta apologia italiana, a. a. 0., S. 223. 
11 Quarta apologia italiana, a. a. 0., S. 173. 
18 Terza apologia italiana, a. a. 0., S. 113. 
19 Prima apologia italiana, a. a. 0., S. 8. 
20 Risposta apologetica, a. a. 0., S. 27. 
21 Theologia moralis liber VI, n. 604. 
22 Theologia moralis, liber 1, n. 60. 

240 



Sa jedoch mehr als eın leichter Ausweg. Altons Al überzeugt, daß In SOIC! kompli-
zilerten ragen viele Christen keinen Zugang zZUu den Formulierungen der Moraltheolo-
}der des kirchlichen Lehramtes haben und s1e auch nicht glauben können,

schwer erfüllende Forderungen ausnahmslose Forderungen eines natürlichen Sit-
tengesetzes sejlen. Die „Eiferer der Strenge“, die Alfons hartnäckig auf den ersenAJ

ren, dachten autoritär: Wenn die Kirche das sagt oder der Beichtvater etwas als
Verpflichtung darstellt, s() kann ©5 bei eintachen Gläubigen keinen schuldlosen Irrtum
mehr geben. Demgegenüber macht Altons geltend, weder A  A  AUS der Heiligen chrit
och 1115 dem natürlichenngesetzalle Fragen eineklareorfinden „D.  1€e Wis-
senschaft derMoral ist weitgespannt und Was einıgen enrten als sicher
erscheint, kommt andern als icht stichhaltig 'or.  423 Er verweist darauf h  in, er
selbst manchese1nereinungen aufgrund vV+«(” Einwänden andererder Erfah-
rungen undÜberlegungengeändert hat, und selbst große LehrerderVergangenheit

manchen ragen geirrt haben {Dazu kommt für die Einmaligkeit der Person
ihrer inmaligen Lage

Immer wieder warnt der Kirchenlehrer, INan solle doch Ja cht dem Pönitenten
eiınergesetzlichen Frage, die im übrigenchtZUIIKern des Evangeliums gehört, dieAb-
solution verweigern. Das hat bei Alfons nichts muit Laxismus denn betont mut
Wort und Beispiel, INan dem Pönitenten vollem Respekt VOT seinem (GGewissen
helfen 1Im Glauben froher, derHoffnung stärker und der Liebe treuer WeT-
den Er kennt der Formung des CGewissens die Weghaftigkeit christlichenens, und
glaubt einfach nicht, das Sich-Versteifen auf Gesetzlichkeiten ohne vollen Respekt
VOT dem Gewissen weiterhelten kann
Das Anliegen des Alfons und des KardinalsNewman kam I1 Vatikanischen Kon-
zil nachhaltig ZUrC Geltung „Nicht selten geschieht cS, das Gewissen AUS unüber-
windlicher Unkenntnis irrt, ohne ©5 dadurch se1ne Würde verliert. Das kann
abernicht WEeNnn derMensch sichzuwenigdarum bemüht, nach dem Wahrenun!
Guten suchen, und das (ewissen durch Gewöhnung die Sünde allmählich blind
wird

Welches (‚ottes- und Menschenbild?
Bei einer sorgfältigen Lektüre der etwa OO  JU Seiten der Apologien des Alfons
die „Eifererfürdie Strengefängtn  - zubegreifen, Warum (D immer wieder zur Feder

Es Z21ng ıhm grundsätzlich und ausdrücklich das Gottes- und Menschen-
bild Seine Gegner den Dienst, das voll bewußt Z machen: Ihr Gott ıst eın
Herrschergott, derUntertanen eiınes festgelegten Gesetzeserschafft Darum mu(3
nach ihrer Ansicht der Mensch 1m Zweifelsfall seın Heil Im geNauenNn Gehorsam cht
n  E gegenüber den sicheren, sondern auch gegenüber len zweitfelhaften Gesetzen
suchen.

Zur Freoiheit berufen
jederderApologienhebtAltonshervor, daß 1mHeilsplan nichtdas (jesetz Vorder-

grundsteht, sondern dieNgZUT Freiheit, 1rTeilnahme anl Gottesebe in höchst-
möglicher Freiheit Freiheit selbst wird Erl  OÖösten als Geschenk ahren, das

23 Apologia aQau$s dem 1756, Cinque apologie italiane,
24 Gaudium SpPECS,

24171

war jedoch mehr als ein leichter Ausweg. Alfons war überzeugt, daß in solch kompli­
zierten Fragen viele Christen keinen Zugang zu den Formulierungen der Moraltheolo­
gen oder des kirchlichen Lehramtes haben und daß sie auch nicht glauben können, daß 
so schwer zu erfüllende Forderungen ausnahmslose Forderungen eines natürlichen Sit­
tengesetzes seien. Die "Eiferer der Strenge~ die Alfons so hartnäckig auf den Fersen wa­
ren, dachten autoritär: Wenn die Kirche das sagt oder wenn der Beichtvater etwas als 
Verpflichtung darstellt, so kann es bei einfachen Gläubigen keinen schuldlosen Irrtum 
mehr geben. Demgegenüber macht Alfons geltend, daß weder aus der Heiligen Schrift 
noch aus dem natürlichen Sittengesetz alle Fragen eine klare Antwort finden. "Die Wis­
senschaft der Moral ist so weitgespannt und so dunkel. Was einigen Gelehrten als sicher 
erscheint, kommt andern als nicht stichhaltig vor.1123 Er verweist darauf hin, daß er 
selbst so manche seiner Meinungen aufgrund von Einwänden anderer oder neuer Erfah­
rungen und Überlegungen geändert hat, und daß selbst große Lehrer der Vergangenheit 
in gar manchen Fragen geirrt haben. Dazu kommt für ihn die Einmaligkeit der Person 
in ihrer einmaligen Lage. 
Immer wieder warnt der Kirchenlehrer, man solle doch ja nicht dem Pönitenten wegen 
einer gesetzlichen Frage, die im übrigen nicht zum Kern des Evangeliums gehört, die Ab­
solution verweigern. Das hat bei Alfons nichts mit Laxismus zu tun; denn er betont mit 
Wort und Beispiel, daß man dem Pönitenten in vollem Respekt vor seinem Gewissen 
helfen kann, im Glauben froher, in der Hoffnung stärker und in der Liebe treuer zu wer­
den. Er kennt in der Formung des Gewissens die Weghaftigkeit christlichen Lebens, und 
glaubt einfach nicht, daß das Sich-Versteifen auf Gesetzlichkeiten ohne vollen Respekt 
vor dem Gewissen weiterhelfen kann. 
Das Anliegen des hl. Alfons und des Kardinals Newman kam im II. Vatikanischen Kon­
zil nachhaltig zur Geltung. "Nicht selten geschieht es, daß das Gewissen aus unüber­
windlicher Unkenntnis irrt, ohne daß es dadurch seine Würde verliert. Das kann man 
aber nicht sagen, wenn der Mensch sich zuwenig darum bemüht, nach dem Wahren und 
Guten zu suchen, und das Gewissen durch Gewöhnung an die Sünde allmählich blind 
wird.1124 

3. Welches Gottes- und Menschenbild? 

Bei einer sorgfältigen Lektüre der etwa 700 Seiten der Apologien des hl. Alfons gegen 
die .Eiferer für die Strenge" fängt man an zu begreifen, warum er immer wieder zur Feder 
griff: Es ging ihm ganz grundsätzlich und ausdrücklich um das Gottes- und Menschen­
bild. Seine Gegner taten ihm den Dienst, das voll bewußt zu machen: Ihr Gott ist ein 
Herrschergott, der Untertanen eines genau festgelegten Gesetzes erschafft. Darum muß 
nach ihrer Ansicht der Mensch im Zweifelsfall sein Heil im genauen Gehorsam nicht 
nur gegenüber den sicheren, sondern auch gegenüber allen zweifelhaften Gesetzen 
suchen. 

a. Zur Freiheit berufen 

In jeder der Apologien hebt Alfons hervor, daß im Heilsplan nicht das Gesetz im Vorder­
grund steht, sondern die Berufung zur Freiheit, zur Teilnahme an Gottes Liebe in höchst-

! möglicher Freiheit. Freiheit selbst wird vom Erlösten als Geschenk erfahren, das zu 

23 Apologia aus dem Jahr 1756, in: Cinque apologie italiane, S. 9. 
24 Gaudium et spes, N. 16. 

241 



freier Gegenliebe antreibt. Abstrakt gesprochen, schreibt Alfons, hätte Gott ucheinen
Menschen schaffens  nnen, der das tun darf,SGott ihm ausdrücklich als erlaubt
erklären WUrt:  e  de. Doch das ist nicht, Gott und wollte.? Obwohl es zeitlich kein
vorher und nachher gibt, muß doch festgestellt werden, Gottes Schöpfungs-
und Heilsplan der ZUTr eiheit berufeneMensch benan steht, das Gesetz aber 1m jen-

Freiheit. Darum auchach dem Thomas, daß die Gott geschenkte
Freiheit 1 Besitzstand ist gegenüber dem Gesetz.“
„Es geht nich:  . Sagen, der Mensch komme als Untergebener des ewigen Gesetzes
auf die Welt und darum dürfe er nichts fun, dem cht sicher wisse, 65 Vom

ewigen (esetz erlaubt se] - Das ist, Gott den Menschen der Wahlfreiheit
für das ‚ute mıiıt derMöglichkeit das OSe  H< rschaffen hat; dann erst
folgt, Gebote zibt, die dann jedem Menschen vorstellt undSinnen her
nahe S1e ihre Herzen schre:  bt#27
Die „Eiferer die Strenge“, wıe Altons sSie nennt, gehen und arVOINn Gesetz
Und als Gesetzesuntertanen stünden Si@ dann VOT der Wahl „Zugunsten des Gesetzes,
das heißt die ugend, für den Geist, der aber für die Freiheit, das heißt für das La-
ster, die Leidenschaft, das Fleisch“. Dem gegenüber betont Alfons ımmer wieder
„Freiheit ist nicht gleich Zügellosigkeit“.®%® So scheiden sich also die Wege zwischen
einem Gott, derin Freiheit Mitliebende sucht, und einem„‚Gott' der (Gesetzesuntertanen
schafft, die Freiheit NUur im gesetzlichen Iun suchen dürtfen; zwischen einem Menschen,
der sich Freiheit Gott verdankt, schöpferischer Freiheit dient, der Freude

Gott eine ste größere Freiheit ZUIN Guten gewiınnt, und auf der anderen Seite einem
Menschen, derseınHeilcht iın Erfüllung allersicheren, sondern auch allerzweitel-
haften (Gesetze sucht und ementsprechend außen geleitet ist

Die letzte und eigentliche Begründung des Aquiprobabilismus
„Da einmal derMensch Freiheit geschaffen ist, el im Zweitelsfall nicht seıner
Wahlfreiheit beraubt werden “
Der olle Kontext muß gesehen werden: der Mensch ıstS Schöpferplan Gottes her

Freiheitberufen Er ist aufFreiheit Gnade erlöst. Das sSeın Herzgeschriebene
(Gesetz 1st das vollkommene der Freiheit. Darum nicht wieder die Skla-
ereı des außen aufgezwungenen Gesetzes hineingetrieben werden. Erst wenn die
„Eiferer für die Strenge verstehen,S©S heißt, der Christ ist Freiheit berufen‘“, und

6S ein! (Gewissenserziehung auf diese Freiheit gibt, können S]Ee verstehen,
hinter ihrer Forderung, der Mensch onne NUur gerettet werden, WeIn er -  rr Aur die
sicheren, sondern auchdiezweifelhaften Gesetzebefolge, eınerschreckendes Gottesbild
steht
Patuzzi kommtIl seinem Gottes- und Menschenbild herZ der Folgerung, eım
Gegenübervon Zwe!ıl einungenbezüglich einesselderMensch dann sichVon
der gesetzlichen Verpflichtung fre:  1 erachten wenn die Meinung zugunsten des
Nichtbestehens einer SOIC| Verpflichtung Uumn ( viel wahrscheinlicher ist, sich
AaTraus e1ne moralische Sicherheit wenigstens weiteren Sinn ergibt Altons diese

Apologia BeN Dositeo, d. OI
a. O' 95 und

27 Brevi dissertazione (von Marietti, OMn 1829, 20—21
Quarta apologia, — OI 98—1' ähnlich 141 und 165

20 Quinta apologia, — — O., 210

freier Gegenliebe antreibt. Abstrakt gesprochen, schreibt Alfons, hätte Gott auch einen 
Menschen schaffen können, dernur das tun darf, was Gott ihm ausdrücklich als erlaubt 
erklären würde. Doch das ist nicht, was Gott tat und wollte. 25 Obwohl es zeitlich kein 
vorher und nachher gibt, so muß doch festgestellt werden, daß in Gottes Schöpfungs­
und Heilsplan der zur Freiheit berufene Mensch obenan steht, das Gesetz aber im Dien­
ste wahrer Freiheit. Darum gilt auch nach dem hl. Thomas, daß die von Gott geschenkte 
Freiheit im Besitzstand ist gegenüber dem Gesetz. 26 

„Es geht nicht an zu sagen, der Mensch komme als Untergebener des ewigen Gesetzes 
auf die Welt und darum dürfe er nichts tun, von dem er nicht sicher wisse, daß es vom 
ewigen Gesetz erlaubt sei . . . Das erste ist, daß Gott den Menschen in der Wahlfreiheit 
für das Gute (vgl. Eccl 15,14) mit der Möglichkeit für das Böse erschaffen hat; dann erst 
folgt, daß er ihm Gebote gibt, die er dann jedem Menschen vorstellt und von innen her 
nahe bringt, wenn er sie in ihre Herzen schreibt.u27 

Die „Eiferer für die Strengeu, wie Alfons sie nennt, gehen ganz und gar vom Gesetz aus. 
Und als Gesetzesuntertanen stünden sie dann vor der Wahl: ,,zugunsten des Gesetzes, 
das heißt für die Tugend, für den Geist, oder aber für die Freiheit, das heißt für das La­
ster, für die Leidenschaft, für das Fleischu. Dem gegenüber betont Alfons immer wieder 
„Freiheit ist nicht gleich Zügellosigkeitu. 28 So scheiden sich also die Wege zwischen 
einem Gott, der in Freiheit Mitliebende sucht, und einem ,,Gottu, der Gesetzesuntertanen 
schafft, die Freiheit nur im gesetzlichen Tun suchen dürfen; zwischen einem Menschen, 
der sich in Freiheit Gott verdankt, ihm in schöpferischer Freiheit dient, in der Freude 
an Gott eine stets größere Freiheit zum Guten gewinnt, und auf der anderen Seite einem 
Menschen, der sein Heil nicht nur in Erfüllung aller sicheren, sondern auch aller zweifel­
haften Gesetze sucht und dementsprechend von außen geleitet ist. 

b. Die letzte und eigentliche Begründung des Äquiprobabilismus 

„Da nun einmal der Mensch in Freiheit geschaffen ist, darf er im Zweifelsfall nicht seiner 
Wahlfreiheit beraubt werden.u29 

Der volle Kontext muß gesehen werden: der Mensch ist vom Schöpferplan Gottes her 
zur Freiheit berufen. Er ist auf Freiheit in Gnade hin erlöst. Das in sein Herz geschriebene 
Gesetz ist das vollkommene Gesetz der Freiheit. Darum darf er nicht wieder in die Skla­
verei des von außen aufgezwungenen Gesetzes hineingetrieben werden. Erst wenn die 
„Eiferer für die Strengeu verstehen, was es heißt, der Christ ist ,,zur Freiheit berufenu, und 
daß es eine Gewissenserziehung auf diese Freiheit hin gibt, können sie verstehen, daß 
hinter ihrer Forderung, der Mensch könne nur gerettet werden, wenn er nicht nur die 
sicheren, sondern auch die zweifelhaften Gesetze befolge, ein erschreckendes Gottesbild 
steht. 
Patuzzi kommt von seinem Gottes- und Menschenbild her zu der Folgerung, daß beim 
Gegenüber von zwei Meinungen bezüglich eines Gesetzes der Mensch erst dann sich von 
der gesetzlichen Verpflichtung für frei erachten darf, wenn die Meinung zugunsten des 
Nichtbestehens einer solchen Verpflichtung um so viel wahrscheinlicher ist, daß sich 
daraus eine moralische Sicherheit wenigstens im weiteren Sinn ergibt. Alfons griff diese 

25 Apologia gegen Dositeo, a. a. 0., S 77 f. 
26 A. a. 0., S. 95 und 102. 
27 Breve clissertazione (von 1762), Marietti, Torino 1829, S. 20-21. 
28 Quarta apologia, a. a. 0., S.198-199, ganz ähnlich S. 141 und 165. 
29 Quinta apologia, a. a. 0., S. 210. 

242 

t. 



Formulierung auf und erwiderte: uch IC bin Probabiliorist, aber ganz Im
gegenteiligen Sinn Das Gesetz erst binden, wenn seıne Gültigkeit hinreichend

> auswelst, also wenn das CGewissen selbst einermoralischen Sicherheit kommt Solan-
dieMeinung zugunsten derFreiheitocheınechteWahrscheinlichkeit sichhabe,

sel dieMeinung, dieein!gesetzlicheVerpflichtungdes (GGewissensurgiere, nicht deutlich
und bedeutend wahrscheinlicher. Fr ıst 21sS0 eın „Probabiliorist mıit umgekehrtem Vor-
zeichen“.
Da Altonsständig desJesultentumsezlwurde, hörte er auf, sicheiınen Probabili-
sten en; 1es aus 7we1 zusätzlichen runden betont, nicht einfachhin
Jjenen Probabilismus befürworte, der sich auf das Prinzip stutzt „Wer der wahrscheinli-
chen einung folgt, handelt ug, sondern sich seine Sicht (er nannte sS1e gewöhn-
iıch seine „sentenza”) ANUr durch das reflexe, aber sichere Prinzip rechtfertige, das davon
ausgeht, der Mensch VOT allem ZUT Freiheit beruten und die Freiheit erlöst ist
Daraus ergibt sich für ihndieüberzeugende Folgerung diese Freiheit ist gegenüberZwel-
felhaft begründbaren Gesetzen durchaus 1m Besitzstand. Diese Freiheitı jedoch ıIn kei-

We  1se als Zügellosigkeit verstanden, sondern glänzt einem Horizont, der den ZC-
setzlich geNaAU geregelten RKaum bei weıtem transzendiert. Der andere Grund ist leicht
einsichtig: wolltesich eınem falschverstandenen robabilismus distanzieren, der
miıt Haarspalterei ach irgendwie gerade och wahrscheinlichen Meinungen sucht und
tatsächlich leicht Willkür ausarten kann Diese Sicht tritt ü  I5 allen Streitschriften
deutlich hervor. Allerdings mußEwIssen, welch massıyem ruckAltons bisweilen
ausgesetzt WAarl, daßrvVon derZensur wurde, Atze Z.UuU schreiben, die Se1n
„System‘ abschwächen der diskreditieren sollten. Im Kontext kann leicht sehen,

dennochdas (Sanze seiınerSicht unerschüttert blieb Erblieb nach seiınerentschiede-
nen bkehr einem seelsorglich nicht verantwortbaren Rigorismus S{[eLs eın „Proba-
biliorist mıt umgekehrtem Vorzeichen“. Gerade dieses umgekehrte Vorzeichen ent-
spricht seinem bewußt gewählten Got  E undMenschenbild, das himmelweit dem
der „Eiferer ür die Strenge verschieden ist

Das eWw1IgE (‚esetz un geschichtsbedingte Gesetze
Alle Streitschriften des Alfonsgehen ausführlichaufdie EinwändesSe'Gegnerein,
wonach Anfang Von lem das ewilge (Gesetz Gottes steht, dem alle Gesetze enthal-
ten S1IN!  d, und demnach logisch keinen schuldlosen rtumgeneın Gesetz geben
onne.  .. Man die ausführlichen, mit vielen /itatenversehenen Antworten des Hei-
ligen kurz zusammentassen: Das ewige (esetz steht nicht als eın zeitloser odex da,
sondern FÄällt mıit dem ewigen Liebeswillen Gottes, den CT durch alle Jlaten
seıner Liebe kundgetanhat Der Mensch sSeın volles Ja dazu der grundsätzlichen
Gleichförmigkeit mıit diesem Liebeswillen. Die Ursätze, die jedem Menschen, We:
reif WI  d, VOonNn ıinnen her aufleuchten, SIM  d: Anbetung Gottes ıIm Geist und der Wahr-
heit und die „goldene Regel  “ die fürden Gläubigen deutlicherund autfstrahlt „Liebet
einander wıe Ich euch geliebt Die Gebote CGottes sind urtümliche Ableitun-
gen dem ewigen (Gesetz Davonsind die indirekt abgeleitetenundteilweise sehrkom-
plexen Sätze des natürlichen Sittengesetzes klar unterscheiden.
Das entscheidende Argument, das viele Seiten der Streitschriften füllt, ist folgendes:
Das natürliche Sittengesetz ist den einzelnen Menschen erst promulgiert un!: INOTa-
lisch bindend, und insofern es ihn ın seiınem eigenen (ewissen VOoT innen her trifft
und überzeugt. Zweitelt der ehrlich ach demrenund Guten suchende Mensch

243

Formulierung auf und erwiderte: Auch ich bin ein Probabiliorist, aber ganz genau im 
gegenteiligen Sinn. Das Gesetz kann erst binden, wenn es seine Gültigkeit hinreichend 
ausweist, also wenn das Gewissen selbst zu einer moralischen Sicherheit kommt. Solan­
ge die Meinung zugunsten der Freiheit noch eine echte Wahrscheinlichkeit für sich habe, 
sei die Meinung, die eine gesetzliche Verpflichtung des Gewissens urgiere, nicht deutlich 
und bedeutend wahrscheinlicher. Er ist also ein "Probabiliorist mit umgekehrtem Vor­
zeichen". 
Da Alfons ständig des Jesuitentums bezichtigt wurde, hörte er auf, sich einen Probabili­
sten zu nennen; dies aus zwei zusätzlichen Gründen. Er betont, daß er nicht einfachhin 
jenen Probabilismus befürworte, der sich auf das Prinzip stützt: "Wer der wahrscheinli­
chen Meinung folgt, handelt klug", sondern daß sich seine Sicht (er nannte sie gewöhn­
lich seine "sentenza") nur durch das reflexe, aber sichere Prinzip rechtfertige, das davon 
ausgeht, daß der Mensch vor allem zur Freiheit berufen und für die Freiheit erlöst ist. 
Daraus ergibt sich für ihn die überzeugende Folgerung: diese Freiheit ist gegenüber zwei­
felhaft begründbaren Gesetzen durchaus im Besitzstand. Diese Freiheit ist jedoch in kei­
ner Weise als Zügellosigkeit verstanden, sondern glänzt in einem Horizont, der den ge­
setzlich genau geregelten Raum bei weitem transzendiert. Der andere Grund ist leicht 
einsichtig: er wollte sich von einem falsch verstandenen Probabilismus distanzieren, der 
mit Haarspalterei nach irgendwie gerade noch wahrscheinlichen Meinungen sucht und 
tatsächlich leicht in Willkür ausarten kann. Diese Sicht tritt aus allen Streitschriften 
deutlich hervor. Allerdings muß man wissen, welch massivem Druck Alfons bisweilen 
ausgesetzt war, so daß er von der Zensur gezwungen wurde, Sätze zu schreiben, die sein 
"System" abschwächen oder diskreditieren sollten. Im Kontext kann man leicht sehen, 
daß dennoch das Ganze seiner Sicht unerschüttert blieb. Er blieb nach seiner entschiede­
nen Abkehr von einem seelsorglich nicht verantwortbaren Rigorismus stets ein "Proba­
biliorist mit umgekehrtem Vorzeichen". Gerade dieses umgekehrte Vorzeichen ent­
spricht seinem bewußt gewählten Gottes- und Menschenbild, das himmelweit von dem 
der "Eiferer für die Strenge" verschieden ist. 

4. Das ewige Gesetz und geschichtsbedingte Gesetze 

Alle Streitschriften des hl. Alfons gehen ausführlich auf die Einwände seiner Gegner ein, 
wonach am Anfang von allem das ewige Gesetz Gottes steht, in dem alle Gesetze enthal­
ten sind, und daß es demnach logisch keinen schuldlosen Irrtum gegen ein Gesetz geben 
könne. Man kann die ausführlichen, mit vielen Zitaten versehenen Antworten des Hei­
ligen kurz so zusammenfassen: Das ewige Gesetz steht nicht als ein zeitloser Kodex da, 
sondern fällt zusammen mit dem ewigen Liebeswillen Gottes, den er durch alle Taten 
seiner Liebe kundgetan hat. Der Mensch sagt sein volles Ja dazu in der grundsätzlichen 
Gleichförmigkeit mit diesem Liebeswillen. Die Ursätze, die jedem Menschen, wenn er 
reif wird, von innen her aufleuchten, sind: Anbetung Gottes im Geist und in der Wahr­
heit und die "goldene Regel", die für den Gläubigen deutlicher und neu aufstrahlt: "Liebet 
einander wie Ich euch geliebt habe." Die Zehn Gebote Gottes sind urtümliche Ableitun­
gen aus dem ewigen Gesetz. Davon sind die indirekt abgeleiteten und teilweise sehr kom­
plexen Sätze des natürlichen Sittengesetzes klar zu unterscheiden. 
Das entscheidende Argument, das viele Seiten der Streitschriften füllt, ist folgendes: 
Das natürliche Sittengesetz ist für den einzelnen Menschen erst promulgiert und mora­
lisch bindend, wenn und insofern es ihn in seinem eigenen Gewissen von innen her trifft 
und überzeugt. Zweifelt der ehrlich nach dem Wahren und Guten suchende Mensch an 

243 



der Existenz oder dem konkreten Zutreften eınes Satzes des natürlichen Sittengeset-
ZeS, ıst nicht das Gesetz, sondern ein Zweitel „promulgi Er versuchen,
den Zweitfel entsprechend der Bedeutung der Sache rekt zl lösen, durch Überlegung
und Dialog. Gelingt das nicht, SO kann und soll er auf das reflexe Prinzip ZUFüuüCK-
greifen, wonacheın zweifelhaft begründbares dienach dem Guten und
ren suchendeFreiheit nicht hindert, dasuteüberdenRaum desgesetzlich Vorgeschrie-
enen hinaus Der hrist soll icht unproportioniert große Energien
gesetzlichen Raum binden, damit 1mreıraum dernadeund der Spontaneität unNngs!
hindert voranschreiten

. Die Aktualität dieser geschichtlichen
Jeder, der als Seelsorger der als Moraltheologe die heutigen Spannungen hautnah e-

lebt, sich selbst seiıne Gedanken machen. beschränkemichdeshalb aufbeschei-
ene Denkanstöße.
Dem Moraltheologen und dem Seelsorger, diewIıeAltonsmutigaufdie nNneuen Nöte und
Erkenntnisse eingehen, werden nich  er 4Rosen den Schoß fallen Zu

derICgehörenune1nm. auch die Dornen. Wenige VONCtreffen S1e SO  ‚S Spi
und 5(} beharrlich, WwIıe s1e unseren Heiligen getroffen haben Der Wind der RKestaura-
tion, derheute Inmanchen Quartieren rauh weht, Öchteden Seelsorgern und den bra-

Christen eın fertiges Paket Von alten Sicherheiten garantıeren, die gerade die wach-
sten Christen weder überzeugen noch beruhigen Hat nicht Altons eınen Weg
gezeigt, wIıe WIT1nmıVO]vielen nicht einfach wegzuschaffenden Unsicherheiten als
mündige Christen handeln können? Alle sollten sich von diesem durchMaßhalten 1U$5-

gezeichneten Moraltheologen und Seelsorger Ssagen lassen, die anal vielen
gesetzlichen Versicherungen und gewisse Methoden, Zweitel Z.UI7I Schweigen ZU brin-
gen, vielfach a innerer Leere stammen und Dürre und Erstarrung führen.
Inmitten seiner unaufhörlichen Antfechtungen hat Altons Se1n schönstes Buch geschrie-
ben, „Jesus lieben lernen“ „Pratica di A11Lar ®  Sul Cristo”) Dort konzentriert all seine
Begeisterung und Kunst auf das Wesentliche, auf „das Gesetz, dem sich meln Herz
erfreut‘“, auf den Hochgesang erlöster ebe und ein! Gewissensbildung 1m Blick auf S1e.
Degradieren sich Moraltheologen der Seelsorger Z bloßen Eintreibern von (esetz
und Ordnung, dann sind S1e ın den Augen itischer Christen und Nichtchristen schnell
als heillose Moralisten abqualifiziert. Weisen WIr dagegen 3 innerstem Ergriffensein
VOon Christus auf1e wahre Mitte Glaubens, auf1 der ZUr Freiheit befreit
hat und durch das Gesetz der Gnade le:;  öten will, (} können selbst und -  _
Mitchristen mıit ziemlich viel Unsicherheiten fertigwerden, die AIn außersten Rande des
Christseins liegen.
Es scheint aber dann, wenn WIr den Weg zu schöpfterischer Freiheit und Treue welsen,

unserer Berufung } gehören, von den Eiferern der Strenge des Gesetzes
nicht viel milder behandelt werden als der Paulus und der Altons und viele all-
dere Möchte uns stets eın Stück jenes Humors, jener Selbstironie und jener Geduld
schenkt seın, die den Streitschriften des Alfons aufleuchten: Als Erlöste können

dennoch lachen!

244

der Existenz oder an dem konkreten Zutreffen eines Satzes des natürlichen Sittengeset­
zes, so ist nicht das Gesetz, sondern nur ein Zweifel "promulgiertu. Er wird versuchen, 
den Zweifel entsprechend der Bedeutung der Sache direkt zu lösen, durch Überlegung 
und Dialog. Gelingt ihm das nicht, so kann und soll er auf das reflexe Prinzip zurück­
greifen, wonach ein nur zweifelhaft begründbares Gesetz die nach dem Guten und Wah­
ren suchende Freiheit nicht hindert, das Gute über den Raum des gesetzlich Vorgeschrie­
benen hinaus zu tun. Der Christ soll nicht unproportioniert große Energien im 
gesetzlichen Raum binden, damit er im Freiraum der Gnade und der Spontaneität unge­
hindert voranschreiten kann. 

m. Die Aktualität dieser geschichtlichen Erfahrung 

Jeder, der als Seelsorger oder als Moraltheologe die heutigen Spannungen hautnah er­
lebt, kann sich selbst seine Gedanken machen. Ich beschränke mich deshalb auf beschei­
dene Denkanstöße. 
Dem Moraltheologen und dem Seelsorger, die wie Alfons mutig auf die neuen Nöte und 
Erkenntnisse eingehen, werden nicht nur Rosen in den Schoß fallen. Zu unserem Amt 
in der Kirche gehören nun einmal auch die Domen. Wenige von uns treffen sie so spitzig 
und so beharrlich, wie sie unseren Heiligen getroffen haben. Der Wind der Restaura­
tion, der heute in manchen Quartieren rauh weht, möchte den Seelsorgern und den bra­
ven Christen ein fertiges Paket von alten Sicherheiten garantieren, die gerade die wach­
sten Christen weder überzeugen noch beruhigen. Hat uns nicht Alfons einen Weg 
gezeigt, wie wir inmitten von vielen nicht einfach wegzuschaffenden Unsicherheiten als 
mündige Christen handeln können7 Alle sollten sich von diesem durch Maßhalten aus­
gezeichneten Moraltheologen und Seelsorger sagen lassen, daß die Lust an allzu vielen 
gesetzlichen Versicherungen und gewisse Methoden, Zweifel zum Schweigen zu brin­
gen, vielfach aus innerer Leere stammen und zur Dürre und Erstarrung führen. 
Inmitten seiner unaufhörlichen Anfechtungen hat Alfons sein schönstes Buch geschrie­
ben, "Jesus lieben lernen" ("Pratica di amar Gesu Cristo"). Dort konzentriert er all seine 
Begeisterung und Kunst auf das Wesentliche, auf "das Gesetz, an dem sich mein Herz 
erfreut", auf den Hochgesang erlöster Liebe und eine Gewissensbildung im Blick auf sie. 
Degradieren sich Moraltheologen oder Seelsorger zu bloßen Eintreibern von Gesetz 
und Ordnung, dann sind sie in den Augen kritischer Christen und Nichtchristen schnell 
als heillose Moralisten abqualifiziert. Weisen wir dagegen aus innerstem Ergriffensein 
von Christus auf die wahre Mitte unseres Glaubens, auf Ihn, der uns zur Freiheit befreit 
hat und uns durch das Gesetz der Gnade leiten will, so können wir selbst und unsere 
Mitchristen mit ziemlich viel Unsicherheiten fertig werden, die am äußersten Rande des 
Christseins liegen. 
Es scheint aber dann, wenn wir den Weg zu schöpferischer Freiheit und Treue weisen, 
zu unserer Berufung zu gehören, daß wir von den "Eiferern der Strenge" des Gesetzes 
nicht viel milder behandelt werden als der hl. Paulus und der hl. Alfons und viele an­
dere. Möchte uns stets ein Stück jenes Humors, jener Selbstironie und jener Geduld ge­
schenkt sein, die aus den Streitschriften des hl. Alfons aufleuchten: Als Erlöste können 
wir dennoch lachen! 

244 


