")

BERNHARD HARING

Moraltheologie im Sperrfeuer: Alfons von Liguori

Am1. August 1787 starb derhl. Alfons von Liguori, der Griinder der [ Kongregation desallerheiligsten
Erlésers” (Redemptoristen) und einer der bedeutendsten Moraltheologen der katholischen Kirche.
Wihrend Alfons zu seinen Lebzeiten manche Anfeindungen durchstehen muflte, wurde er von Pius
IX. im Jahre 1871 zum Kirchenlehrer erhoben. Leo XIII. hat ihn als ,den hervorragendsten und milde-
sten unter den Moraltheologen” bezeichnet.

Aus AnlaB des Gedichtnisses an den 200. Todestag haben wir den angesehenen Lehrer der Moraltheo-
logie Prof. Bernhard Hiring, ein Mitglied der Kongregation des hl. Alfons, um einen Gedenkartikel
gebeten. Wirniitzen die Gelegenheit, dem Autor nicht nur fiir seinen Beitrag zu danken, sondern ihm
auch zum 75. Geburtstag am 10. November d. J. unsere aufrichtigen Gliickwiinsche zu entbieten
(Redaktion).

Alsichvoretwa vierzig Jahren das erstemal die Schriften des hl. Alfons, dieer zur Selbst-
verteidigung bzw. zur Verteidigung seines ,Moralsystems” geschrieben hat, las, wurde
mir das Bild des Moral- und Pastoraltheologen Alfons sehr viel deutlicher. Auch
menschlich kam er mir nahe. Zudem konnte ich die teilweise nicht geringen Schwierig-
keiten heutiger Moraltheologen im Vergleich zu denen des heiligen Kirchenlehrers als
durchaus normal und ertriiglich finden. Im Blick auf den zweihundertsten Todestag des
Heiligen nahm ich mir eine nochmalige, sorgfiltige Lektiire vor. Ich finde viele Paralle-
len zu dem Sperrfeuer, das restaurative Krifte in der Kirche den heutigen Moraltheolo-
gen zudenken, soweit diese ausgetretene Bahnen verlassen.

Zunichst méchte ich in etwa das Bild zeichnen, das uns Alfons selbst in diesen Streit-
schriften von sich gibt. Dann versuche ich seine Hauptanliegen herauszustellen im Blick
auf die damalige Situation der Kirche, aber auch mit einem Seitenblick auf die heutige
Situation.

I. Das Bild eines heifl umstrittenen Moraltheologen

Alfons wurde zu Lebzeiten nur sehr selten der Strenge bezichtigt. Seine Gegner waren
die Jansenisten und die rigoristischen Vertreter des Probabiliorismus, nach denen so-
wohl die Beichtviter wie die Ponitenten die strengere Meinung befolgen miif3ten, solan-
ge nicht eine offensichtlich besser begriindete (probabilior) Meinung zugunsten der
Freiheit bestehe. Einer der heftigsten Gegner des heiligen Alfons war der bekannte Do-
minikaner Vincenzo Patuzzi, der unter dem Pseudonym Adelfo Dositeo in rascher Ab-
folge zwei umfangreiche Biicher gegen Alfons schrieb.! Hinter ihm standen einfluBrei-
chekirchliche Kreise, die dafiir sorgten, daB die Angriffe weiter gingen. Dazu gesellten
sich politische Krifte, die, angestachelt von den kirchlichen Gegnern des Alfons de
Liguori, in ihm einen gefihrlichen Anhiinger des ,Jesuitismus” vermuteten.

Was zunichst in diesen Anklageschriften auffillt, ist die standige Verdichtigung, Al-
fons nehme schlechten Gewissens gegen papstliche Lehren Stellung. Und obwohl der
Heilige eingehend zeigen konnte, daB dies nicht der Fall sei, predigten ihm seine Gegner,
er solle in sich gehen, um dem Héllenfeuer zu entgehen. Einigemale gibt Alfons, wenn
auch in gelassenerem Ton, die Mahnung zuriick: Man miisse Gott nicht nur Rechen-

1 Adelfo Dositeo, La causa del probabilismo, Napoli 1764; Ders., La causa del probabilismo richiamata
all'esame da Mons. Don Alfonso De Liguori e convinta novellamente di falsita, Ferrara 1764.

235



schaft ablegen, wenn man das Gesetz zu milde auslege, sondern sicher nicht weniger,
wennman andern unsichere Lasten alssicher bindend auferlegen wolle. Es ging in diesen
Schmahschriften nicht vornehmer her als seinerzeit im Streit zwischen Martin Luther
und Dr. Eck. Der Unterschied ist jedoch, daf3 Alfons sich nicht auf diese Ebene herab-
1468t. Nachdem er in seiner Apologie gegen Dositeo vom Jahr 1765 fast eine ganze Seite
von Schmihungen und groben Schimpfwortern des Gegners zusammengestellt hatte —
man denke jedoch nicht, daB es sich um eine vollstindige Wiedergabe all der widerli-
chen Ausdriicke handle — schreibt Alfons: ,Ich werde mich hiiten, den Affen meines
Gegners zu spielen und mit gleicher Miinze zuriickzugeben 2 Wie Alfons ausdriicklich
vermerkt, kennt er den wahren Namen des Gegners, doch da dieser seinen Namen nicht
nennen will, méchte auch er ihn nicht publizieren.

Die Geduld, die der Bischof Alfons mit seinen unglaublich groben Gegnern aufbringt,
148t er jedoch einigen kirchlichen Zensoren nicht zukommen. Diese haben offensicht-
lich seine Geduld iiberstrapaziert. In seinen Briefen klagt er 6fter iiber die Arroganz und
Intoleranz der Revisoren (Zensoren) von Neapel. Er méchte mit ihnen nichts mehr zu
tun haben. Sie verbieten ihm sogar, Thomas von Aquin zu zitieren, wenn ihnen das
nicht paBt. Einmal ruft er erziirnt aus: ,Da gibt es kein Heilmittel. Wer veréffentlichen
will, muB sich aufs Bersten (crepare) gefaB3t machen.” In seiner ersten Apologie gegen
Patuzzi (Dositeo) geht er offen zum Angriff iiber. Der Biicherrevisor, ein Professor des
Kirchenrechtes im Seminar zu Neapel, stand im Bund mit dem Priester, der Patuzzi zu
seinem Buch gegen Alfons angestachelt hatte. Er gab das ,Nil Obstat’ zum Neudruck
in Neapel mit den héchsten Lobspriichen fiir Dositeo. Alfons schreibt: ,In der Approba-
tion schreibt der Revisor, daf3 sich in dem Buch nichts gegen die guten Sitten finde. Also
entspricht es der guten Sitte, jene, die nicht die gleiche Auffassung teilen, zu beschimp-
fen, wie es der Autor mit so vielen Schmihreden tut.# Der Zensor lobt in seiner
Approbation ,die bewundernswerte Weisheit und Gelehrsamkeit in der Entlarvung
jener, die die gesunde Moral Jesu Christi bekdmpfen®. Damit konnte nur Alfonso ge-
meint sein; denn das ganze Buch ging gegen ihn. Mit scharfer Ironie antwortet der
Geschmahte: ,Ich bedanke mich beim Herrn Revisor fiir dieses Kompliment. Kénnte er
mir noch Schlimmeres vorwerfen, wenn die Meinung, die ich mit vielen, die gelehrter
sind als ich, vertrete, schon von der Kirche verurteilt wire?”> Man sieht an dieser
Stelle, daB der Heilige wieder einmal bis zum Bersten geladen war. Diese Dinge gingen
ja schon Jahre lang dahin, ohne daf3 der Verfasser sich wehren konnte.

Im ganzen herrscht jedoch ein erfrischender Humor gegeniiber der Versuchung zum
Sarkasmus vor. In einem Brief an einen Freund vermerkt er in einer Nachschrift: ,Noch
etwas fiir ein gutes Geléichter: Unser Freund P. N. beweint mich als Héllenanwirter, weil
ich nicht die strenge Meinung befolge, die er sich in Rom beibringen lieB3, , Armer Alter
(so weint er), du wirst wegen dieser Meinung in die Hélle kommen!" Er bekennt sei-
nen Schméahern, daf3 auch er als junger Priester von seinen Lehrern die Strenge der Auf-
fassung, im Zweifelsfall miisse die Meinung zugunsten einer gesetzlichen Verpflichtung
den Vorrang haben, angenommen habe und er einen schmerzlichen Prozef3 des Umler-
nens durchmachen muB3te. Darauf verweist er 6fter.

2 Apologia del Beato Alfonso Maria del Liguori in cui si difende . . . dalle opposizioni fattegli da un molto
rev. p. Lettore, che si nomina Adelfo Dositeo, Marietti, Torino 1829, S. 9.

3 S. Alfonso, lettere, 111, 400, vgl. 111, 222.

4 Apologia, a. a. O., 188.

5 A a0, 189.

¢ Brief vom 21. 7. 1765, in: Lettere diverse del beato Alfonso M. de Liguori sopra varie materie di morale,
Marietti, Torino 1829, S. 5.

236



.

Alfons macht seine Gegner nicht lacherlich. Er nimmt sie ernst, auch wenn er ihnen of-
fen sagt, daB sie ihn nicht nur infolge der Schwiche ihrer Argumente, sondern auch
durch die Grobheit, die immer ein Zeichen der Schwiche ist, in seiner Uberzeugung ge-
stirkt haben, daf3 ihre gesetzliche Einengung der Freiheit niemand frémmer, niemand
froher, niemand heiliger mache.

Als nach der Unterdriickung des Jesuitenordens der politische Druck und die Schirfe
seiner Gegner innerhalb der Kirche stindig zunahmen, beschworen ihn auch seine
Freunde und insbesondere einige von ihm sehr geschétzte Mitbriider, auch P. Pierpaolo
Blasucci, der nach seinem Tod sein Nachfolger als Generaloberer werden sollte, ermége
einige der anstBigen Behauptungen zuriicknehmen oder doch entscheidend abschwi-
chen. Esging vor allem um den Vorrang der zum Guten entschlossenen Freiheit vor allen
zweifelhaften gesetzlichen Bindungen, um dienach Alfons hiufig schuldlose Unwissen-
heit auch in Fragen des abgeleiteten natiirlichen Sittengesetzes und um die Flexibilitit
solcher abgeleiteter Normen. Man warnte den Heiligen ernst, er riskiere sogar die Auf-
hebung der Kongregation der Redemptoristen, die ohnehin immer wieder als verkappte
Jesuiten verschrien wurden. Seine Antwort war unzweideutig: Wiirde er vor die
schreckliche Wahl gestellt, mitschuldig zu werden, daf3 die Gewissen erdriickt wiirden,
oder zu erleben, daf} seine geliebte Kongregation unterdriickt werde, so wiirde er ent-
schieden das letztere vorziehen.”

So fragen wir uns im folgenden, worum es Alfons im letzten ging, daf er zu einem sol-
chen Risiko bereit war.

II. Hauptanliegen des Heiligen in seinen Apologien
1. Der neuralgischste Punkt: das kirchliche Zinsverbot

Immer wieder werfen seine Gegner Alfons vor, er widerspreche der strengen Lehre vom
kirchlichen Zinsverbot und tue alles, es zu verwissern; ja er verdrehe béswillig die
kirchlichen Dokumente. An strengen lehramtlichen AuBerungen fehlte es tatsichlich
nicht. Wie auch in den iibrigen Punkten hat sich der Heilige die Antwort nicht leicht
gemacht. Er hat fleiBBig nachgeforscht, um nicht nur bei angesehenen Autoren, sondern
auch in kirchenamtlichen AuBBerungen milde Auslegungen zu finden. Dariiber hinaus
bedarf er jedoch reflexer Prinzipien, um den Menschen seiner Zeit glaubwiirdig zu ma-
chen, daB3 man auch im modernen Geschiiftsleben dem Ruf nach Heiligkeit folgen kén-
ne, ohnesich daraus zuriickzuziehen. Alfons war durch diescheinbar ,einfache” Lésung
der Rigoristen erziirnt, die Geschiftsleuten und Eheleuten in gesundem Alter rieten, erst
dann wieder zu den Sakramenten zu kommen, wenn sie jedes Geschiift, bei dem man
Zins verlange oder nehme, aufgegeben bzw. sich entschlossen hitten, jeden ehelichen
Verkehr zu meiden, der nicht auf Zeugung gerichtet sei.

Ich finde es erstaunlich, daB die Gegner Alfons wegen seiner Ehemoral, in der er sich
ganz energisch von der augustinischen Tradition absetzte, in ihren Schmahschriften
kaum angriffen. Der Grund ist wohl, daf3 damals keine feierlichen lehramtlichen Ent-
scheidungen in dieser Sache vorlagen, wihrend sie ihm beziiglich des Zinsverbotes hef-
tig einheizen konnten. Er geht in fast all seinen italienisch geschriebenen Apologien und
auch in seiner Moral auf die Anschuldigungen ein.

Auf den Einwand, das Zinsnehmen sei gegen den Dekalog, antwortet Alfons: Sicher ist
Wucher gegen den Dekalog und viele Stellen der H1. Schrift, aber eine ganz andere Frage

7 Lettere di P. Pierpaolo Blasucci, Archivio generale C.SS.R. XXXII, vol. II, 1; vgl. Lettere di Sant’Alfonso,
III, 342, 347, 402, 421.

237



istschonnach dem hl. Antonin von Florenz, ob gewisse Vertriige, die irgendwie mit Zins
zu tun haben, wirklich Wucher seien. Dariiber seien sich auch die Gelehrten nicht
einig.? Was das Naturrecht anbelangt, gilt die gleiche Argumentation. Dariiber hinaus
betont Alfons, daB essich beim Zinsverbot um ein entfernt abgeleitetes Prinzip handelt,
bei dem schuldlose Unwissenheit sehr leicht méglich sei.? Ich gebe zu, daB diese Aus-
sage damals als skandalés empfunden werden konnte, da doch das Lehramt durch Jahr-
hunderte das Verbot so eindringlich eingehdmmert hatte, zumal es wohl zurecht schien,
daB3 Alfons im Falle eines maBvollen Zinsfuf3es ein solch schuldloses Gewissen (,Nicht-
kennen des Gesetzes" im existentiellen Sinn) geradezu als den Regelfall voraussetze. Al-
fons betonte vor allem zwei Gesichtspunkte, die seinen Gegnern als gezielte Aufwei-
chung vom kirchlichen Zinsverbot erscheinen konnten. Obenan steht die Anwendung
der Epikie (der ,Flexibilitat’ der Anwendung) gerade auch auf diesem Gebiet: ,Auch
wenn das Gesetz auBer Zweifel steht, so kann doch das Zusammentreffen gewisser Um-
stinde bewirken, daB es in dem einen Fall nicht verpflichtet, wihrend es in anderen Fil-
len verpflichtet; denn obwohl das géttliche Gesetz an sich unwandelbarist, so trifft seine
Verpflichtung auf gewisse Umstiinde nicht zu.” Dazu kommt als zweiter Gesichtspunkt
sein gewichtiges ,reflexes Prinzip” zugunsten schépferischer Freiheit: ,Gewif3, das Ge-
setz verbietet den Wucher, aber wenn sich in bezug auf die Anwendbarkeit dieses siche-
ren Verbotes auf eine gewisse Art von Vertrigen zwei gleichermaBen wahrscheinliche
Meinungen gegeniiberstehen in bezug auf die Frage, ob es hier zutreffe oder nicht, so
gilt: In bezug auf das Gesetz, das den Wucher verbietet, besteht kein Zweifel, wohl aber
in bezug auf sein Zutreffen auf diese Art von Vertriigen.°

Immer wieder bekennt sich Alfons energisch zum Kernanliegen der diesbeziiglichen
kirchlichen Lehre, nimlich daB3 der Leihvertrag als solcher kein Gewinnbestreben be-
rechtige; aber sogleich weist er darauf hin, daB es oft duBerlich hinzutretende Titel gebe,
die einen maBvollen Zinsfu3 durchaus rechtfertigen kénnen, z. B. langfristiger, mit
Opfern verbundener Verzicht auf den Gebrauch der Sache oder des Geldes, Gefahr des
Verlustes des Darlehens oder der Entwertung. Zudem kann Alfons geltend machen, daf3
diekirchliche Praxis selbst dieser Meinung entspricht. Er weist auf kirchliche AuBerun-
gen hin, die den gemeinniitzigen Volksbanken (,Montes Pietatis“) erlauben, jenen mag3-
vollen Zins zu fordern, der die laufenden Unkosten deckt und das Fortbestehen dieses
gemeinniitzigen Dienstes erméglicht. Alfons sieht auch keine moralischen Bedenken,
wenn Leute sich an den maBvollen Zinsfuf3 halten, der durch staatliche Gesetzgebungen
gestattet wird. Meistens handle es sich um etwa 5 Prozent.

Was schlieBlich die Kirchlichkeit seiner Lehre betrifft, gibt Alfons auch in seinem gro-
Ben Moralwerk, worin er sich sonst des polemischen Tones enthélt, zweimal seinen ri-
goristischen Gegnern eine kriftige Warnung: ,Hier sei nebenbei vermerkt, daf3 es Leute
gibt, die dazu neigen, alle Meinungen als verurteilt anzusehen, wenn sie eine gewisse
Ahnlichkeit mit verurteilten Sitzen haben, indem sie ungeschickterweise meinen, daf3
die Verurteilung so allgemein sei, daf3 sie weder Ausnahmen noch eine sinnvolle Inter-
pretation zulasse.2

Im gleichen Abschnitt iiber Wucher kommt er ausfiihrlich auf die Bulle Benedikts XIV.

8 Brevedissertazione dell'uso dell’probabile del beato Alfonso Maria de Liguori, Marietti, Torino 1829, S. 55.

' Apologia (gegen A. Dositeo) vom Jahr 1765, Torino 1829, S. 194—234, bes. S. 199.

10 Apologia terza (1769), in: Cinque apologie della teologia morale del beato Alfonso Maria de Liguori,
Marietti, Torino 1829, S. 106 f.

11 Theologia moralis, liber III, cap. I1I, Bd. II (ed. Gaudé), S. 203—232.

2 A a.O,n. 760, S. 205.

238



.de usuris” zu sprechen, die zweifellos gegeniiber friiheren Dokumenten bedeutsame
Offnungen enthilt, und schlieBlich zitiert Alfons die Mahnung dieses gelehrten und
toleranten Papstes an die Beichtviter: ,Sie sollen sich von extremen Positionen fernhal-
ten. Denn es gibt einige, die mit solcher Strenge {iber diese Fragen urteilen, daf3 sie jeden
Nutzen, den jemand aus Geld bezieht, fiir unerlaubt und mit Wucher verbunden beur-
teilen . . . Geht es um Dispute bei genauer Untersuchung von Vertrigen, dann soll man
sich hiiten, jene zu schmihen, die die gegenteilige Auffassung vertreten oder gar sie auf
schwerwiegende Kirchenstrafen hinzuweisen, vor allem wenn es weder an guten Griin-
den noch am Zeugnis hervorragender Minner fehlt.” Mit offenbarer Genugtuung fiigt
Alfons bei: ,Das sollten sich jene zu Herzen nehmen, die sich nicht scheuen, nicht so
ganz unbedeutende Schriftsteller, dieihren Auffassungen widersprechen, mit zahllosen
Schmihreden zu verhhnen.??

Was iibrigens die Méglichkeit eines schuldlosen Nichtkennens des Zinsverbotes bzw.
der Anwendung des Zinsverbotes auf gewisse Vertrige betrifft, kommt Alfons immer
wieder darauf zuriick, daB3 sich das Nichtwissen nicht nur auf seiten von Pénitenten,
sondern auch auf seiten von Beichtvitern und Moralisten finden lasse.

Ich meine, wir titen gut, diese Warnungen und Grundsitze des hl. Alfons cum grano
salis auf die neuralgischen Punkte von heute, wie einige Fragen der Sexualmoral, anzu-
wenden.

2. Seine Majestiit: das Gewissen
a. Gewissensbildung auf Freiheit in erléster Liebe hin

Die zahllosen aszetischen Schriften des Heiligen und seiner Gewihrsleute (wie Franz
von Sales, Theresia von Avila) verstehen Gewissensbildung als ein Hinfiithren zu voller
Glaubensbekehrung, zur Grundoption als entschlossene Antwort auf die Liebe Gottes,
die uns zur Heiligkeit und inniger Freundschaft beruft. Alfons setzt sich als Seelsorger
und Schriftsteller bewuBt von der Gefiihlskilte der Rigoristen ab. Er will begeistern und
er versteht es zu begeistern. In mehreren seiner aszetischen Schriften begegnen wir dem
Augustinuszitat: ,Dilige et quod vis facl” Forme dein Gewissen fiir die wahre Liebe und
tu, was diese Liebe von innen heraus von dir verlangt! Er hat es als Seelsorger immer
wieder erlebt, wie die Gewissen durch gesetzliche Uberbelastung und das falsche Bild
eines wiitenden Richtergottes zugeschniirt, gefesselt und krank wurden.

Alfons geht nicht vom Gesetz aus, sondern vom Gewissen. Das Gesetz Gottes ist und
wird so weit promulgiert, als es im Gewissen ankommt. Und gesetzliche Forderungen
komplizierter Art kénnen gar nicht im Gewissen richtig ankommen, es sei denn, daf3
dort die Botschaft und das Gebot der Liebe wirklich angekommen sind. Es ist bezeich-
nend, daB das grofBe Moralwerk des hl. Alfons mit einem langen Traktat iiber das Ge-
wissen beginnt, das wirklich der Schliissel zum Verstindnis des Ganzen ist. Gleich zu
Beginn des Werkes steht lapidar das Wort: ,Was nicht aus Uberzeugung kommt, ist
Siinde Das bekriiftigt Innocenz Ill.: ,Quidquid fit contra conscientiam aedificat ad
gehennam” (,Was gegen das Gewissen geschieht, baut am Weg zur Hélle”).! Diesem
Wort begegnen wir Schritt fiir Schritt in seinen Apologien gegen die Gesetzesanbeter.
Ebenso lesen wir 6fters bei ihm: ,Andern ungewisse Verpflichtungen auferlegen zu wol-
len, ist nicht Zeichen der Heiligkeit, sondern der AnmaBung und Taktlosigkeit.?s Und

B A a O,n 773, S. 221.
M Alfons de Liguori, Theol. moralis, lib. I. n. 3.
15 Risposta apologetica (von 1764), in: Cinque apologie italiane, Marietti, Torino 1829, S. 23.

239



Alfons verweist auf das Herrenwort: ,Sie biirden anderen schwere Lasten auf” (Mt 23,4)
und den Kommentar des hl. Thomas dazu: ,Sie fiigen den Geboten Gottes schwerste
Lasten bei, und so zeigt sich die Vermessenheit jener, die Lasten iiber Lasten aufbiirden.”
Wo Alfons mit Grund vermutet, daf8 Moralisten unnétige Lasten und gesetzliche Ein-
grenzungen aufbiirden, regt er an, sie kénnten ja fiir sich selbst diesen sogenannten
Lsichereren Weg” wihlen, abersogleichfiigt er bei: ,Es gibt vieles, das zutun uns gré3ere
Sicherheit gibt; aber soweit keine sichere Verpflichtung besteht, ist es eine sicherere Art,
sich nicht dazu verpflichtet zu fiihlen.?¢

Immer wieder warnt Alfons diese ,Eiferer fiir die Strenge®, doch ja nicht das Gewissen
der Glaubigen in ,Fesseln zu legen und zu umgarnen/” Zustimmend zitiert er einen
franzésischen Bischof, nach dessen Uberzeugung derungesunde Druck des gesetzlichen
Rigorismus mehr Menschen der christlichen Moral entfremdet habe als der Einfluf3 der
Laxisten. Und Alfons fiigt bei, da seine eigenen Erfahrungen dies bestitigen.’® Von
sich selbst kann er sagen, daB er sich sorgfiltig hiite, etwas als Todsiinde zu erkliren,
wenn dafiir keine evidenten Griinde sprechen.? Er stellt an diese Gesetzeseiferer die
eindringliche Frage, obsie wirklich glauben, da3 Pénitenten, die bei Beichtvitern dieser
Art beichten, ein heiligeres Leben fiihren als jene, die Beichtvéter wihlen, von denen
sie wissen, daB sie sehr darauf achten, ihnen keine zweifelhaft verbindlichen Lasten auf-
zubiirden.? Und immer wieder appelliert er an alle, doch ja nicht von Todsiinde zu re-
den, wo die Sache unklarist; sie sollen nichts als Erfordernis des natiirlichen Sittengeset-
zes erkliren, wenn dies nicht iiberzeugend bewiesen werden kann.

b. .Welche Komédie!" — Gegen die Enteignung der Gewissen

Nach der Uberzeugung des Heiligen schuldet der Beichtvater seinem Ponitenten vor
allem héchste Ehrfurcht vor dessen Gewissen. Er soll ja nicht versuchen, gegen das Ge-
wissen oder am Gewissen des Ponitenten vorbei etwas durchsetzen zu wollen. Akut
wird fiir ihn diese Pflicht vor allem dann, wenn der Beichtvater versucht sein sollte, un-
ter Androhung der Absolutionsverweigerung seine Auffassung aufzuzwingen, wennes
sichumDingehandelt, die in der Kirche rechtmiBig umstritten sind. Umdie Absurditit
einessolchen Vorgehens zu beleuchten, bittet er den Leser, sich folgenden Fall vorzustel-
len: Zwei Priester sind sich gegenseitig Beichtvater, haben aber in einem in der Kirche
umstrittenen Punkt gegenteilige Auffassungen. In einer solchen Situation kénnte dann
jeder dem anderen die Lossprechung verweigern. Darauf ruft Alfons aus: ,Welche Ko-
médie! Einfach zum Lachen! Wer méchte glauben, daf3 Christus im Sakrament der
BuBle Beichtvitern und Pénitenten solche Lasten aufbiirden wollte??* Mit Berufung
auf Laktanz schreibt Alfons: ,Nur ein ganz dummer Mensch kann wollen, daB andere
seinen Geboten folgen, von denen es zweifelhaft ist, ob sie wahr oder falsch sind.2

c¢. Ehrfurcht auch vor dem schuldlos irrenden Gewissen

Wir haben schon gesehen, daB3 in der brenzligen Frage des Zinsverbotes Alfons immer
noch einen Ausweg fand, indem er ein schuldlos irrendes Gewissen leicht annahm. Es

16 Quinta apologia italiana, a. a. O., S. 223,
17 Quarta apologia 1tahana, a. 0, S.173.
18 Terza apologia italiana, a. a. O, S.113.

19 Prima apologia italiana, a. a. O., S. 8.
2 Risposta apologetica, a. a. O,, S. 27.
21 Theologia moralis liber V1, n. 604.

22 Theologia moralis, liber I, n. 60.

240



ey

war jedoch mehr als ein leichter Ausweg. Alfons war {iberzeugt, daB in solch kompli-
zierten Fragen viele Christen keinen Zugang zu den Formulierungen der Moraltheolo-
gen oder des kirchlichen Lehramtes haben und dafB sie auch nicht glauben kénnen, da3
so schwer zu erfiillende Forderungen ausnahmslose Forderungen eines natiirlichen Sit-
tengesetzes seien. Die ,Eiferer der Strenge”, die Alfons so hartnickig auf den Fersen wa-
ren, dachten autoritir: Wenn die Kirche das sagt oder wenn der Beichtvater etwas als
Verpflichtung darstellt, so kann es bei einfachen Glaubigen keinen schuldlosen Irrtum
mehr geben. Demgegeniiber macht Alfons geltend, daf3 weder aus der Heiligen Schrift
noch aus dem natiirlichen Sittengesetz alle Fragen eineklare Antwort finden. ,Die Wis-
senschaft der Moral ist so weitgespannt und so dunkel. Was einigen Gelehrten als sicher
erscheint, kommt andern als nicht stichhaltig vor.? Er verweist darauf hin, daf3 er
selbst so mancheseiner Meinungen aufgrund von Einwanden anderer oder neuer Erfah-
rungen und Uberlegungen geéndert hat, und daf3 selbst groBe Lehrer der Vergangenheit
in gar manchen Fragen geirrt haben. Dazu kommt fiir ihn die Einmaligkeit der Person
in ihrer einmaligen Lage.

Immer wieder warnt der Kirchenlehrer, man solle doch ja nicht dem Pénitenten wegen
einer gesetzlichen Frage, dieim {ibrigen nicht zum Kern des Evangeliums gehort, die Ab-
solution verweigern. Das hat bei Alfons nichts mit Laxismus zu tun; denn er betont mit
Wort und Beispiel, da3 man dem Ponitenten in vollem Respekt vor seinem Gewissen
helfen kann, im Glauben froher, in der Hoffnung stiirker und in der Liebe treuer zu wer-
den. Erkennt in der Formung des Gewissens die Weghaftigkeit christlichen Lebens, und
glaubt einfach nicht, daB das Sich-Versteifen auf Gesetzlichkeiten ohne vollen Respekt
vor dem Gewissen weiterhelfen kann.

Das Anliegen des hl. Alfons und des Kardinals Newman kam im II. Vatikanischen Kon-
zil nachhaltig zur Geltung. ,Nicht selten geschieht es, daB3 das Gewissen aus uniiber-
windlicher Unkenntnis irrt, ohne daf3 es dadurch seine Wiirde verliert. Das kann man
aber nicht sagen, wenn der Mensch sich zuwenig darum bemiiht, nach dem Wahren und
Guten zu suchen, und das Gewissen durch Gewshnung an die Siinde allméahlich blind
wird.#

3. Welches Gottes- und Menschenbild?

Bei einer sorgfiltigen Lektiire der etwa 700 Seiten der Apologien des hl. Alfons gegen
die  Eiferer fiir die Strenge” fingt man an zu begreifen, warum erimmerwieder zur Feder
griff: Es ging ihm ganz grundsitzlich und ausdriicklich um das Gottes- und Menschen-
bild. Seine Gegner taten ihm den Dienst, das voll bewuf3t zu machen: Ihr Gott ist ein
Herrschergott, der Untertanen eines genau festgelegten Gesetzes erschafft. Darum muf3
nach ihrer Ansicht der Mensch im Zweifelsfall sein Heil im genauen Gehorsam nicht
nur gegeniiber den sicheren, sondern auch gegeniiber allen zweifelhaften Gesetzen
suchen.

a. Zur Freiheit berufen

Injederder Apologien hebt Alfonshervor, dafl im Heilsplan nicht das Gesetzim Vorder-
grund steht, sondern die Berufung zur Freiheit, zur Teilnahme an Gottes Liebe in hdchst-
moglicher Freiheit. Freiheit selbst wird vom Erlosten als Geschenk erfahren, das zu

2 Apologia aus dem Jahr 1756, in: Cinque apologie italiane, S. 9.
2 Gaudium et spes, N. 16.

241



freier Gegenliebe antreibt. Abstrakt gesprochen, schreibt Alfons, hitte Gott auch einen
Menschen schaffen kénnen, der nur das tun darf, was Gott ihm ausdriicklich als erlaubt
erkliren wiirde. Doch das ist nicht, was Gott tat und wollte.” Obwohl es zeitlich kein
vorher und nachher gibt, so muB3 doch festgestellt werden, daf} in Gottes Schépfungs-
und Heilsplan der zur Freiheit berufene Mensch obenan steht, das Gesetz aber im Dien-
stewahrer Freiheit. Darum gilt auch nach dem hl. Thomas, daB} die von Gott geschenkte
Freiheit im Besitzstand ist gegeniiber dem Gesetz.%

-Es geht nicht an zu sagen, der Mensch komme als Untergebener des ewigen Gesetzes
auf die Welt und darum diirfe er nichts tun, von dem er nicht sicher wisse, daf3 es vom
ewigen Gesetz erlaubt sei . . . Das erste ist, daf3 Gott den Menschen in der Wahlfreiheit
fiir das Gute (vgl. Eccl 15,14) mit der Méglichkeit fiir das Bése erschaffen hat; dann erst
folgt, daB er ihm Gebote gibt, die er dann jedem Menschen vorstellt und von innen her
nahe bringt, wenn er sie in ihre Herzen schreibt.*?’

Die Eiferer fiir die Strenge”, wie Alfons sie nennt, gehen ganz und gar vom Gesetz aus.
Und als Gesetzesuntertanen stiinden sie dann vor der Wahl: ,zugunsten des Gesetzes,
das heiBt fiir die Tugend, fiir den Geist, oder aber fiir die Freiheit, das heif3t fiir das La-
ster, fiir die Leidenschaft, fiir das Fleisch’. Dem gegeniiber betont Alfons immer wieder
Freiheit ist nicht gleich Ziigellosigkeit.?® So scheiden sich also die Wege zwischen
einem Gott, derin Freiheit Mitliebende sucht, und einem ,Gott’, der Gesetzesuntertanen
schafft, die Freiheit nur im gesetzlichen Tun suchen diirfen; zwischen einem Menschen,
der sich in Freiheit Gott verdankt, ihm in schépferischer Freiheit dient, in der Freude
an Gott eine stets grofere Freiheit zum Guten gewinnt, und auf der anderen Seite einem
Menschen, der sein Heil nicht nur in Erfiillung aller sicheren, sondern auch aller zweifel-
haften Gesetze sucht und dementsprechend von auf3en geleitet ist.

b. Die letzte und eigentliche Begriindung des Aquiprobabilismus

»Danun einmal der Mensch in Freiheit geschaffen ist, darf er im Zweifelsfall nicht seiner
Wabhlfreiheit beraubt werden.?

Der volle Kontext muf3 gesehen werden: der Mensch ist vom Schépferplan Gottes her
zur Freiheit berufen. Erist auf Freiheit in Gnade hin erlést. Dasinsein Herz geschriebene
Gesetz ist das vollkommene Gesetz der Freiheit. Darum darf er nicht wieder in die Skla-
verei des von auflen aufgezwungenen Gesetzes hineingetrieben werden. Erst wenn die
LEiferer fiir die Strenge” verstehen, was es heif3t, der Christist ,zur Freiheit berufen’, und
daB es eine Gewissenserziehung auf diese Freiheit hin gibt, kénnen sie verstehen, daf3
hinter ihrer Forderung, der Mensch kénne nur gerettet werden, wenn er nicht nur die
sicheren, sondern auchdiezweifelhaften Gesetzebefolge, ein erschreckendes Gottesbild
steht.

Patuzzi kommt von seinem Gottes- und Menschenbild her zu der Folgerung, da} beim
Gegeniiber von zwei Meinungen beziiglich eines Gesetzes der Mensch erst dann sich von
der gesetzlichen Verpflichtung fiir frei erachten darf, wenn die Meinung zugunsten des
Nichtbestehens einer solchen Verpflichtung um so viel wahrscheinlicher ist, daf3 sich
daraus eine moralische Sicherheit wenigstens im weiteren Sinn ergibt. Alfons griff diese

2 Apologia gegen Dositeo, a. a. 0., S77 f.

% A a.0,S.95und 102.

2 Breve dissertazione (von 1762), Marietti, Torino 1829, S. 20—21.

28 Quarta apologia, a. a. O., S. 198—199, ganz dhnlich S. 141 und 165.
29 Quinta apologia, a. a. O., S. 210.

242



9

Formulierung auf und erwiderte: Auch ich bin ein Probabiliorist, aber ganz genau im
gegenteiligen Sinn. Das Gesetz kann erst binden, wenn es seine Giiltigkeit hinreichend
ausweist, also wenn das Gewissen selbst zu einer moralischen Sicherheit kommt. Solan-
gedie Meinung zugunsten der Freiheit noch eine echte Wahrscheinlichkeit fiir sich habe,
sei dieMeinung, die eine gesetzliche Verpflichtung des Gewissens urgiere, nicht deutlich
und bedeutend wahrscheinlicher. Er ist also ein ,Probabiliorist mit umgekehrtem Vor-
zeichen”,

Da Alfons stindig des Jesuitentums bezichtigt wurde, horte er auf, sich einen Probabili-
sten zu nennen; dies aus zwei zusitzlichen Griinden. Er betont, daf3 er nicht einfachhin
jenen Probabilismus befiirworte, der sich auf das Prinzip stiitzt: ,Wer der wahrscheinli-
chen Meinung folgt, handelt klug®, sondern daB sich seine Sicht (er nannte sie gew&hn-
lich seine ,sentenza“) nur durch das reflexe, aber sichere Prinzip rechtfertige, das davon
ausgeht, da3 der Mensch vor allem zur Freiheit berufen und fiir die Freiheit erlést ist.
Daraus ergibt sich fiir ihn die iiberzeugende Folgerung: diese Freiheit ist gegeniiber zwei-
felhaft begriindbaren Gesetzen durchausim Besitzstand. Diese Freiheit ist jedochin kei-
ner Weise als Ziigellosigkeit verstanden, sondern glanzt in einem Horizont, der den ge-
setzlich genau geregelten Raum bei weitem transzendiert. Der andere Grund ist leicht
einsichtig: er wollte sich von einem falsch verstandenen Probabilismus distanzieren, der
mit Haarspalterei nach irgendwie gerade noch wahrscheinlichen Meinungen sucht und
tatsdchlich leicht in Willkiir ausarten kann. Diese Sicht tritt aus allen Streitschriften
deutlich hervor. Allerdings muf3 man wissen, welch massivem Druck Alfons bisweilen
ausgesetzt war, so daf3 er von der Zensur gezwungen wurde, Sitze zu schreiben, die sein
~System"” abschwichen oder diskreditieren sollten. Im Kontext kann man leicht sehen,
daB dennoch das Ganzeseiner Sicht unerschiittert blieb. Er blieb nach seiner entschiede-
nen Abkehr von einem seelsorglich nicht verantwortbaren Rigorismus stets ein ,Proba-
biliorist mit umgekehrtem Vorzeichen’. Gerade dieses umgekehrte Vorzeichen ent-
spricht seinem bewuBt gewihlten Gottes- und Menschenbild, das himmelweit von dem
der ,Eiferer fiir die Strenge” verschieden ist.

4. Das ewige Gesetz und geschichtsbedingte Gesetze

AlleStreitschriften des hl. Alfons gehen ausfiihrlichauf die Einwsnde seiner Gegner ein,
wonach am Anfang von allem das ewige Gesetz Gottes steht, in dem alle Gesetze enthal-
tensind, und daB es demnach logisch keinen schuldlosen Irrtum gegen ein Gesetz geben
kénne. Man kann die ausfiihrlichen, mit vielen Zitaten versehenen Antworten des Hei-
ligen kurz so zusammenfassen: Das ewige Gesetz steht nicht als ein zeitloser Kodex da,
sondern fallt zusammen mit dem ewigen Liebeswillen Gottes, den er durch alle Taten
seiner Liebe kundgetan hat. Der Mensch sagt sein volles Ja dazu in der grundsétzlichen
Gleichférmigkeit mit diesem Liebeswillen. Die Ursitze, die jedem Menschen, wenn er
reif wird, von innen her aufleuchten, sind: Anbetung Gottes im Geist und in der Wahr-
heit und die ,goldene Regel”, diefiir den Glaubigen deutlicher und neu aufstrahlt: ,Liebet
einander wie Ich euch geliebt habe . Die Zehn Gebote Gottes sind urtiimliche Ableitun-
gen aus dem ewigen Gesetz. Davonssind dieindirekt abgeleiteten und teilweise sehr kom-
plexen Sitze des natiirlichen Sittengesetzes klar zu unterscheiden.

Das entscheidende Argument, das viele Seiten der Streitschriften fiillt, ist folgendes:
Das natiirliche Sittengesetz ist fiir den einzelnen Menschen erst promulgiert und mora-
lisch bindend, wenn und insofern es ihn in seinem eigenen Gewissen von innen her trifft
und iiberzeugt. Zweifelt der ehrlich nach dem Wahren und Guten suchende Mensch an

243



der Existenz oder an dem konkreten Zutreffen eines Satzes des natiirlichen Sittengeset-
zes, so ist nicht das Gesetz, sondern nur ein Zweifel ,promulgiert”. Er wird versuchen,
den Zweifel entsprechend der Bedeutung der Sache direkt zu 16sen, durch Uberlegung
und Dialog. Gelingt ihm das nicht, so kann und soll er auf das reflexe Prinzip zuriick-
greifen, wonach ein nur zweifelhaft begriindbares Gesetz die nach dem Guten und Wah-
rensuchende Freiheit nicht hindert, das Guteiiber den Raum desgesetzlich Vorgeschrie-
benen hinaus zu tun. Der Christ soll nicht unproportioniert groBe Energien im
gesetzlichen Raum binden, damit er im Freiraum der Gnade und der Spontaneitit unge-
hindert voranschreiten kann.

III. Die Aktualitit dieser geschichtlichen Erfahrung

Jeder, der als Seelsorger oder als Moraltheologe die heutigen Spannungen hautnah er-
lebt, kannsich selbst seine Gedanken machen. Ich beschrinke mich deshalb auf beschei-
dene DenkanstéBe.

Dem Moraltheologen und dem Seelsorger, die wie Alfons mutig auf die neuen Néte und
Erkenntnisse eingehen, werden nicht nur Rosen in den SchoB fallen. Zu unserem Amt
inderKirche gehéren nun einmal auch die Dornen. Wenige von uns treffen sie so spitzig
und so beharrlich, wie sie unseren Heiligen getroffen haben. Der Wind der Restaura-
tion, der heute in manchen Quartieren rauh weht, mochte den Seelsorgern und den bra-
ven Christen ein fertiges Paket von alten Sicherheiten garantieren, die gerade die wach-
sten Christen weder iiberzeugen noch beruhigen. Hat uns nicht Alfons einen Weg
gezeigt, wie wirinmitten von vielen nicht einfach wegzuschaffenden Unsicherheiten als
miindige Christen handeln kénnen? Alle sollten sich von diesem durch MaBhalten aus-
gezeichneten Moraltheologen und Seelsorger sagen lassen, daf die Lust an allzu vielen
gesetzlichen Versicherungen und gewisse Methoden, Zweifel zum Schweigen zu brin-
gen, vielfach aus innerer Leere stammen und zur Diirre und Erstarrung fiihren.
Inmitten seiner unaufhérlichen Anfechtungen hat Alfons sein schénstes Buch geschrie-
ben, ,Jesus lieben lernen” (,Pratica di amar Gest Cristo”). Dort konzentriert er all seine
Begeisterung und Kunst auf das Wesentliche, auf ,das Gesetz, an dem sich mein Herz
erfreut’, auf den Hochgesang erloster Liebe und eine Gewissensbildung im Blick auf sie.
Degradieren sich Moraltheologen oder Seelsorger zu bloBen Eintreibern von Gesetz
und Ordnung, dann sind sie in den Augen kritischer Christen und Nichtchristen schnell
als heillose Moralisten abqualifiziert. Weisen wir dagegen aus innerstem Ergriffensein
von Christus auf die wahre Mitte unseres Glaubens, auf Ihn, der uns zur Freiheit befreit
hat und uns durch das Gesetz der Gnade leiten will, so kénnen wir selbst und unsere
Mitchristen mit ziemlich viel Unsicherheiten fertig werden, die am duBersten Rande des
Christseins liegen.

Es scheint aber dann, wenn wir den Weg zu schépferischer Freiheit und Treue weisen,
zu unserer Berufung zu gehéren, daB wir von den ,Eiferern der Strenge” des Gesetzes
nicht viel milder behandelt werden als der hl. Paulus und der hl. Alfons und viele an-
dere. Méchte uns stets ein Stiick jenes Humors, jener Selbstironie und jener Geduld ge-
schenkt sein, die aus den Streitschriften des hl. Alfons aufleuchten: Als Erléste kénnen
wir dennoch lachen!

244



