
ALTERNR KALESSE

Die Atomangst ine Herausforderung
für den Seelsorger

Die gegenwärtige VOTr atom Bedrohung ist den Zusammenhang der ı1schen Verarbei-
tung VO.  »3 Angsten überhaupt hineinzustellen. Der Verfasser leistet diesem Aufsa! einen Bei-
ldurch knappelInformation überdasProblem derAbschreckungsstrategien SOWIEe überdiesbezüg-
lichekirchliche Stellungnahmen ist Behutsamkeit des Urteils, das umdieSchwieri der
EntscheidungzwischenGrundsatzpositionen undErmessensfragen weiß, wıeder Friede politisch bes-
ST Zu sSiıchern Se]l, Die christlichen AauU! die UNSeCeIE Tun vorausgehende Zusage des
Evangeliums VeCIMAX sowohl OTr einseitiger Betonung politischer Machbarkeit des Friedens uch
DF verhängnisvoller ITrennung Religion und —  hik ZU 101

Die Verlagerung der egsangs durch die Katastrophe von Tschernobyl
Die fastZwanzigJahre lang verdrängte Angst OTeinem Krieg hat, verursacht
durch eine rüstungstechnische und strategische Situation, Beginn dieses Jahr-
zehnts weite Kreise der Bevölkerung, jedenfalls derwestlichen Hemisphäre,
Der Vertfall der bisherigen Abschreckungsstrategie un!die umstrittene nukleare ach-
rüstung der NATO haben das Bewußtsein ß der realen Möglichkeit eines Atom-
krieges verstärkt. Außerungen tführender westlicher Politiker und Militärs ber die Be-
egrenzbarkeit, üuhrbarkeit und Gewinnbarkeit eines atomaren Krieges eın übriges.
Durch die Atomreaktor-Katastrophe Von Ischernobyl 1986 verlagerte sich die Angst
Die eSOTrgnis ıberdieUnbeherrschbarkeit und die nachteiligen Folgenderwirtschaftli-
chenungder Kernenergie scheint Zeit subjektiv größer seıin als die Kriegs-

berdasbesagt nichtsüber die objektive Größe der Getfahren ist nämlich kei-
NnNesSswegs selbstverständlich, objektive Bedrohungen und subjektive Angste
einander entsprechen. Pa  TIN:  x  A spricht diesem Zusammenhang- einer Verleug-
IUder Geft:  >durchVerschiebung derAngst aufeınmindergefährlichesObjekt. Das
geschieht, „diebedrohliche Lagez  ar intellektuell wahrgenommen WIN  d, aber der
entsprechende Aftekt fehlt “2 Die rstörungen eines Atomkrieges sind 4  (} unvorstell-
bar und schrecklich, „‚daß S1IE cht zu bewußtseinsfähigen angstbesetzten Phan-
tasıen verarbeitet werden kı  (8)  .  nnen.  A  3 Es kommt eiınem ‚Verschiebungsersatz“.* Das
heißt ‚E  ıne größere Gefahr, der gegenüber machtlos ist, wird verleugnet,
der wird ihr die emotionelle Besetzung entzogen. Die Angst heftet sich eine Ge-
f der gegenüber n  — sich weniger ohnmächtighit und 5S5CEH die In Wirklich-
keit der der Phantasie eher etwas unternehmen kann.“ Parin kann cht den nfall
von Ischernobyl meınen, denn der zıtierte Beitrag SLam: dem Jahr 1983; aber der
„Ischernobyleffekt“ bestätigt die Stimmigkeit seiner Beobachtungen.
Immerhin scheint cdie Angstverschiebung cht total zZzu se1n. Die Kriegsangst wurde
ZWäalr durch Ischernobyl kurzfristig dem primären Blickfeld verdrängt; langfristig
und unterschwellig aber 1st s1e muıt der Furcht VO weıteren eaktoruntäilen und ma-
fen Umweltkatastrophen diffusen Bündel „Atomangst“ verschmolzen. Wir lassen

Parin, Die therapeutische Aufgabe und die Verleugnung der Gefahr, Passett Modena Hg.),
Krieg und Frieden psychoanalytischer Sicht, Basel—Frankfurt 1983, 22—35

D  D AaQ,
AaQ),
AaQ,

5 AaQ, 26

245

WALTER KALESSE 

Die Atomangst - eine Herausforderung 
für den Seelsorger 

Die gegenwärtige Angst vor atomarer Bedrohung ist in den Zusammenhang der kritischen Verarbei­
tung von Ängsten überhaupt hineinzustellen. Der Verfasser leistet dazu in diesem Aufsatz einen Bei­
trag durch knappe Information über das Problem der Abschreckungsstrategien sowie über diesbezüg­
liche kirchliche Stellungnahmen. Gefordert ist Behutsamkeit des Urteils, das um die Schwierigkeit der 
Entscheidung zwischen Grundsatzpositionen und Ermessensfragen weiß, wie der Friede politisch bes­
ser zu sichern sei. Die Kraft christlichen Glaubens an die unserem Tun vorausgehende Zusage des 
Evangeliums vermag sowohl vor einseitiger Betonung politischer Machbarkeit des Friedens als auch 
vor verhängnisvoller Trennung von Religion und Ethik zu bewahren. (Redaktion) 

1. Die Verlagerung der Kriegsangst durch die Katastrophe von Tschernobyl 

Die fast zwanzig Jahre lang verdrängte Angst vor einem atomaren Krieg hat, verursacht 
durch eine neue rüstungstechnische und strategische Situation, zu Beginn dieses Jahr­
zehnts weite Kreise der Bevölkerung, jedenfalls der westlichen Hemisphäre, neu erfaßt. 
Der Verfall der bisherigen Abschreckungsstrategie und die umstrittene nukleare Nach­
rüstung der NAID haben das Bewußtsein von der realen Möglichkeit eines Atom­
krieges verstärkt. Äußerungen führender westlicher Politiker und Militärs über die Be­
grenzbarkeit, Führbarkeit und Gewinnbarkeit eines atomaren Krieges taten ein übriges. 
Durch die Atomreaktor-Katastrophe von Tschernobyl 1986 verlagerte sich die Angst. 
Die Besorgnis über die Unbeherrschbarkeit und die nachteiligen Folgen der wirtschaftli­
chen Nutzung der Kernenergie scheint zur Zeit subjektiv größer zu sein als die Kriegs­
angst. Aber das besagt nichts über die objektive Größe der Gefahren. Es ist nämlich kei­
neswegs selbstverständlich, daß objektive Bedrohungen und subjektive Ängste 
einander entsprechen. P. Parin1 spricht in diesem Zusammenhang von einer Verleug­
nung der Gefahr durch Verschiebung der Angst auf ein minder gefährliches Objekt. Das 
geschieht, wenn ,.die bedrohliche Lage zwar intellektuell wahrgenommen wird, aber der 
entsprechende Affekt fehlt."2 Die Zerstörungen eines Atomkrieges sind so unvorstell­
bar und so schrecklich, ,,daß sie gar nicht zu bewußtseinsfähigen angstbesetzten Phan­
tasien verarbeitet werden können."3 Es kommt zu einem Yerschiebungsersatz". 4 Das 
heißt: ,,Eine größere Gefahr, der gegenüber man machtlos ist, wird ganz verleugnet, 
oder es wird ihr die emotionelle Besetzung entzogen. Die Angst heftet sich an eine Ge­
fahr, der gegenüber man sich weniger ohnmächtig fühlt und gegen die man in Wirklich­
keit oder in der Phantasie eher etwas unternehmen kann."5 Parin kann nicht den Unfall 
von Tschernobyl meinen, denn der zitierte Beitrag stammt aus dem Jahr 1983; aber der 
,,Tschernobyleffekt" bestätigt die Stimmigkeit seiner Beobachtungen. 
Immerhin scheint die Angstverschiebung nicht total zu sein. Die Kriegsangst wurde 
zwar durch Tschernobyl kurzfristig aus dem primären Blickfeld verdrängt; langfristig 
und unterschwellig aber ist sie mit der Furcht vor weiteren Reaktorunfällen und atoma­
ren Umweltkatastrophen zum diffusen Bündel ,,Atomangst" verschmolzen. Wir lassen 

1 P. Parin, Die therapeutische Aufgabe und die Verleugnung der Gefahr, in: P. Passett - E. Modena (Hg.), 
Krieg und Frieden aus psychoanalytischer Sicht, Basel-Frankfurt 1983, 22-35. 

2 AaO, 26. 
3 AaO, 27. 
4 AaO, 27. 
5 AaO, 26 f. 

245 



1mM folgenden die Sorgen und Probleme unmMn! die wirtschaftliche Nutzung der Atomkraft
beiseite und beschränken auf die pastorale Herausforderung, die die ach wie VOT

vorhandeneAÄngst VOeinem atomarenKriegdarstellt Wir fragenun_ns, wıeundmıit wel-
cher Kompetenz die Kirche und der einzelne Sedsorger dieser AÄAngst begegnen collen.

Die kritische Verarbeitung Angst
Da Angst eiıne Signalwirkung hat und auf eine objektive Getahr inweist, ist ethisch
und pädagogisch nicht angezeigt, jeden Tels aAUu$S der Welt zu schaften. Es
kommt vielmehr auf den rechten Umgang mıit der Angst der folgen WIr
Kramer“® weder gereizter Überwachheit noch Aggression, Flucht, aktionsunfä-
higer Lähmung der unterwürfiger Annahme des drohenden Unheils bestehen kann,
sondern kritischerVerarbeitung der AÄngst, durch die angeEMESSENCtionenund
Strategienendierealeungfreigesetzt werden. Nur „gibt eineLösung und
eiıne1besten Sinne erstehende Emanzipation aus derbannendenaC|VOAngst
und Zu gestaltendem Umgang mıiıt der immer gefährdenden Wirklichkeit ist Ur
der itische Mensch instand {Z} Andere als kritische Reaktionen auf und

führen cschlimmsten FällenCpsychisch defekten Persönlichkeit, die infolge-
dessen auch ethi: cht voll aktions- und verantwortungsfähig 15}  t”7
Damiıt ıst die Frage nach der Reaktion des Seelsorgers auf die Angst OT einem Atom-
krieg gestelit. Welches Verhalten ist hilfreich und angemessen? Wie weıt icht seıne
Kompetenz, Wenl C  TNThema spricht? Soll sich auf prinzipielle theologische Aus-
sSagen Frieden beschränken mıit der Gefahr, Todrichtiges, aber auch Unver-
bindliches sagen!? der soll er konkreten politischen und technisch-strategischen
Problemen Stellung beziehen mıt der das Geschäft des Politikers betreiben?
uch die letztere Get:  5- meiden will, SO setzt doch eın seıinem speziellen

aAaNSECMESSCNES Sprechen des Seelsorgers eıne gewisse Sachkenntnis über die poli-
tisch-strategischen Gegebenheiten VC Nur kann dazu beitragen, auf die
Atomangst cht mıit Flucht, Lähmung der Aggression reagljert wird. Die ben gefor-
derte „kritische Reaktio:  n auf die VOr einem atomar: Krieg und dementspre-
chend aNngeMESSEN| Verhaltensweisen verlangen erstens eiıne wenigstens elementare
Sachkenntnisberdas Befürchtende DerSeelsorgersolltezweiıtensmiıtden einschlä-
gigen offiziellen Stellungnahmen der Kirche und ihren theologischen Grundlagen VeTlr-
traut se1ın, die hilfreich seın können be der immung der Reichweite und Gren-
z€ seıner Kompetenz
3, Die der atomaren Ab  eckungsstrategie und Erhöhung der Kriegsgefahr
Die Angst VOrT der Ungeheuerlichkeit derWaften ist, da beide Supermächte S1Ee besitzen,
nicht selten gepaart mit einem gleichzeitigen blindenVertrauen diese: Werwird schon
eiınen solch bsurden Krieg wagen? Wer hätteutzenVon Die Atombombe hat iıber
vier JahrzehntedengroßenKriegverhindert! DieseAÄAngst unddiesesVertrauenberuhen
aber auf einer sachlichen Fehleinschätzung. Die technische Möglichkeit des
Selbstmords ist Mar unbestritten; aber die eigentliche Getfahr der auch omestizie-

der Getahr liegen nicht csehr der Größe und Zahl der Waltten, sondern 1m
Funktionieren der Nichttunktionieren e1nes strategischen Systems. Das atomare Patt

5 Kramer, Angste als Warnung, Bedrohung und Chance, Lebendiges Zeugnis (1985) eftt 1I 1858—26
7 AaO,

24

im folgenden die Sorgen und Probleme um die wirtschaftliche Nutzung der Atomkraft 
beiseite und beschränken uns auf die pastorale Herausforderung, die die nach wie vor 
vorhandene Angst vor einem atomaren Krieg darstellt. Wir fragen uns, wie und mit wel­
cher Kompetenz die Kirche und der einzelne Seelsorger dieser Angst begegnen sollen. 

2. Die kritische Verarbeitung von Angst 

Da Angst eine Signalwirkung hat und auf eine objektive Gefahr hinweist, ist es ethisch 
und pädagogisch nicht angezeigt, Angst um jeden Preis aus der Welt zu schaffen. Es 
kommt vielmehr auf den rechten Umgang mit der Angst an, der - folgen wir H. 
Kramet> - weder in gereizter Überwachheit noch in Aggression, Flucht, aktionsunfä­
higer Lähmung oder unterwürfiger Annahme des drohenden Unheils bestehen kann, 
sondern nur in kritischer Verarbeitung der Angst, durch die angemessene Aktionen und 
Strategien gegen die reale Bedrohung freigesetzt werden. Nur so "gibt es eine Lösung und 
eine im besten Sinne zu verstehende Emanzipation aus der bannenden Macht von Angst 
und Furcht. Zu gestaltendem Umgang mit der immer gefährdenden Wirklichkeit ist nur 
der kritische Mensch instand gesetzt. Andere als kritische Reaktionen auf Angst und 
Furcht führen in schlimmsten Fällen zur psychisch defekten Persönlichkeit, die infolge­
dessen auch ethisch nicht voll aktions- und verantwortungsfähig ist . ..., 
Damit ist die Frage nach der Reaktion des Seelsorgers auf die Angst vor einem Atom­
krieg gestellt. Welches Verhalten ist hilfreich und angemessen? Wie weit reicht seine 
Kompetenz, wenn er zum Thema spricht? Soll er sich auf prinzipielle theologische Aus­
sagen zum Frieden beschränken mit der Gefahr, zwar Todrichtiges, aber auch Unver­
binclliches zu sagen? Oder soll er zu konkreten politischen und technisch-strategischen 
Problemen Stellung beziehen mit der Gefahr, das Geschäft des Politikers zu betreiben? 
Auch wenn er die letztere Gefahr meiden will, so setzt doch ein seinem speziellen Auf­
trag angemessenes Sprechen des Seelsorgers eine gewisse Sachkenntnis über die poli­
tisch-strategischen Gegebenheiten voraus. Nur so kann er dazu beitragen, daß auf die 
Atomangst nicht mit Flucht, Lähmung oder Aggression reagiert wird. Die oben gefor­
derte nkritische Reaktionu auf die Angst vor einem atomaren Krieg und dementspre­
chend angemessene Verhaltensweisen verlangen erstens eine wenigstens elementare 
Sachkenntnis über das zu Befürchtende. Der Seelsorger sollte zweitens mit den einschlä­
gigen offiziellen Stellungnahmen der Kirche und ihren theologischen Gruncllagen ver­
traut sein, die ihm hilfreich sein können bei der Bestimmung der Reichweite und Gren­
zen seiner Kompetenz. 

3. Die Krise der atomaren Abschreckungsstrategie und die Erhöhung der Kriegsgefahr 

Die Angst vor der Ungeheuerlichkeit der Waffen ist, da beide Supermächte sie besitzen, 
nicht selten gepaart mit einem gleichzeitigen blinden Vertrauen in diese: Wer wird schon 
einen solch absurden Krieg wagen? Wer hätte Nutzen davon? Die Atombombe hat über 
vier Jahrzehnte den großen Krieg verhindert! Diese Angst und dieses Vertrauen beruhen 
aber auf einer sachlichen Fehleinschätzung. Die technische Möglichkeit des atomaren 
Selbstmords ist zwar unbestritten; aber die eigentliche Gefahr oder auch Domestizie­
rung der Gefahr liegen nicht so sehr in der Größe und Zahl der Waffen, sondern im 
Funktionieren oder Nichtfunktionieren eines strategischen Systems. Das atomare Patt 

6 H. Kramer, Ängste als Warnung, Bedrohung und Chance, in: Lebendiges Zeugnis 40 (1985) Heft 1, 18-26. 
7 AaO, 24. 

246 



der Supermächte nämlich entgegen der gängigen Volksmeinung nicht einfach
durch das aufbeiden Seitenvorhandene UtaleVernichtungspotential gegeben, sondern
(1UT durch das hochkomplexe und darum sehr empfindliche strategische System der
genseitigen „gesicherten Zweitschlagfähigkeit“: Auch der total vernichtete gner
konnte noch vernichtend zurückschlagen, da 1mM Kriegsfall Tro| der Verwüstung
seines Landes eın Teil seines Waffensystems (durch unverwundbare Raketenabschuß-
basen, D B. auf S-  " z zZu ortenden U-Booten) unzerstort bliebe Da diese gesicherte Fä-
higkeit ZUum „Zweitschlag“ den „Erstschlag“ unattraktiv machte, Varen beide Super-
mächte bemüht, dieses i < .g anmutende, aber doch relativ stabile System der
gegenseitigen Abschreckung aufrechtzuerhalten. Das System funktionierte eiwa
zehn Jahre
Ende der siebziger Jahre hat siıch aber der schreckungsstrategie, verursacht
durch rüstungstechnische Weiterentwicklungen, eın tiefgreifender Umbruch vollzo-
geCnNn, Der risikoarme „Erstschlag“ ist den Bereich derMöglichkeit gerückt. Die bisheri-
SC Kriegsverhinderungsstrategie ist eiıner Strategie gewichen, die auch die atomare
Kriegsführung, Ja die ‚Gewinnbarkeit“ e1ınes Atomkrieges im Auge hat
Was unter „führbarem“ und „gewinnbarem“” Atomkrieg verstehen ist, davon gibt der
kürzlich verstorbene, tür die amerikanische Militärpolitik einflußreiche Strategie-
T heoretiker Herman Ka  a Zeugnis hält trotz der veränderten Qualität der Waftften
die Fähigkeit, Kriege rAN führen und überleben„fürein! derwichtigsten Kontinuitäten
des Atomzeitalters“‘ * Und Kahn 1st bereit, einen hohen Preis ZU zahlen „Der Ex-
tremfalil mit Hunderten VoOoNn Millionen Toten und weitgehender Zerstörung würde ZWar

unvergleichliches FElend für die Menschheit bedeuten, aber nicht notwendigerweise das
Ende ihrer Geschichte. Fine Macht, dieeın ausreichendes strategisches Übergewicht
winnt, kann den Kriegwahrscheinlichüberleben, vielleicht SOXar ‚gewinnen, indem S1e
ihre Vorherrschaft zumindest vorübergehend auf den größten eil der Welt aU!:  Y
dehnt Es hat In der Geschichte schon immer führende Männer gegeben, die bereit Wd-

ren, einen hohen Preis Mittelin und enschenleben ür die Realisierung der Idee
zahlen, die Weltherrschaft übernehmen.”
Der Atomkrieg scheint nicht MUur technisch) tührbar geworden se1ın, sondern be-
stimmte amerikanische und vermutlich auch sowjetische Kreise haben offenbar
auch die innere Bereitschaft, notfalls führen Soviel steht test he Kriegsgefahr
ist se1t Beginn diesesJahrzehntsgrößergeworden. Schon 1978 hriebderdeutschePhy-
siker, Philosoph und Friedensforscher VO Weizsäcker recht pessimistisch: „Der
dritte Weltkrieg ıst wahrscheinlich Denn die Zweitschiagkapazitäten, die heute die
genseitige Abschreckung stabilisieren, veralten immer wieder: die Abschreckung ist
technisch nicht unbegrenzt stabilisiert. Der lag Onnte kommen, n dem dieser Krieg

werden könnte, und das könnte der Tag se1n, dem begonnen LU  de 410
Diese Hintergründe muß iın wWIissen, We€e  ın lan die kirchlichen Verlautbarungen der
Jüngsten Zeit verstehen will

Kirchliche Worte Atomfrage: moralische ung eiıner vorübergehenden
Abschreckungsstrategie
Um das Jahr 1983, als die politische Diskussion die Nachrüstung der NATO-Streit-

Kahn:, Nachdenken über den tomkrieg. Konflikt-Szenarios mıit simulierten Situationen ım Dienst der
C}  o A0  Friedensstrategie, Bern—München 1984, 113

Von Weizsäcker, Der bedrohnhte Friede. Politische Aufsätze 45—19; München? 1981, 496

247

der Supermächte war nämlich entgegen der gängigen Volksmeinung nicht einfach 
durch das auf beiden Seiten vorhandene totale Vernichtungspotential gegeben, sondern 
nur durch das hochkomplexe und darum sehr empfindliche strategische System der ge­
genseitigen „gesicherten Zweitschlagfähigkeitu: Auch der total vernichtete Gegner 
konnte noch total vernichtend zurückschlagen, da im Kriegsfall trotz der Verwüstung 
seines Landes ein Teil seines Waffensystems (durch unverwundbare Raketenabschuß­
basen, z. B. auf nicht zu ortenden U-Booten) unzerstört bliebe. Da diese gesicherte Fä­
higkeit zum 2weitschlagu den „Erstschlagu unattraktiv machte, waren beide Super­
mächte bemüht, dieses zwar irrsinnig anmutende, aber doch relativ stabile System der 
gegenseitigen Abschreckung aufrechtzuerhalten. Das System funktionierte etwa fünf­
zehn Jahre. 
Ende der siebziger Jahre hat sich nun aber in der Abschreckungsstrategie, verursacht 
durch rüstungstechnische Weiterentwicklungen, ein tiefgreifender Umbruch vollzo­
gen. Der risikoarme „Erstschlagu ist in den Bereich der Möglichkeit gerückt. Die bisheri­
ge Kriegsverhinderungsstrategie ist einer Strategie gewichen, die auch die atomare 
Kriegsführung, ja die ,,Gewinnbarkeitu eines Atomkrieges im Auge hat. 
Was unter „führbarem" und „gewinnbarem" Atomkrieg zu verstehen ist, davon gibt der 
kürzlich verstorbene, für die amerikanische Militärpolitik einflußreiche Strategie­
Theoretiker Herman Kahn Zeugnis. Er hält trotz der veränderten Qualität der Waffen 
die Fähigkeit, Kriege zu führen und zu überleben „für eine der wichtigsten Kontinuitäten 
des Atomzeitalters". 8 Und Kahn ist bereit, dafür einen hohen Preis zu zahlen: ,,Der Ex­
tremfall mit Hunderten von Millionen Toten und weitgehender Zerstörung würde zwar 
unvergleichliches Elend für die Menschheit bedeuten, aber nicht notwendigerweise das 
Ende ihrer Geschichte. Eine Macht, die ein ausreichendes strategisches Übergewicht ge­
winnt, kann den Krieg wahrscheinlich überleben, vielleicht sogar ,gewinnen: indem sie 
ihre Vorherrschaft - zumindest vorübergehend - auf den größten Teil der Welt aus­
dehnt. Es hat in der Geschichte schon immer führende Männer gegeben, die bereit wa­
ren, einen hohen Preis an Mitteln und Menschenleben für die Realisierung der Idee zu 
zahlen, die Weltherrschaft zu übernehmen."9 
Der Atomkrieg scheint nicht nur (technisch) führbar geworden zu sein, sondern be­
stimmte amerikanische - und vermutlich auch sowjetische - Kreise haben offenbar 
auch die innere Bereitschaft, ihn notfalls zu führen. Soviel steht fest: Die Kriegsgefahr 
ist seit Beginn dieses Jahrzehnts größer geworden. Schon 1978 schrieb der deutsche Phy­
siker, Philosoph und Friedensforscher C. F. von Weizsäcker recht pessimistisch: ,,Der 
dritte Weltkrieg ist wahrscheinlich. Denn die Zweitschlagkapazitäten, die heute die ge­
genseitige Abschreckung stabilisieren, veralten immer wieder; die Abschreckung ist 
technisch nicht unbegrenzt stabilisiert. Der Tag könnte kommen, an dem dieser Krieg 
gewonnen werden könnte, und das könnte der Tag sein, an dem er begonnen würde."10 

Diese Hintergründe muß man wissen, wenn man die kirchlichen Verlautbarungen der 
jüngsten Zeit verstehen will. 

4. Kirchliche Worte zur Atomfrage: die moralische Duldung einer vorübergehenden 
Abschreckungsstrategie 

Um das Jahr 1983, als die politische Diskussion um die Nachrüstung der NAlO-Streit-

8 H. Kahn, Nachdenken über den Atomkrieg. Konflikt-Szenarios mit simulierten Situationen im Dienst der 
Friedensstrategie, Bern-München 1984, 113. 

9 AaO. 
10 C. F. von Weizsäcker, Der bedrohte Friede. Politische Aufsätze 1945-1981, München2 1981, 496. 

247 



den Höhepunkt erreicht hatte, veröftentlichten mehrere Bischotskonterenzen
Hirtenschreiben ThemaAtomkriegundAtomrüstung, indenen dieoffizielle
liche seit 1USXII reziıplert und aufdie aktuelle rüstungstechnischeundpolitische
Situation angewandt wurde Wir tfinden fast allen Hirtenschreiben dieser Zwel
quası Pflichtzitate. Das ein! betrifft die Anwendung der Atomwaffen, das andere die
ÄAtomrüstung Zitiert wird das Il Vatikanische Onzil S  er Aur der
Atomkrieg, sondern jede Form eines talen Krieges verurteilt „Jede Kriegshandlung,
die auf die ernichtung ganzer Städte derweıter Gebiete und ihrer Bevölkerung unter-
schiedslos abstellt, ıst eın Verbrechen BEN Gottund8  U den Menschen, das fest und
entschieden verwerfen 15  t"11

wird gelegentlich bezweitelt, mıt diesem Verdikt Jede kriegerische Anwendung
atomarer Waften gemeint seın csoll der Tat ist die Frage ob jeder Einsatz
Kampfmittel notwendigerweise „dieVernichtunggSanz! derweiıterGebiete und
ihrer Bevölkerung“ bedeutet, fehernaturwissenschaftlicher alc theo-
logisch-ethischer Na  E ber Onkonkreter moderner Kriegsbilder und An-
betracht der fast zwangsläufigen Eskalation bei der Verwendung von Kernwaftften,
scheint 05 doch fasct mit Hilfe kasuistischer Spitzfindigkeiten möglich seın, 15r-
gendeinen Atomwaffengebrauch von der Verurteilung des Konzils auszunehmen.
Der Pastoralbrief der amerikanischen Bischotskonferenz, der neben dem Hirtenbrief
der westdeutschen Bischofskonferenz der Offentlichkeit die größte Beachtung e_

fuhr, bezieht sehr deutlich Stellung. Er verwirtt jeden Einsatz Waffen
gezenN die Zivilbevölkerung. Er verurteilt zweitens lerEindeutigkeit den Ersteinsatz
nuklearer Waffen Und drittens bezweiteln die Bischöte die Möglichkeit eines begrenz-
ten, aufmilitärische Ziele beschränkten Atomkriegs dermaßen, dies einererurtei-
Jung auch des begrenzten Nuklearkriegs gleichkommt. Wörtlich heißt .  PS:! „D  je Beweis-
ast liegt bei denen, die behaupten, eine sinnvolle Begrenzung möglich cej 12 Und
weiıter: „Es muß eınen deutlichen Öffentlichen Widerstand HCR das Gerede ‚ge-
winnbaren‘ Nuklearkrieg derTE unrealistische Erwartungen auf ‚Überleben‘ eines
nuklearen Schlagabtausches und gegen Strategien eınes ‚langandauernden‘ Atomkrie-
Sgeben. Wirwenden gensolches Gerede Wirwollen dieÖffentlichkeit einer
Haltung ermutigen, die eindeutige Grenzen das Handeln UNnserTer eigenen Regierung
und anderer Regierungen In Sachen Nuklearpolitik setzt 416
DieVerwerfung jeder totalen, unterschiedslos Menschen ausrottendenKriegshandlung
durch Konzil und Bischofsbriefe ist nichtIl Schon 1USXIl welst unmißiverständlich
darauf hin, auch 1m Verteidigungstall, entsprechend der Lehre „gerechten
Krie:  B, das PrinzipderVerhältnismäßigkeit „Wenndie Schäden, dieer (scil derVer-
teidigungskrieg) nach sichzieht, unvergleichlich größersind als dieder ‚geduldeten Un-
gerechtigkeit‘ verpflichtet se1n, die ‚Ungerechtigkeit auf sich nehmen““!*
Es ist erstaunlich, diese eigentlich cselbstverständliche ethische Grundposition ka-
tholischer Theologie nicht Ur vielen Gläubigen, sondern offenbar auch manchen
Theologen und Seelsorgern nicht bekannt Ist Die VOT mmunistischer Welt-
herrschaft 1st bisweilen größer als die VOT dem Atomkrieg dieses emotionale

11 Il Vat ‚ONC. 8  OL
Zitiert nach: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.). Bischöfe Frieden. Stimmen der
Weltkirche 1 2 Bonn' 1983,

Wn O a d  A.-E Utz LE Groner (Hg.  S ufbau undEntfal des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Pius
XAH., Freiburg/Schweiz 21954, Nr. 2.366.

kräfte den Höhepunkt erreicht hatte, veröffentlichten mehrere Bischofskonferenzen 
Hirtenschreiben zum Thema Atomkrieg und Atomrüstung, in denen die offizielle kirch­
liche Lehre seit Pius XII. rezipiert und auf die aktuelle rüstungstechnische und politische 
Situation angewandt wurde. Wir finden in fast allen Hirtenschreiben dieser Jahre zwei 
quasi Pflichtzitate. Das eine betrifft die Anwendung der Atomwaffen, das andere die 
Atomrüstung. Zitiert wird das II. Vatikanische Konzil. Mit ihm wird nicht nur der 
Atomkrieg, sondern jede Form eines totalen Krieges verurteilt: "Jede Kriegshandlung, 
die auf die Vernichtung ganzer Städte oder weiter Gebiete und ihrer Bevölkerung unter­
schiedslos abstellt, ist ein Verbrechen gegen Gott und gegen den Menschen, das fest und 
entschieden zu verwerfen ist."11 

Es wird gelegentlich bezweifelt, daß mit diesem Verdikt jede kriegerische Anwendung 
atomarer Waffen gemeint sein soll. In der Tat ist die Frage, ob jeder Einsatz atomarer 
Kampfmittel notwendigerweise ,,die Vernichtung ganzer Städte oder weiter Gebiete und 
ihrer Bevölkerungu bedeutet, streng genommen, eher naturwissenschaftlicher als theo­
logisch-ethischer Natur. Aber im Kontext konkreter moderner Kriegsbilder und in An­
betracht der fast zwangsläufigen Eskalation bei der Verwendung von Kernwaffen, 
scheint es doch fast nur mit Hilfe kasuistischer Spitzfindigkeiten möglich zu sein, ir­
gendeinen Atomwaffengebrauch von der Verurteilung des Konzils auszunehmen. 
Der Pastoralbrief der amerikanischen Bischofskonferenz, der neben dem Hirtenbrief 
der westdeutschen Bischofskonferenz in der Öffentlichkeit die größte Beachtung er­
fuhr, bezieht sehr deutlich Stellung. Er verwirft erstens jeden Einsatz atomarer Waffen 
gegen die Zivilbevölkerung. Er verurteilt zweitens in aller Eindeutigkeit den Ersteinsatz 
nuklearer Waffen. Und drittens bezweifeln die Bischöfe die Möglichkeit eines begrenz­
ten, auf militärische Ziele beschränkten Atomkriegs dermaßen, daß dies einer Verurtei­
lung auch des begrenzten Nuklearkriegs gleichkommt. Wörtlich heißt es: 0 Die Beweis­
last liegt bei denen, die behaupten, daß eine sinnvolle Begrenzung möglich sei.u12 Und 
weiter: "Es muß einen deutlichen öffentlichen Widerstand gegen das Gerede vom ,ge­
winnbaren' Nuklearkrieg oder gegen unrealistische Erwartungen auf ,Überleben' eines 
nuklearen Schlagabtausches und gegen Strategien eines ,langandauernden' Atomkrie­
ges geben. Wir wenden uns gegen solches Gerede. Wir wollen die Öffentlichkeit zu einer 
Haltung ermutigen, die eindeutige Grenzen für das Handeln unserer eigenen Regierung 
und anderer Regierungen in Sachen Nuklearpolitik setzt."13 
Die Verwerfung jeder totalen, unterschiedslos Menschen ausrottenden Kriegshandlung 
durch Konzil und Bischofsbriefe ist nicht neu. Schon Pius XII. weist unmißverständlich 
darauf hin, daß auch im Verteidigungsfall, entsprechend der Lehre vom "gerechten 
Kriegu, das Prinzip der Verhältnismäßigkeit gilt: nWenn die Schäden, die er (seil. der Ver­
teidigungskrieg) nach sich zieht, unvergleichlich größer sind als die der ,geduldeten Un­
gerechtigkeit: kann man verpflichtet sein, die ,Ungerechtigkeit auf sich zu nehmen'.u14 

Es ist erstaunlich, daß diese eigentlich selbstverständliche ethische Grundposition ka­
tholischer Theologie nicht nur vielen Gläubigen, sondern offenbar auch manchen 
Theologen und Seelsorgern nicht bekannt ist. Die Angst vor kommunistischer Welt­
herrschaft ist bisweilen größer als die vor dem Atomkrieg. Mag dieses emotionale 

11 II. Vat. Conc. GS 80. 
12 Zitiert nach: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Bischöfe zum Frieden. Stimmen der 

Weltkirche 19, Bonn2 1983, 66. 
13 AaO, 60. 
14 A.-F. Utz - ].-F. Groner (Hg.), Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Pius 

XII., Freiburg/Schweiz 21954, Nr. 2366. 

248 



Angstgefühl verständlichseındernicht, RS berechtigt jedenfallsnicht, der Mitwirkung
einem atomaren Krieg einen ethisch legitimierten Vorzug zZz.u geben VOLT dem Frleiden

kommunistischerDiktatur. Dennhınterdem Slogan „Lieberro[ als TOTt und hinterdem
diesem Zusammenhang oft zitierten Schillerwort „Das Leben ist der u ter höchtes

nicht!“ und hinter dem Argument, den Christen selbst das Ende derMenschheit
ebensowenig eine Katastrophe se1 wIıe der persönliche Tod, verbirgt S1IC. schlechtweg
2e1n Denkfehler. Mit dieserArgumentationkönnteINaschließlich den Mord rechtterti-

ist richtig: Der Tod ıst nur) eın physisches aber unberechtigt herbeizu-
führen, ist 21n moralischesÜbel Denn die ethischeFragestellung betrifft In unserem Zu-
sammenhang nicht das Sterben, sondern das Töten, wobei keineswegs jedes Töten
pazifistisch verworten werden csoll
ach durchgängiger theologischer Iradition ist jedenfalls bei der individuellen WIe bei
der kollektivenehrdie Verhältnismäßigkeit ZUu wahren übrigen sind talsche
Vorstellungen über den Atomtod weit verbreitet. Nur e1n geringer TOzentsa der 1n
einem partiellen der globalen Atomkrieg Sterbenden hätte einen plötzlichen Tod Die
Mehrzahl hätte Leiden z1 erdulden, die enen der Folter totalitären Diktaturen 1ın
nichts nachstünden. Dem Seelsorger ist PS jedem Falle verwehrt, eine Angst dadurch
ZU bewältigen, s1e SCH eine andere ausspielt. Die Beantwortung ethischer Fra-
gn kann nicht gut Von einer jeweiligen Angst abhängen.
rotz der moralischen Verurteilung des Einsatzes Atomwaffen und obgleich die
Kriegsgefahr größer geworden ist, konnte sich die irche bisher nicht dazu entschlie-
Bßen, jede Beibehaltung dervorhandenen Atomrüstung Zwecke derAbschreckung
pauschal verurteilen. Freilich wird auch die bloße Atomrüstung G  e.ü verharmlost,
sondernunterstrenge Bedingungengestellt; s1ie wirdnicht in sichgerechtfertigt, sondern
vorübergehend toleriert. Darauf bezieht sich das zweiıte „Pflichtzitat“ den genannten
Hirtenschreiben. von 'aps! Johannes Pauıl Il einer Ansprache V der

Juni 19872 DerWortlaut: „UnterdengegenwärtigenBedingungen eiıne
aufdem Gleichgewicht beruhende Abschreckung natürlich nicht als eın jel S]'
sondern als eın Abschnitt auf dem Weg einer fortschreitenden Abrüstung noch
moralisch annehmbar gehalten werden. Um jedoch den Frieden sicherzustellen, ist
unerläßlich, “n sich nicht miıt einem Minimum zufrieden gibt, das immer VCd
einer wirklichen Explosionsgefahr belastet 1st 415 Die meisten Hirtenbriefe gehen 140U5-
führlich auf die einschränkenden Bedingungen ein, enen auch eine Abschreckungs-
strategie unterwortfen ist Die amerikanischen, die niederländischen, die irischen und
englischen Bischöte scheuen sich nicht, a  einigen Punkten dieherrschende beziehungs-
welse geplante Abschreckungsstrategie der NATO zZzu kritisieren.

drängt sich natürkhch spontan die Frage auf, ob glaubhafte Abschreckung mit Atom-
wafftfen cht auch notwendigerweise die Bereitschaft ihrem Einsatz einschließt. In
diesem Zusammenhang führen die niederländischen Bischöfe ihrem Hirtenbriet
eınen aufschlußreichen Gedanken Das Abschreckungsdilemma läßt sich Ja, Urz
formuliert, auf die folgende Formel bringen: Atomare Abschreckung ist entweder 19760

wirksam, bei ehlender Bereitschaft, notftfalls die Drohung auch Z verwirklichen,
der S1Ie ıst unmoralisch, dann nämlich, We' diese Bereitschaft vorhanden iıst Also
scheint cdas Dilemma unlösbar. Nun drängt sich Ogisc. betrachtet doch eine LÖö-
SUNM. auf, nämlich der (unter Umständen einseitige) Verzicht auf Abschreckung Das
würde bedeuten, beispielsweise die Völker des Westens auf jeden militärischen

15 /Zitiert nach ( )sservatore Romano (Dt. Ausgabe) (30.

240

., 
Angstgefühl verständlich sein oder nicht, es berechtigt jedenfalls nicht, der Mitwirkung 
an einem atomaren Krieg einen ethisch legitimierten Vorzug zu geben vor dem Erleiden 
kommunistischer Diktatur. Denn hinter dem Slogan: "Lieber tot als rotlu und hinter dem 
in diesem Zusammenhang oft zitierten Schillerwort: "Das Leben ist der Güter höchtes 
nichtlu und hinter dem Argument, daß für den Christen selbst das Ende der Menschheit 
ebensowenig eine Katastrophe sei wie der persönliche Tod, verbirgt sich schlechtweg 
ein Denkfehler. Mit dieser Argumentation könnte man schließlich den Mord rechtferti­
gen. Es ist richtig: Der Tod ist (nur) ein physisches Übel; aber ihn unberechtigt herbeizu­
führen, ist ein moralisches Übel. Denn die ethische Fragestellung betrifft in unserem Zu­
sammenhang nicht das Sterben, sondern das Töten, wobei keineswegs jedes Töten 
pazifistisch verworfen werden soll. 
Nach durchgängiger theologischer Tradition ist jedenfalls bei der individuellen wie bei 
der kollektiven Notwehr die Verhältnismäßigkeit zu wahren. Im übrigen sind falsche 
Vorstellungen über den Atomtod weit verbreitet. Nur ein geringer Prozentsatz der in 
einem partiellen oder globalen Atomkrieg Sterbenden hätte einen plötzlichen Tod. Die 
Mehrzahl hätte Leiden zu erdulden, die denen der Folter in totalitären Diktaturen in 
nichts nachstünden. Dem Seelsorger ist es in jedem Falle verwehrt, eine Angst dadurch 
zu bewältigen, daß er sie gegen eine andere ausspielt. Die Beantwortung ethischer Fra­
gen kann nicht gut von einer jeweiligen Angst abhängen. 
Trotz der moralischen Verurteilung des Einsatzes von Atomwaffen und obgleich die 
Kriegsgefahr größer geworden ist, konnte sich die Kirche bisher nicht dazu entschlie­
ßen, jede Beibehaltung der vorhandenen Atomrüstung zum Zwecke der Abschreckung 
pauschal zu verurteilen. Freilich wird auch die bloße Atomrüstung nicht verharmlost, 
sondern unter strenge Bedingungen gestellt; sie wird nicht in sich gerechtfertigt, sondern 
vorübergehend toleriert. Darauf bezieht sich das zweite "Pflichtzitat" in den genannten 
Hirtenschreiben. Es stammt von Papst Johannes Paul II. aus einer Ansprache vor der 
UNO am 14. Juni 1982. Der Wortlaut: "UnterdengegenwärtigenBedingungenkanneine 
auf dem Gleichgewicht beruhende Abschreckung - natürlich nicht als ein Ziel an sich, 
sondern als ein Abschnitt auf dem Weg einer fortschreitenden Abrüstung - noch für 
moralisch annehmbar gehalten werden. Um jedoch den Frieden sicherzustellen, ist es 
unerläßlich, daß man sich nicht mit einem Minimum zufrieden gibt, das immer von 
einer wirklichen Explosionsgefahr belastet ist.1115 Die meisten Hirtenbriefe gehen aus­
führlich auf die einschränkenden Bedingungen ein, denen auch eine Abschreckungs­
strategie unterworfen ist. Die amerikanischen, die niederländischen, die irischen und 
englischen Bischöfe scheuen sich nicht, in einigen Punkten die herrschende beziehungs­
weise geplante Abschreckungsstrategie der NAlO zu kritisieren. 
Es drängt sich natürlich spontan die Frage auf, ob glaubhafte Abschreckung mit Atom­
waffen nicht auch notwendigerweise die Bereitschaft zu ihrem Einsatz einschließt. In 
diesem Zusammenhang führen die niederländischen Bischöfe in ihrem Hirtenbrief 
einen aufschlußreichen Gedanken aus. Das Abschreckungsdilemma läßt sich ja, kurz 
formuliert, auf die folgende Formel bringen: Atomare Abschreckung ist entweder un­
wirksam, bei fehlender Bereitschaft, notfalls die Drohung auch zu verwirklichen, -
oder sie ist unmoralisch, dann nämlich, wenn diese Bereitschaft vorhanden ist. Also 
scheint das Dilemma unlösbar. Nun drängt sich - logisch betrachtet - doch eine Lö­
sung auf, nämlich der (unter Umständen einseitige) Verzicht auf Abschreckung. Das 
würde bedeuten, daß beispielsweise die Völker des Westens auf jeden militärischen 

15 Zitiert nach Osservatore Romano (Dt. Ausgabe) (30.7.1982). 

249 



Schutz verzichten und das Z Wa große, aber immer noch geringere der Kompara-
t1vV ist Z beachten!) kommunistischer Herrschaft nehmen, un das mögliche,
ochgrößereÜbel desAtomkriegeszu vermeiden. Dagegengeben die niederländischen
Bischöfe bedenken, uch diese Option keineswegs mıit Sicherheit die Kriegsge-
tahrbannt uch eın einseitigerAbrüstungsprozeß übergangsweise durch Unsi-
cherheitszonen der Instabilität, die ZUTIN Krieg provozieren könnten. ıeBischöfe wort-
lich „D  je Öölker mMUssen die Abschreckung abschaffen, aber das kann cht plötzlich
der einseltig geschehen, weil e1ne schnelle Demontage Getahren mıiıt csich bringt
uch eın abrupter Eingriff das Abschreckungsgleichgewicht muß auf seine morali-
sche Zulässigkeit geprüft werden. Abrüstung, Abtakelung des Abschreckungssystems
wird ein vorsichtig geführter Prozeß Seın muUusSsen  a

DpastoraleHerausforderungzwischen Grundsatzfragenund Ermessensfragen und
Grenze der Machbarkeit

Im theologisch-seelsorglichen Gespräch, VOT lemaber ın Katechese und Gottesdienst,
sind daher Behutsamkeit und Zurückhaltung angezelgt, wenn PSs 1e Frage geht, WIeE
der Friede politisch besser sichern ist Die (irenze zwischen theologischen Grund-
satzpositionen und politischen Ermessensentscheidungen ist icht immer leicht AUSZU-
machen. Von vielen asisgruppen der kirchlichen Friedensbewegung zu Beginn dieses
ahrzehnts wurden nicht selten Standpunkte politischen Ermessens mıit theologischem
Anspruch Auch manche „Friedensgottesdienste” sind von daher Frage
stellen. Besonders der Evangelischen Kirche Deutschland kam zu heftigen Kon-
TOVersen. Entgegen den enkschriften und Verlautbarungen der Leitungsgremien der

Evangelische Kirche Deutschland) erklärten reformierte calvinistische)
kirchliche Gruppen, aberauchvielevon retormierterTheologiebeeinflußte lutherische
Theologen den Standpunkt der absoluten Ablehnung jeder atomarenAbschreckung
einem unabdingbaren Bekenntnis, dessen Verweigerung einer Glaubens-
verleugnung gleichkäme. Hier scheint eıne bedenkliche Vermischung vVon theologi-
schem Bekenntnis und politischem Ermessen vorzuliegen.**
Die Grenze zwischen Glauben und Politik freilich nicht SO verstanden werden, als
onne das esamte -  S  ]  I'€ der Politik christlichen Glauben und den ihm implizier-
ten Forderungen und mperativen abgeschnitten werden, der als hätte, wıe bisweilen
behauptet wird, die Bergpredigt schlicht gar nichts mıit Politik zu kine solche Iren-

hat der Geschichte des deutschen Protestantismus ZUu verhängnisvollen Folgen
geführt Erst durch den Schock der Nazi-Zeit und der „deutschchristlichen“ Theologie
hat sich die protestantische Theologie Deutschland Von den gendieser absoluten
Scheidung Glaube und (politischer) Et  - erholt und scheint unmehr 1Ns andere
Fxtremumgeschlagen zu seın, sehr, selbstkritischetimmenevangelischerTheo-
logie aufdas „sola tide“ ausgedrückten Uranliegen der Reformationeriınnern und die
evangelische eologie VOT „politischem Pelagianismus“ warnen.?

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz H8)« Bischöfe Frieden, Stimmen der Weltkirche
1 F Bo! 1983,

den theologischen Hintergründen der evangelischen Atomwaffendiskussion Deutschland
Kalesse, Atomwatten Herausforderung der Moraltheologie.SUntersuchung den theologischen
rundlagen derDiskussion der Evangelischen Kirche in Deutschland den}Jahren Ein ökume-

Bouman, Der Glaubendas Menschenmögliche. DerÖkumenische der und der Friede,
Institut Moraltheologie der Katholisch-Theologischen Hochschule, 19  n

Gießen 1984, bes. H und tf

250

Schutz verzichten und das zwar große, aber immer noch geringere Übel (der Kompara­
tiv ist zu beachtenl) kommunistischer Herrschaft in Kauf nehmen, um das mögliche, 
noch größere Übel des Atomkrieges zu vermeiden. Dagegen geben die niederländischen 
Bischöfe zu bedenken, daß auch diese Option keineswegs mit Sicherheit die Kriegsge­
fahr bannt. Auch ein einseitiger Abrüstungsprozeß führte übergangsweise durch Unsi­
cherheitszonen der Instabilität, die zum Krieg provozieren könnten. Die Bischöfe wört­
lich: nDie Völker müssen die Abschreckung abschaffen, aber das kann nicht plötzlich 
oder einseitig geschehen, weil eine so schnelle Demontage Gefahren mit sich bringt. 
Auch ein abrupter Eingriff in das Abschreckungsgleichgewicht muß auf seine morali­
sche Zulässigkeit geprüft werden. Abrüstung, Abtakelung des Abschreckungssystems 
wird ein vorsichtig geführter Prozeß sein müssen .• -."17 

5. Die pastorale Herausforderung zwischen Grundsatzfragen und Ermessensfragen und 
die Grenze der Machbarkeit 
Im theologisch-seelsorglichen Gespräch, vor allem aber in Katechese und Gottesdienst, 
sind daher Behutsamkeit und Zurückhaltung angezeigt, wenn es um die Frage geht, wie 
der Friede politisch besser zu sichern ist. Die Grenze zwischen theologischen Grund­
satzpositionen und politischen Ermessensentscheidungen ist nicht immer leicht auszu­
machen. Von vielen Basisgruppen der kirchlichen Friedensbewegung zu Beginn dieses 
Jahrzehnts wurden nicht selten Standpunkte politischen Ermessens mit theologischem 
Anspruch vertreten. Auch manche nFriedensgottesdienste" sind von daher in Frage zu 
stellen. Besonders in der Evangelischen Kirche in Deutschland kam es zu heftigen Kon­
troversen. Entgegen den Denkschriften und Verlautbarungen der Leitungsgremien der 
EKD ( = Evangelische Kirche in Deutschland) erklärten reformierte ( = calvinistische) 
kirchliche Gruppen, aber auch viele von reformierter Theologie beeinflußte lutherische 
Theologen den Standpunkt der absoluten Ablehnung jeder atomaren Abschreckung zu 
einem für Christen unabdingbaren Bekenntnis, dessen Verweigerung einer Glaubens­
verleugnung gleichkäme. Hier scheint eine bedenkliche Vermischung von theologi­
schem Bekenntnis und politischem Ermessen vorzuliegen.18 

Die Grenze zwischen Glauben und Politik darf freilich nicht so verstanden werden, als 
könne das gesamte Feld der Politik vom christlichen Glauben und den in ihm implizier­
ten Forderungen und Imperativen abgeschnitten werden, oder als hätte, wie bisweilen 
behauptet wird, die Bergpredigt schlicht gar nichts mit Politik zu tun. Eine solche Tren­
nung hat in der Geschichte des deutschen Protestantismus zu verhängnisvollen Folgen 
geführt. Erst durch den Schock der Nazi-Zeit und der ndeutschchristlichen" Theologie 
hat sich die protestantische Theologie in Deutschland von den Folgen dieser absoluten 
Scheidung von Glaube und (politischer) Ethik erholt und scheint nunmehr ins andere 
Extrem umgeschlagen zu sein, so sehr, daß selbstkritische Stimmen evangelischer Theo­
logie auf das im ,,sola fide" ausgedrückten Uranliegen der Reformation erinnern und die 
evangelische Theologie vor „politischem Pelagianismus" warnen.19 

17 Vgl. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Bischöfe zum Frieden, Stimmen der Weltkirche 
19,Bonn2 1983,144. 

18 Zu den theologischen Hintergründen der evangelischen Atomwaffendiskussion in Deutschland vgl.: W. 
Kalesse, Atomwaffen als Herausforderung der Moraltheologie. Eine Untersuchung zu den theologischen 
Grundlagen der Diskussion der Evangelischen Kirche in Deutschland in den fünfziger Jahren. Ein ökume­
nischer Beitrag. Linz: Institut für Moraltheologie an der Katholisch.:rheologischen Hochschule, 1985. 

19 Vgl./. Bouman, Der Glaube an das Menschenmögliche. Der Ökumenische Rat der Kirchen und der Friede, 
Gießen 1984, bes. 31 ff und 48 ff. 

250 



Katholische Theologie ware  V gut beraten, sie, Aaus der wechselvollen und kon-
trastreichen Dynamik protestantischer Theologiegeschichte lernend, das eine wWwI1Ie das
andere Extrem vermiede. Während die „politische Theologie“ der sechzigerJahre et{was

einseitig auf die Machbarkeit des Friedens ausgerichtet scheint neuerdings
DrewermannVon sSeIinNem tiefenpsychologischen Ansatz her ebenso einseltig das JIun

und Machen des Friedens tal in Frage stellen Zzu wollen. Er spielt Religion un! FEthik
gegeneinander Will das hristentum ZUIHZN Frieden beitragen, muß €  PS seinem
religiösen Ursprung zurückkehren und sich weigern, clie (Grenzen des Religiösen ın 11-
gendeiner Weise Richtung eines thischen Pragmatismus zl überschreiten “?9 Nichts
hält Drewermann Von en, wIıe sagt, „salbungsvollen der atemlos ‚aktuellen‘ Erklä-
rungen derKirchenZ.U Frieden . f weil die Religion sich selberan clie Aktualitätsbe-
dürfnisse der Zeit prostitulert, wenn S1e sich ermißt, mehr ‚Machbares’ wissen als
die kompetenten ‚Macher‘ 21 Mıiıt ethischen itteln se1l clie Frage des Krieges nıcht

lösen.?? Krieg se]l MUur: mut geistigen Mitteln rAl überwinden.“ Die Religion sollte Aus-
künf:! ber das Machbare verweigern und sich „Von innen her den Kräften des Un-
terbewußte  n  A erneuern.“* UDrewermann tut, nımmt IinNnan wörtlich, nichts Geringe-
res, als daß christliche Et+hik überhaupt 1n ragestellt. berals Korrektivverstanden,

einen notwendigen Akzent SC} den bisweilen allzu großen Glauben die
Machbarkeit Gerade der derzeitigen Friedensdiskussion ist wichtig, sich
daran z erinnern, der ndikativ des Evangeliums dem mperativ vorgeordnet
bleibt:; Friede christlich verstanden zuerst Gabe, dann Aufgabe ist
Das gilt auch VO!] der oft allzu kurzschlüssig gedeuteten Bergprdigt Diese wird völlig
mißverstanden, F S1E als isoliertes, VC( der Person Jesu ablösbares kasuistisches
Handlungsgesetz aufgefaßt WIT'  d. Sie hat ihren Sinn Aur1m Kontext derNachfolge Jesu.
Den provozierenden Imperativen der Bergpredigt geht der Indikativ der angekündigten
Nähe der Gottesherrschaft VOLIaus.
Im rechten Verständnis VOI Indikativ und mperativ liegt arum auch der Schlüssel
eine überzeugende christliche Antwort auf die Kriegsangst.
Die eigentliche Ursache für 1€e Friedensbedrohung liegt Ja nicht Im Rüstungspotential,
sondern 1Im unfriedlichen Menschen, seıiınen ideologischen, politischen un! wirtschaft-
lichen Gegensätzen, Ungerechtigkeit und Unfreiheit. ıne effektive Abrüstung der
Waften wird immer 1Ur dem Maße möglich se1n, wıe der Mensch abgerüstet wird
Darum ist vollkommen logisch, wenn Weizsäcker meınt, die bschaf-
fung der Atomwaften cht SO cehr der Weg zZuU Welt£frieden ist als vielmehr 1e Folge
desselben. Die Entschärfung der Waffen macht UT einen eil dessen aQus, Ader bibli-
sche, das eil des ZaAaNnZEN Menschen umtassende Begrift Schalom meiınt. Wenn dem
aber ist, dann kann der primäre itrag der Christenheit Zur: Angstüberwindung
cht hektischen Friedensaktivitäten bestehen, sondern ım ugnis des Heilswirkens
Gottes durch glaubwürdige Selbstdarstellung. Die entscheidendeorist nicht ım
Jun, sondern ım Sein der Christen geben. Je mehr Kirche S1e Jber ist, desto mehr

s1eZU' riedenbei Letztlich ıst diepolitischste des Glaubens SEe1INEe scheinbar
unpolitische.

Drewermann, Der Krieg und Christentum. Von der Ohnmacht und Notwendigkeit des Jigiösen,Regensburg“ 1984,
AaQ, 3

aaQ,
23 aaQ,

AaÖO,

251

"' 

Katholische Theologie wäre gut beraten, wenn sie, aus der wechselvollen und kon­
trastreichen Dynamik protestantischer Theologiegeschichte lernend, das eine wie das 
andere Extrem vermiede. Während die "politische Theologieu der sechziger Jahre etwas 
zu einseitig auf die Machbarkeit des Friedens ausgerichtet war, scheint neuerdings 
E. Drewermann von seinem tiefenpsychologischen Ansatz her ebenso einseitig das Tun 
und Machen des Friedens total in Frage stellen zu wollen. Er spielt Religion und Ethik 
gegeneinander aus: Will das Christentum zum Frieden beitragen, so muß es "zu seinem 
religiösen Ursprung zurückkehren und sich weigern, die Grenzen des Religiösen in ir­
gendeiner Weise in Richtung eines ethischen Pragmatismus zu überschreiten.u2o Nichts 
hält Drewermann von den, wie er sagt, "salbungsvollen oder atemlos ,aktuellen' Erklä­
rungen der Kirchen zum Frieden . . ., weil die Religion sich selber an die Aktualitätsbe­
dürfnisse der Zeit prostituiert, wenn sie sich vermißt, mehr ,Machbares' zu wissen als 
die kompetenten ,Macher' . . .u21 Mit ethischen Mitteln sei die Frage des Krieges nicht 
zu lösen. 22 Krieg sei nur mit geistigen Mitteln zu überwinden. 23 Die Religion sollte Aus­
künfte über das Machbare verweigern und sich "von innen her aus den Kräften des Un­
terbewußten" erneuern. 24 Drewermann tut, nimmt man ihn wörtlich, nichts Geringe­
res, als daß er christliche Ethik überhaupt in Frage stellt. Aber als Korrektiv verstanden, 
vermag er einen notwendigen Akzent gegen den bisweilen allzu großen Glauben an die 
Machbarkeit zu setzen. Gerade in der derzeitigen Friedensdiskussion ist es wichtig, sich 
daran zu erinnern, daß der Indikativ des Evangeliums dem Imperativ vorgeordnet 
bleibt; daß Friede - christlich verstanden - zuerst Gabe, dann Aufgabe ist. 
Das gilt auch von der oft allzu kurzschlüssig gedeuteten Bergprdigt. Diese wird völlig 
mißverstanden, wenn sie als isoliertes, von der Person Jesu ablösbares kasuistisches 
Handlungsgesetz aufgefaßt wird. Sie hat ihren Sinn nur im Kontext der Nachfolge Jesu. 
Den provozierenden Imperativen der Bergpredigt geht der Indikativ der angekündigten 
Nähe der Gottesherrschaft voraus. 
Im rechten Verständnis von Indikativ und Imperativ liegt darum auch der Schlüssel für 
eine überzeugende christliche Antwort auf die Kriegsangst. 
Die eigentliche Ursache für die Friedensbedrohung liegt ja nicht im Rüstungspotential, 
sondern im unfriedlichen Menschen, seinen ideologischen, politischen und wirtschaft­
lichen Gegensätzen, in Ungerechtigkeit und Unfreiheit. Eine effektive Abrüstung der 
Waffen wird immer nur in dem Maße möglich sein, wie der Mensch abgerüstet wird. 
Darum ist es vollkommen logisch, wenn C. F. von Weizsäcker meint, daß die Abschaf­
fung der Atomwaffen nicht so sehr der Weg zum Weltfrieden ist als vielmehr die Folge 
desselben. Die Entschärfung der Waffen macht nur einen Teil dessen aus, was der bibli­
sche, das Heil des ganzen Menschen umfassende Begriff Schalom meint. Wenn dem 
aber so ist, dann kann der primäre Beitrag der Christenheit zur Angstüberwindung 
nicht in hektischen Friedensaktivitäten bestehen, sondern im Zeugnis des Heilswirkens 
Gottes durch glaubwürdige Selbstdarstellung. Die entscheidende Antwort ist nicht im 
Tun, sondern im Sein der Christen zu geben. Je mehr Kirche sie selber ist, desto mehr 
trägt sie zum Frieden bei. Letztlich ist die politischste Kraft des Glaubens seine scheinbar 
unpolitische. 

20 E. Drewermann, Der Krieg und das Christentum. Von der Ohnmacht und Notwendigkeit des Religiösen, 
Regensburg21984, 230. 

21 AaO, 348. 
22 Vgl. aaO, 281. 
23 Vgl. aaO, 323. 
24 AaO, 352. 

251 


