£~

WALTER KALESSE

Die Atomangst — eine Herausforderung
fiir den Seelsorger

Die gegenwiirtige Angst vor atomarer Bedrohung ist in den Zusammenhang der kritischen Verarbei-
tung von Angsten iiberhaupt hineinzustellen. Der Verfasser leistet dazu in diesem Aufsatz einen Bei-
tragdurchknappelnformation iiber das Problem der Abschreckungsstrategien sowieiiber diesbeziig-
lichekirchliche Stellungnahmen. Gefordert ist Behutsamkeit des Urteils, das umdie Schwierigkeit der
Entscheidungzwischen Grundsatzpositionen und Ermessensfragen weif3, wie der Friede politisch bes-
ser zu sichern sei. Die Kraft christlichen Glaubens an die unserem Tun vorausgehende Zusage des
Evangeliums vermag sowohl vor einseitiger Betonung politischer Machbarkeit des Friedens als auch
vor verhingnisvoller Trennung von Religion und Ethik zu bewahren. (Redaktion)

1. Die Verlagerung der Kriegsangst durch die Katastrophe von Tschernobyl

Die fast zwanzig Jahre lang verdringte Angst vor einem atomaren Krieg hat, verursacht
durch eine neue riistungstechnische und strategische Situation, zu Beginn dieses Jahr-
zehnts weite Kreise der Bevolkerung, jedenfalls der westlichen Hemisphire, neu erfaf3t.
Der Verfall der bisherigen Abschreckungsstrategie und die umstrittene nukleare Nach-
riistung der NATO haben das Bewuf3tsein von der realen Méglichkeit eines Atom-
krieges verstirkt. AuBBerungen fithrender westlicher Politiker und Militérs iiber die Be-
grenzbarkeit, Fiihrbarkeit und Gewinnbarkeit eines atomaren Krieges taten ein iibriges.
Durch die Atomreaktor-Katastrophe von Tschernobyl 1986 verlagerte sich die Angst.
DieBesorgnis iiber die Unbeherrschbarkeit und die nachteiligen Folgen der wirtschaftli-
chen Nutzung der Kernenergie scheint zur Zeit subjektiv gréfer zu sein als die Kriegs-
angst. Aber dasbesagt nichts iiber die objektive GréBe der Gefahren. Esist nimlich kei-
neswegs selbstverstindlich, daB objektive Bedrohungen und subjektive Angste
einander entsprechen. P. Parin! spricht in diesem Zusammenhang von einer Verleug-
nungder Gefahr durch Verschiebung der Angst auf einminder gefihrliches Objekt. Das
geschieht, wenn ,diebedrohliche Lage zwar intellektuell wahrgenommen wird, aber der
entsprechende Affekt fehlt.”? Die Zerstérungen eines Atomkrieges sind so unvorstell-
bar und so schrecklich, ,daB sie gar nicht zu bewuBtseinsfihigen angstbesetzten Phan-
tasien verarbeitet werden kénnen.? Es kommt zu einem ,Verschiebungsersatz“.4 Das
heiBt: ,Eine groBere Gefahr, der gegeniiber man machtlos ist, wird ganz verleugnet,
oder es wird ihr die emotionelle Besetzung entzogen. Die Angst heftet sich an eine Ge-
fahr, der gegeniiber man sich weniger ohnmaichtig fithlt und gegen die man in Wirklich-
keit oder in der Phantasie eher etwas unternehmen kann.” Parin kann nicht den Unfall
von Tschernobyl meinen, denn der zitierte Beitrag stammt aus dem Jahr 1983; aber der
JIschernobyleffekt” bestitigt die Stimmigkeit seiner Beobachtungen.

Immerhin scheint die Angstverschiebung nicht total zu sein. Die Kriegsangst wurde
zwar durch Tschernobyl kurzfristig aus dem primiren Blickfeld verdringt; langfristig
und unterschwellig aber ist sie mit der Furcht vor weiteren Reaktorunfillen und atoma-
ren Umweltkatastrophen zum diffusen Biindel ,Atomangst verschmolzen. Wir lassen

1 P, Parin, Die therapeutische Aufgabe und die Verleugnung der Gefahr, in: P. Passett — E. Modena (Hg.),
Krieg und Frieden aus psychoanalytischer Sicht, Basel—Frankfurt 1983, 22—35.

2 AaQ, 26.

3 AaQ, 27.

4 AaQ, 27.

5 AaO, 26 f.

245



im folgenden die Sorgen und Probleme um die wirtschaftliche Nutzung der Atomkraft
beiseite und beschrinken uns auf die pastorale Herausforderung, die die nach wie vor
vorhandene Angst vor einem atomaren Krieg darstellt. Wir fragen uns, wie und mit wel-
cher Kompetenz die Kirche und der einzelne Seelsorger dieser Angst begegnen sollen.

2. Die kritische Verarbeitung von Angst

Da Angst eine Signalwirkung hat und auf eine objektive Gefahr hinweist, ist es ethisch
und pidagogisch nicht angezeigt, Angst um jeden Preis aus der Welt zu schaffen. Es
kommt vielmehr auf den rechten Umgang mit der Angst an, der — folgen wir H.
Kramer® — weder in gereizter Uberwachheit noch in Aggression, Flucht, aktionsunfi-
higer Lihmung oder unterwiirfiger Annahme des drohenden Unheils bestehen kann,
sondern nurinkritischer Verarbeitung der Angst, durch die angemessene Aktionen und
Strategien gegen die reale Bedrohung freigesetzt werden. Nur so ,gibt es eine Lésung und
eineim besten Sinne zu verstehende Emanzipation aus der bannenden Macht von Angst
und Furcht. Zu gestaltendem Umgang mit der immer gefadhrdenden Wirklichkeit ist nur
der kritische Mensch instand gesetzt. Andere als kritische Reaktionen auf Angst und
Furcht fithren in schlimmsten Fillen zur psychisch defekten Persénlichkeit, die infolge-
dessen auch ethisch nicht voll aktions- und verantwortungsféhig ist.”

Damit ist die Frage nach der Reaktion des Seelsorgers auf die Angst vor einem Atom-
krieg gestellt. Welches Verhalten ist hilfreich und angemessen? Wie weit reicht seine
Kompetenz, wenn er zum Thema spricht? Soll er sich auf prinzipielle theologische Aus-
sagen zum Frieden beschrinken mit der Gefahr, zwar Todrichtiges, aber auch Unver-
bindliches zu sagen? Oder soll er zu konkreten politischen und technisch-strategischen
Problemen Stellung beziehen mit der Gefahr, das Geschiift des Politikers zu betreiben?
Auch wenn er die letztere Gefahr meiden will, so setzt doch ein seinem speziellen Auf-
trag angemessenes Sprechen des Seelsorgers eine gewisse Sachkenntnis iiber die poli-
tisch-strategischen Gegebenheiten voraus. Nur so kann er dazu beitragen, daB} auf die
Atomangst nicht mit Flucht, Lihmung oder Aggression reagiert wird. Die oben gefor-
derte kritische Reaktion” auf die Angst vor einem atomaren Krieg und dementspre-
chend angemessene Verhaltensweisen verlangen erstens eine wenigstens elementare
Sachkenntnisiiber daszu Befiirchtende. Der Seelsorger sollte zweitens mit den einschli-
gigen offiziellen Stellungnahmen der Kirche und ihren theologischen Grundlagen ver-
traut sein, die ihm hilfreich sein kénnen bei der Bestimmung der Reichweite und Gren-
zen seiner Kompetenz.

3. Die Krise der atomaren Abschreckungsstrategie und die Erhthung der Kriegsgefahr

Die Angst vor der Ungeheuerlichkeit der Waffen ist, da beide Supermichte sie besitzen,
nicht selten gepaart mit einem gleichzeitigen blinden Vertrauen indiese: Wer wird schon
einen solch absurden Krieg wagen? Wer hiitte Nutzen davon? Die Atombombe hat iiber
vierJahrzehnte den groBBen Krieg verhindert! Diese Angst und dieses Vertrauen beruhen
aber auf einer sachlichen Fehleinschitzung. Die technische Méglichkeit des atomaren
Selbstmords ist zwar unbestritten; aber die eigentliche Gefahr oder auch Domestizie-
rung der Gefahr liegen nicht so sehr in der GréBe und Zahl der Waffen, sondern im
Funktionieren oder Nichtfunktionieren eines strategischen Systems. Das atomare Patt

¢ H. Kramer, Angste als Warnung, Bedrohung und Chance, in: Lebendiges Zeugnis 40 (1985) Heft 1, 18—26.
7 AaQ, 24,

246



¢

der Supermichte war nimlich entgegen der gingigen Volksmeinung nicht einfach
durch das auf beiden Seiten vorhandene totale Vernichtungspotential gegeben, sondern
nur durch das hochkomplexe und darum sehr empfindliche strategische System der ge-
genseitigen ,.gesicherten Zweitschlagfihigkeit’: Auch der total vernichtete Gegner
konnte noch total vernichtend zuriickschlagen, da im Kriegsfall trotz der Verwiistung
seines Landes ein Teil seines Waffensystems (durch unverwundbare Raketenabschuf3-
basen, z. B. auf nicht zu ortenden U-Booten) unzerstért bliebe. Da diese gesicherte Fi-
higkeit zum ,Zweitschlag” den ,Erstschlag” unattraktiv machte, waren beide Super-
michte bemiiht, dieses zwar irrsinnig anmutende, aber doch relativ stabile System der
gegenseitigen Abschreckung aufrechtzuerhalten. Das System funktionierte etwa fiinf-
zehn Jahre.

Ende der siebziger Jahre hat sich nun aber in der Abschreckungsstrategie, verursacht
durch riistungstechnische Weiterentwicklungen, ein tiefgreifender Umbruch vollzo-
gen, Derrisikoarme ,Erstschlag” ist in den Bereich der Méglichkeit geriickt. Die bisheri-
ge Kriegsverhinderungsstrategie ist einer Strategie gewichen, die auch die atomare
Kriegsfiihrung, ja die Gewinnbarkeit” eines Atomkrieges im Auge hat.

Was unter fithrbarem” und ,gewinnbarem” Atomkrieg zu verstehen ist, davon gibt der
kiirzlich verstorbene, fiir die amerikanische Militdrpolitik einfluBreiche Strategie-
Theoretiker Herman Kahn Zeugnis. Er hilt trotz der verinderten Qualitit der Waffen
die Fihigkeit, Kriege zu fithren und zu iiberleben ,fiir eine der wichtigsten Kontinuitiiten
des Atomzeitalters”.? Und Kahn ist bereit, dafiir einen hohen Preis zu zahlen: ,Der Ex-
tremfall mit Hunderten von Millionen Toten und weitgehender Zerstérung wiirde zwar
unvergleichliches Elend fiir die Menschheit bedeuten, aber nicht notwendigerweise das
Ende ihrer Geschichte. Eine Macht, die ein ausreichendes strategisches Ubergewicht ge-
winnt, kann den Krieg wahrscheinlich iiberleben, vielleicht sogar ,gewinnen, indem sie
ihre Vorherrschaft — zumindest voriibergehend — auf den gré83ten Teil der Welt aus-
dehnt. Es hat in der Geschichte schon immer fiihrende Ménner gegeben, die bereit wa-
ren, einen hohen Preis an Mitteln und Menschenleben fiir die Realisierung der Idee zu
zahlen, die Weltherrschaft zu iibernehmen.”

Der Atomkrieg scheint nicht nur (technisch) fiihrbar geworden zu sein, sondern be-
stimmte amerikanische — und vermutlich auch sowjetische — Kreise haben offenbar
auch die innere Bereitschaft, ihn notfalls zu fithren. Soviel steht fest: Die Kriegsgefahr
ist seit Beginn dieses Jahrzehnts gréf3er geworden. Schon 1978 schrieb der deutsche Phy-
siker, Philosoph und Friedensforscher C. F. von Weizsicker recht pessimistisch: ,Der
dritte Weltkrieg ist wahrscheinlich. Denn die Zweitschlagkapazititen, die heute die ge-
genseitige Abschreckung stabilisieren, veralten immer wieder; die Abschreckung ist
technisch nicht unbegrenzt stabilisiert. Der Tag kénnte kommen, an dem dieser Krieg
gewonnen werden kénnte, und das kdnnte der Tag sein, an dem er begonnen wiirde.1°
Diese Hintergriinde muf3 man wissen, wenn man die kirchlichen Verlautbarungen der
jiingsten Zeit verstehen will.

4. Kirchliche Worte zur Atomfrage: die moralische Duldung einer voriibergehenden
Abschreckungsstrategie

Um das Jahr 1983, als die politische Diskussion um die Nachriistung der NATO-Streit-

8 H. Kahn, Nachdenkeniiber den Atomkrieg. Konflikt-Szenarios mit simulierten Situationen im Dienst der
Friedensstrategie, Bern—Miinchen 1984, 113.
AaO.

9
10 C. E von Weizsiicker, Der bedrohte Friede. Politische Aufsitze 1945—1981, Miinchen? 1981, 496.

247



krafte den H6hepunkt erreicht hatte, veréffentlichten mehrere Bischofskonferenzen
Hirtenschreiben zum Thema Atomkrieg und Atomriistung, in denen die offizielle kirch-
liche Lehre seit Pius XI1. rezipiert und auf die aktuelle riistungstechnische und politische
Situation angewandt wurde. Wir finden in fast allen Hirtenschreiben dieser Jahre zwei
quasi Pflichtzitate. Das eine betrifft die Anwendung der Atomwaffen, das andere die
Atomriistung. Zitiert wird das II. Vatikanische Konzil. Mit ihm wird nicht nur der
Atomkrieg, sondern jede Form eines totalen Krieges verurteilt: ,Jede Kriegshandlung,
die auf die Vernichtung ganzer Stiidte oder weiter Gebiete und ihrer Bevélkerung unter-
schiedslos abstellt, ist ein Verbrechen gegen Gott und gegen den Menschen, das fest und
entschieden zu verwerfen ist.

Es wird gelegentlich bezweifelt, daB3 mit diesem Verdikt jede kriegerische Anwendung
atomarer Waffen gemeint sein soll. In der Tat ist die Frage, ob jeder Einsatz atomarer
Kampfmittel notwendigerweise ,die Vernichtung ganzer Stiidte oder weiter Gebiete und
ihrer Bevolkerung” bedeutet, streng genommen, eher naturwissenschaftlicher als theo-
logisch-ethischer Natur. Aber im Kontext konkreter moderner Kriegsbilder und in An-
betracht der fast zwangsldufigen Eskalation bei der Verwendung von Kernwaffen,
scheint es doch fast nur mit Hilfe kasuistischer Spitzfindigkeiten méglich zu sein, ir-
gendeinen Atomwaffengebrauch von der Verurteilung des Konzils auszunehmen.
Der Pastoralbrief der amerikanischen Bischofskonferenz, der neben dem Hirtenbrief
der westdeutschen Bischofskonferenz in der Offentlichkeit die groBte Beachtung er-
fuhr, bezieht sehr deutlich Stellung. Er verwirft erstens jeden Einsatz atomarer Waffen
gegen die Zivilbevélkerung. Er verurteilt zweitens in aller Eindeutigkeit den Ersteinsatz
nuklearer Waffen. Und drittens bezweifeln die Bischéfe die Méglichkeit eines begrenz-
ten, auf militirische Ziele beschrinkten Atomkriegs dermaBen, daB3 dies einer Verurtei-
lung auch des begrenzten Nuklearkriegs gleichkommt. Wértlich heif3t es: ,Die Beweis-
last liegt bei denen, die behaupten, daB eine sinnvolle Begrenzung méglich sei.? Und
weiter: ,Es muB einen deutlichen 6ffentlichen Widerstand gegen das Gerede vom ,ge-
winnbaren’ Nuklearkrieg oder gegen unrealistische Erwartungen auf ,Jberleben’ eines
nuklearen Schlagabtausches und gegen Strategien eines ,lJangandauernden’ Atomkrie-
ges geben. Wir wenden uns gegensolches Gerede. Wir wollen die Offentlichkeit zu einer
Haltung ermutigen, die eindeutige Grenzen fiir das Handeln unserer eigenen Regierung
und anderer Regierungen in Sachen Nuklearpolitik setzt.**

Die Verwerfung jeder totalen, unterschiedslos Menschen ausrottenden Kriegshandlung
durch Konzil und Bischofsbriefe ist nicht neu. Schon Pius XII. weist unmiB3verstindlich
darauf hin, daB3 auch im Verteidigungsfall, entsprechend der Lehre vom ,gerechten
Krieg’, dasPrinzip der VerhaltnismiBigkeit gilt: Wenndie Schiden, dieer (scil. der Ver-
teidigungskrieg) nachssich zieht, unvergleichlich gréer sind als die der ,geduldeten Un-
gerechtigkeit, kann man verpflichtet sein, die ,Ungerechtigkeit auf sich zu nehmen’"¢
Es ist erstaunlich, daf} diese eigentlich selbstversténdliche ethische Grundposition ka-
tholischer Theologie nicht nur vielen Gliubigen, sondern offenbar auch manchen
Theologen und Seelsorgern nicht bekannt ist. Die Angst vor kommunistischer Welt-
herrschaft ist bisweilen gréBer als die vor dem Atomkrieg. Mag dieses emotionale

1 1. Vat. Conc. GS 80.

12 Zitiert nach: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Bischéfe zum Frieden. Stimmen der
Weltkirche 19, Bonn® 1983, 66.

13 AaQ, 60.

1 A_-F Utz — ].-F. Groner (Hg.), Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Pius
XI1., Freiburg/Schweiz 21954, Nr. 2366.

248



£~

Angstgefiihl verstindlich sein oder nicht, esberechtigt jedenfallsnicht, der Mitwirkung
an einem atomaren Krieg einen ethisch legitimierten Vorzug zu geben vor dem Erleiden
kommunistischer Diktatur. Denn hinter dem Slogan: ,Lieber tot als rot!” und hinter dem
in diesem Zusammenhang oft zitierten Schillerwort: ,Das Leben ist der Giiter héchtes
nicht!“ und hinter dem Argument, daB fiir den Christen selbst das Ende der Menschheit
ebensowenig eine Katastrophe sei wie der persénliche Tod, verbirgt sich schlechtweg
ein Denkfehler. Mit dieser Argumentation kénnte man schlieBlich den Mord rechtferti-
gen. Esist richtig: Der Tod ist (nur) ein physisches Ubel; aber ihn unberechtigt herbeizu-
fithren, ist ein moralisches Ubel. Denn die ethische Fragestellung betrifft in unserem Zu-
sammenhang nicht das Sterben, sondern das Téten, wobei keineswegs jedes Téten
pazifistisch verworfen werden soll.

Nach durchgiingiger theologischer Tradition ist jedenfalls bei der individuellen wie bei
der kollektiven Notwehr die VerhiltnisméBigkeit zu wahren. Im iibrigen sind falsche
Vorstellungen iiber den Atomtod weit verbreitet. Nur ein geringer Prozentsatz der in
einem partiellen oder globalen Atomkrieg Sterbenden hitte einen plétzlichen Tod. Die
Mehrzahl hitte Leiden zu erdulden, die denen der Folter in totalitiren Diktaturen in
nichts nachstiinden. Dem Seelsorger ist es in jedem Falle verwehrt, eine Angst dadurch
zu bewiltigen, daB er sie gegen eine andere ausspielt. Die Beantwortung ethischer Fra-
gen kann nicht gut von einer jeweiligen Angst abhingen.

Trotz der moralischen Verurteilung des Einsatzes von Atomwaffen und obgleich die
Kriegsgefahr groBer geworden ist, konnte sich die Kirche bisher nicht dazu entschlie-
Ben, jede Beibehaltung der vorhandenen Atomriistung zum Zwecke der Abschreckung
pauschal zu verurteilen. Freilich wird auch die bloBe Atomriistung nicht verharmlost,
sondern unter strenge Bedingungen gestellt; sie wird nicht in sich gerechtfertigt, sondern
voriibergehend toleriert. Darauf bezieht sich das zweite ,Pflichtzitat” in den genannten
Hirtenschreiben. Es stammt von Papst Johannes Paul II. aus einer Ansprache vor der
UNOam14. Juni1982. Der Wortlaut: ,Unter dengegenwirtigen Bedingungen kann eine
auf dem Gleichgewicht beruhende Abschreckung — natiirlich nicht als ein Ziel an sich,
sondern als ein Abschnitt auf dem Weg einer fortschreitenden Abriistung — noch fiir
moralisch annehmbar gehalten werden. Um jedoch den Frieden sicherzustellen, ist es
unerliBlich, daB man sich nicht mit einem Minimum zufrieden gibt, das immer von
einer wirklichen Explosionsgefahr belastet ist.?® Die meisten Hirtenbriefe gehen aus-
fithrlich auf die einschrinkenden Bedingungen ein, denen auch eine Abschreckungs-
strategie unterworfen ist. Die amerikanischen, die niederléndischen, die irischen und
englischen Bischéfe scheuen sich nicht, in einigen Punkten die herrschende beziehungs-
weise geplante Abschreckungsstrategie der NATO zu kritisieren.

Es dringt sich natiirlich spontan die Frage auf, ob glaubhafte Abschreckung mit Atom-
waffen nicht auch notwendigerweise die Bereitschaft zu ihrem Einsatz einschlieBt. In
diesem Zusammenhang fithren die niederléndischen Bischéfe in ihrem Hirtenbrief
einen aufschluBreichen Gedanken aus. Das Abschreckungsdilemma 148t sich ja, kurz
formuliert, auf die folgende Formel bringen: Atomare Abschreckung ist entweder un-
wirksam, bei fehlender Bereitschaft, notfalls die Drohung auch zu verwirklichen, —
oder sie ist unmoralisch, dann nimlich, wenn diese Bereitschaft vorhanden ist. Also
scheint das Dilemma unlésbar. Nun dréingt sich — logisch betrachtet — doch eine L&-
sung auf, namlich der (unter Umstinden einseitige) Verzicht auf Abschreckung. Das
wiirde bedeuten, daB3 beispielsweise die Vélker des Westens auf jeden militérischen

15 Zitiert nach Osservatore Romano (Dt. Ausgabe) (30. 7. 1982).

249



Schutz verzichten und das zwar grof3e, aber immer noch geringere Ubel (der Kompara-
tiv ist zu beachten!) kommunistischer Herrschaft in Kauf nehmen, um das mégliche,
noch groBere Ubel des Atomkrieges zu vermeiden. Dagegen geben die niederlandischen
Bischéfe zu bedenken, daf3 auch diese Option keineswegs mit Sicherheit die Kriegsge-
fahr bannt. Auch ein einseitiger Abriistungsprozef fiihrte iibergangsweise durch Unsi-
cherheitszonen der Instabilitit, die zum Krieg provozieren kénnten. Die Bischéfe wért-
lich: ,Die Vélker miissen die Abschreckung abschaffen, aber das kann nicht plétzlich
oder einseitig geschehen, weil eine so schnelle Demontage Gefahren mit sich bringt.
Auch ein abrupter Eingriff in das Abschreckungsgleichgewicht muf3 auf seine morali-
sche Zulassigkeit gepriift werden. Abriistung, Abtakelung des Abschreckungssystems
wird ein vorsichtig gefiihrter Proze sein miissen . .- /%7

5. Diepastorale Herausforderung zwischen Grundsatzfragen und Ermessensfragen und
die Grenze der Machbarkeit

Im theologisch-seelsorglichen Gespriich, vor allem aber in Katechese und Gottesdienst,
sind daher Behutsamkeit und Zuriickhaltung angezeigt, wenn es um die Frage geht, wie
der Friede politisch besser zu sichern ist. Die Grenze zwischen theologischen Grund-
satzpositionen und politischen Ermessensentscheidungen ist nicht immer leicht auszu-
machen. Von vielen Basisgruppen der kirchlichen Friedensbewegung zu Beginn dieses
Jahrzehnts wurden nicht selten Standpunkte politischen Ermessens mit theologischem
Anspruch vertreten. Auch manche ,Friedensgottesdienste” sind von daher in Frage zu
stellen. Besonders in der Evangelischen Kirche in Deutschland kam es zu heftigen Kon-
troversen. Entgegen den Denkschriften und Verlautbarungen der Leitungsgremien der
EKD (= Evangelische Kirche in Deutschland) erklirten reformierte (= calvinistische)
kirchliche Gruppen, aber auch viele von reformierter Theologie beeinfluBBte lutherische
Theologen den Standpunkt der absoluten Ablehnung jeder atomaren Abschreckung zu
einem fiir Christen unabdingbaren Bekenntnis, dessen Verweigerung einer Glaubens-
verleugnung gleichkime. Hier scheint eine bedenkliche Vermischung von theologi-
schem Bekenntnis und politischem Ermessen vorzuliegen.®

Die Grenze zwischen Glauben und Politik darf freilich nicht so verstanden werden, als
kénne das gesamte Feld der Politik vom christlichen Glauben und den in ihm implizier-
ten Forderungen und Imperativen abgeschnitten werden, oder als hitte, wie bisweilen
behauptet wird, die Bergpredigt schlicht gar nichts mit Politik zu tun. Eine solche Tren-
nung hat in der Geschichte des deutschen Protestantismus zu verhéngnisvollen Folgen
gefiihrt. Erst durch den Schock der Nazi-Zeit und der .deutschchristlichen” Theologie
hat sich die protestantische Theologie in Deutschland von den Folgen dieser absoluten
Scheidung von Glaube und (politischer) Ethik erholt und scheint nunmehr ins andere
Extrem umgeschlagen zu sein, so sehr, daB selbstkritische Stimmen evangelischer Theo-
logie auf das im ,sola fide” ausgedriickten Uranliegen der Reformation erinnern und die
evangelische Theologie vor ,politischem Pelagianismus” warnen.

17 Vgl. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.), Bischdfe zum Frieden, Stimmen der Weltkirche
19, Bonn? 1983, 144.

18 Zu den theologischen Hintergriinden der evangelischen Atomwaffendiskussion in Deutschland vgl.: W.
Kalesse, Atomwaffen als Herausforderung der Moraltheologie. Eine Untersuchung zu den theologischen
Grundlagen der Diskussion der Evangelischen Kirche in Deutschland in den fiinfziger Jahren. Ein kume-
nischer Beitrag. Linz: Institut fiir Moraltheologie an der Katholisch-Theologischen Hochschule, 1985.

19 Vgl. J. Bouman, Der Glaube an das Menschenmégliche. Der Okumenische Rat der Kirchen und der Friede,
GieBBen 1984, bes. 31 ff und 48 ff.

250



(9

Katholische Theologie wire gut beraten, wenn sie, aus der wechselvollen und kon-
trastreichen Dynamik protestantischer Theologiegeschichte lernend, das eine wie das
andere Extrem vermiede, Wahrend die ,politische Theologie” der sechziger Jahre etwas
zu einseitig auf die Machbarkeit des Friedens ausgerichtet war, scheint neuerdings
E. Drewermann von seinem tiefenpsychologischen Ansatz her ebenso einseitig das Tun
und Machen des Friedens total in Frage stellen zu wollen, Er spielt Religion und Ethik
gegeneinander aus: Will das Christentum zum Frieden beitragen, so muf} es ,zu seinem
religiésen Ursprung zuriickkehren und sich weigern, die Grenzen des Religi6sen in ir-
gendeiner Weise in Richtung eines ethischen Pragmatismus zu iiberschreiten.”?° Nichts
hilt Drewermann von den, wie er sagt, ,salbungsvollen oder atemlos ,aktuellen’ Erkla-
rungen der Kirchen zum Frieden . . ., weil die Religion sich selber an die Aktualititsbe-
diirfnisse der Zeit prostituiert, wenn sie sich vermif3t, mehr ,Machbares’ zu wissen als
die kompetenten ,Macher’ . . 2! Mit ethischen Mitteln sei die Frage des Krieges nicht
zu lsen.?2 Krieg sei nur mit geistigen Mitteln zu iiberwinden.? Die Religion sollte Aus-
kiinfte iiber das Machbare verweigern und sich ,von innen her aus den Kriiften des Un-
terbewuBten” erneuern.? Drewermann tut, nimmt man ihn wértlich, nichts Geringe-
res, als daB er christliche Ethik iiberhaupt in Frage stellt. Aber alsKorrektiv verstanden,
vermag er einen notwendigen Akzent gegen den bisweilen allzu gro3en Glauben an die
Machbarkeit zu setzen. Gerade in der derzeitigen Friedensdiskussion ist es wichtig, sich
daran zu erinnern, daB3 der Indikativ des Evangeliums dem Imperativ vorgeordnet
bleibt; daB Friede — christlich verstanden — zuerst Gabe, dann Aufgabe ist.

Das gilt auch von der oft allzu kurzschliissig gedeuteten Bergprdigt. Diese wird véllig
miBverstanden, wenn sie als isoliertes, von der Person Jesu ablésbares kasuistisches
Handlungsgesetz aufgefaB3t wird. Sie hat ihren Sinn nur im Kontext der Nachfolge Jesu.
Den provozierenden Imperativen der Bergpredigt geht der Indikativ der angekiindigten
Nihe der Gottesherrschaft voraus.

Im rechten Versténdnis von Indikativ und Imperativ liegt darum auch der Schiiissel fiir
eine iiberzeugende christliche Antwort auf die Kriegsangst.

Die eigentliche Ursache fiir die Friedensbedrohung liegt ja nicht im Riistungspotential,
sondern im unfriedlichen Menschen, seinen ideologischen, politischen und wirtschaft-
lichen Gegensitzen, in Ungerechtigkeit und Unfreiheit. Eine effektive Abriistung der
Waffen wird immer nur in dem MaBe méglich sein, wie der Mensch abgeriistet wird.
Darum ist es vollkommen logisch, wenn C. F. von Weizsicker meint, daB die Abschaf-
fung der Atomwaffen nicht so sehr der Weg zum Weltfrieden ist als vielmehr die Folge
desselben. Die Entschirfung der Waffen macht nur einen Teil dessen aus, was der bibli-
sche, das Heil des ganzen Menschen umfassende Begriff Schalom meint. Wenn dem
aber so ist, dann kann der primire Beitrag der Christenheit zur Angstiiberwindung
nicht in hektischen Friedensaktivitiiten bestehen, sondern im Zeugnis des Heilswirkens
Gottes durch glaubwiirdige Selbstdarstellung. Die entscheidende Antwort ist nicht im
Tun, sondern im Sein der Christen zu geben. Je mehr Kirche sie selber ist, desto mehr
trigt siezum Frieden bei. Letztlich ist die politischste Kraft des Glaubens seine scheinbar
unpolitische.

2 E, Drewermann, Der Krieg und das Christentum. Von der Ohnmacht und Notwendigkeit des Religidsen,
Regensburg? 1984, 230.

21 AaQ, 348,

2 Vgl. 2a0, 281.

3 Vgl. aa0, 323.

2 Aa0, 352.

251



