FRANCOIS RECKINGER

Die Sakramente im neuen Kirchenrecht (I)

Seit dem Erscheinen des neuen Codex luris Canonici am 25. Januar 1983 wurde in mehreren Studien
dargestellt und bewertet, was er hinsichtlich der Feier der Liturgie insgesamt und der Sakramente im
besonderen Neues gebracht hat.! Es ist nicht Ziel des folgenden Beitrages, diese Feststellungen zu
wiederholen; auch soll keine vollstindige Liste der durch den CIC auf dem genannten Gebiet eingetre-
tenen Anderungen aufgestellt werden. Vielmehr soll eine Reihe von Einzelpunkten hervorgehoben
werden, die bisher nicht oder nicht geniigend beachtet wurden; davon ausgehend wird eine Reihe von
theologischen und pastoraltheologischen Uberlegungen und Anfragen vorgelegt. Die Ausfithrungen
werden in zwei Folgen veréffentlicht.

~

1. Kindertaufe

In wohltuender Weise betont der CIC die Pflicht der Eltern, ihre Kinder innerhalb der
ersten Wochen nach der Geburt taufen zu lassen (867,1). Damit wird den seit Mitte der
sechziger Jahre propagierten Vorschléigen der ,Kindertaufe in Etappen’, der grundsitzli-
chen Option fiir die Erwachsenentaufe ebenso wie der Forderung nach Freistellung der
diesbeziiglichen Entscheidung an die Eltern? eine deutliche Absage erteilt. Diese Theo-
rien sind entweder im Hinblick auf die Glaubenstradition zu wenig durchdacht, oder
sie setzen eine bewuBte Umdeutung der Lehre von der Erbsiinde voraus; diese wiirde
keinen inneren Zustand der Trennung von Gott darstellen und demnach kiime der Taufe
keine Bedeutung im Hinblick auf die jenseitige Situation der Empfanger zu, falls diese
im Unmiindigenalter sterben. Daf3 der CIC einenderartigen Standpunkt nicht alsinner-
halb der katholischen Lehre vertretbar anerkennt, beweist sein Insistieren auf der Not-
taufe (867,2).

Die Aussage des CIC/1917 (can. 750), wonach Kinder {iberhaupt, und auchdann, wenn
ihre Eltern Nichtchristen sind, in Todesgefahr selbst gegen den Willen ihrer Eltern ge-
tauft werden diirfen, ist wider Erwarten beibehalten worden (868,2) und muf} deshalb
bis auf weiteres als geltendes Recht betrachtet werden. Das heif3t, daf z. B. kein Vorge-
setzter einen ihm Untergebenen maBregeln darf, weil er die genannte Position vertritt
und ihr entsprechend handelt. Viele aber sind und bleiben fiir ihren Teil anderer
Meinung?®, und sie befinden sich dabei in denkbar bester Gesellschaft. Bedeutet doch
etwanach Thomas von Aquin die Taufe von Kindern nichtchristlicher Eltern ohnederen
Einwilligung eine Verletzung des Elternrechtes; unter derartigen Umstéinden ist man
nach Thomas weder verpflichtet noch berechtigt, eine Wohltat zu erweisen.*

1 Vgl. insbesondere: W. von Arx, Liturgie im neuen CIC, in: gd 18 (1984) 120 f. 136. 144. 168. 176; 19 (1985)
24. 40. 48. 56. 64. 72; P—M. Gy, Les changements dans les Praenotanda des livres liturgiques  la suite du
Code de Droit Canonique, in: Not 19 (1983) 556—561; R. Kaczynski, Liturgie und Recht. Anmerkungen
zum neuen Codex der lateinischen Kirche, in: gd 17 (1983) 41—43; ders., Notwendige Anderungen der litur-
gischen Biicher aufgrund des Codex Juris Canonici von 1983; in: L] 3 (1984) 84—99; P. Kriimer, Liturgie
und Recht. Zuordnung und Abgrenzung nach dem Codex Juris Canonici von 1983, in: L] 34 (1984) 66—83;
V. Che Chen-Tao, Il .munus sanctificandi” nel nuovo Codice di Diritto Canonico, in: La nuova legislazione
canonica (Studia Urbaniana 19), Rom 1983, 261—282.

2 Vgl. E Reckinger, Kinder taufen — mit Bedacht, Kall 1979, 192—276.

3 Vgl. etwa Kaczynskx, Notwendige Anderungen, 97; Kriimer, 74; . Bernard, Entscheidungsfreiheitim neuen
Kirchenrecht, in: ThPQ 133 (1985) 28—40; hier: 32 f; H. Heinemann, Okumenische Implikationen des
neuen kirchlichen Gesetzbuches, in: Cath 39 (1985) 1—26; maBvoll zuriickhaltend auch A. E. Hierold, in:
Handbuch des katholischen Kirchenrechts, 668.

4 S. Theol. lla/ae, 10, 12; llIa, 68, 10.

252



Wurde an dieser Stelle der Tendenz zur Verabsolutierung der Sakramente, wie siein den
letztvergangenen Jahrhunderten weitgehend wirksam gewesenist, ein bedenkliches Zu-
gestindnis gemacht, so ist dasselbe gliicklicherweise nicht auf der ganzen Linie der Fall.
Fiir den neuen Codex gilt die Kindertaufe um jeden Preis nicht als Regel. Vielmehr wird
im selben can. 868,1,2° das Prinzip der selektiven Taufspendung unzweideutig fiir ver-
bindlich erklirt, und zwar erstmals auch gegeniiber Kindern getaufter und nicht kir-
chenrechtlich gemaBregelter Eltern. War bisher die Gewihr einer katholischen Erzie-
hung fiir die Taufe auBerhalb der Situation der Todesgefahr nur fiir Kinder von
Nichtchristen, Haretikern, Schismatikern und Apostaten verlangt worden (CIC/1917,
can. 750,2; 751), so gilt dieselbe Forderung nunmehr unterschiedslos gegeniiber allen
Eltern. Damit hat, als Folge einer umfassenden pastoralen Reflexion vornehmlich seit
dem Zweiten Weltkrieg®, die kirchliche Gesetzgebung der inzwischen ganz offenkun-
dig gewordenen Tatsache Rechnung getragen, daB3 die katholische Erziehung eines Kin-
des nicht ohne weiteres schon aufgrund des Getauftseins seiner Eltern gewihrleistet ist.
Falls die ,begriindete Hoffnung"” auf eine solche Erziehung véllig fehlt, muB die Taufe
aufgeschoben werden. DafB3 dies .gemaB den Vorschriften des Partikularrechts” gesche-
hen soll, betrifft nur die Modalititen der Feststellung und des pastoralen Vorgehens,
nicht die grundsitzliche Frage, ob ein Aufschub stattfinden soll oder nicht.

Die Bedingungen der Zulassung zum Patenamt sind gegeniiber dem CIC von 1917 (can.
765) strenger geworden und beinhalten nunmehr: im Normalfall Mindestalter von 16
Jahren; Taufe, Firmung und Eucharistieempfang; dazu eine Lebensfithrung, die dem
Glauben und der Patenfunktion entspricht (can. 874,1). Von einer Situation, die diesen
Forderungen auch nur annihernd entsprechen wiirde, sind wir in den meisten Gemein-
den unseres Sprachgebietes derart weit entfernt, daf3 sie sich wohl gar nicht unmittelbar
herbeifiithren 148t. Darum wire es vielleicht angezeigter, zunichst einmal auf eine Klau-
sel von can. 872 (auch schon 1917, can. 762,1) zuriickzugreifen, wonach Paten iiber-
haupt nur, ,soweit dies geschehen kann’, zu bestellen sind. Angesichts der weitestge-
hend sikularisierten Praxis hinsichtlich der fraglichen Funktion in unseren Lindern
wire es zu erwigen, ob man nicht erklaren sollte, daf3 eine sinnvolle Bestellung von Pa-
ten zur Zeit in der iiberwiegenden Mehrzahl der Fille nicht méglich ist und darum eine
solche generell nicht mehr praktiziert wird, bis das Pateninstitut in seiner derzeitigen
Gestalt soweit vergessen ist, daf} es in religits-pastoral zweckentsprechender Weise wie-
der neu eingefiihrt werden kann.

2. Erwachseneninitiation

Wenn ein Erwachsener getauft wird, muB er, sofern dem kein schwerwiegender Grund
entgegensteht, sofort danach die Firmung empfangen; anschlieBend soll die Eucharistie
gefeiert werden und der Neugetaufte dabei zum ersten Mal kommunizieren (can. 866).
Damit wird die vom Altertum her iiberlieferte Einheit des Initiationsvorganges im An-
schluB3 an den ,Ordo initiationis christianae adultorum® von 1972 grundsitzlich fiir ver-
bindlich erklirt und zugleich den Priestern des lateinischen Ritus erstmalig in weitem
Umfang nicht nur die Vollmacht der Firmspendung iibertragen, sondern auch die Ver-
pflichtung, davon Gebrauch zu machen.

3. Der Bischof doch wieder ,minister ordinarius” der Firmung?
Um so erstaunlicher ist es, daf3 der Codex den Bischof wieder zum ,ordentlichen Spen-

5 Vgl. Reckinger (oben Anm. 2), bes. 77—191.

253



der” der Firmung erklért (can. 882) und daB diese Bezeichnung selbst in den ,Ordo con-
firmationis” einzutragen ist, wo sie den Ausdruck ,minister originarius” ersetzen soll.®
Da diese Bezeichnung vom Zweiten Vatikanum mit Bedacht geschaffen worden war, um
gleichzeitig mit der romischen auch der orientalischen Tradition gerecht zu werden, und
von Paul VI. in Anwendung der Konzilsbeschliisse ins Rituale eingefiihrt worden war,
muf3 man es in der Tat mit Kaczynski’ als einen ,unerhérten Vorgang® bezeichnen, daf3
er dort jetzt wieder gestrichen werden soll.

Wie der genannte Autor hervorhebt, wurde als Argument dafiir vorgebracht, ,daf3 es
sich hier um einen juridischen Kontext in einem Buch des rémischen Ritus handelt”, Ge-
wiB soll also die dogmatische Aussage des Konzils, daB3 der Bischof immer und iiberall
der ,minister originarius® der Firmung ist, nicht angetastet werden. Allein selbst fiir den
romischen Ritus, gerade aufgrund der Gesetzgebung, wie sie der CIC festschreibt, ist
die Bezeichnung ,minister ordinarius” nicht mehr ganz zutreffend: nicht blo3 deswe-
gen, weil nunmehr der Di6zesanbischof, ohne (wie bisher im Ordo verlangt) ein rémi-
sches Indult beantragen zu miissen, einem oder mehreren bestimmten Priestern die
Firmvollmacht iibertragen kann (can. 884,1); sondern vor allem, weil die Priesterin drei
Fillen generell mit der Spendung des Sakramentes beauftragt sind: bei der Erwachse-
nentaufe (vgl. oben Nr. 2), bei der Taufe von Kindern im Schulalter (vgl. Ordo) und bei
der Aufnahme nichtkatholischer Christen in die volle Gemeinschaft der Kirche.

4, Zur Auswahl der Firmpaten

Angesichts des erwihnten desolaten Zustandes des Taufpateninstituts kann man gene-
rell der Empfehlung des Codex, als Firmpaten jene Personen zu wihlen, die denselben
Dienst bei der Taufe im frithen Kindesalter itbernommen haben (can. 893,2), schwerlich
guten Gewissens folgen, bieten doch gerade Firmung und Firmvorbereitung, weil sozio-
logisch weniger belastet als die Kindertaufe, eine einmalige Gelegenheit, Kinder und
Jugendliche zu Entscheidungen unter echt religiésen Gesichtspunkten hinzufiihren.
Gerade die Auswahl der Paten sollte fiir die Bewerber eine solche Entscheidung darstel-
len. GewiB ist die Option fiir den Taufpaten nicht grundsitzlich auszuschlieen; aber
religiGs-pastoral wird sie nur in Ausnahmefillen zu vertreten sein. Als fruchtbares Aus-
wahlprinzip hat es sich erwiesen, den Bewerbern zu empfehlen, jene Person auszu-
suchen, die ihnen bis dahin am meisten geholfen hat, ihre Religion kennenzulernen und
als Christ zu leben. Nach can. 893,1 scheiden dabei allerdings Vater und Mutter aus. In
Frage kommen, auBer anderen Verwandten, Lehrern und Erziehern, vor allem iltere
Freunde, religits motivierte Leiter von Kinder- und Jugendgruppen sowie die Verant-
wortlichen sowohl der Firmvorbereitungsgruppen als auch der Hinfithrung zu
Erstkommunion und Bu3sakrament, an der die Firmbewerber in den Jahren davor teil-
genommen haben.

5. Eucharistie allein feiern?

So paradox es auch klingt: die Eucharistie, in der sich die Kirche in héchstem Maf als
Gemeinschaft darstellt und verwirklicht, ist zugleich das einzige der sieben Sakramente,
das jemand, der die Bischofs- oder Priesterweihe empfangen hat, giiltigerweise fiir sich
allein feiern kann. Und er darf es nach dem neuen CIC sogar erlaubterweise, sofern ein

6 Nr. 7; Die Feier der Firmung, Nr. 17; vgl. Variationes in novas editiones librorum liturgicorum ad normam
Codicis Juris Canonici nuper promulgati introducendae, in: Not 19 (1983) 540—555; hier: 547.
7 Notwendige Anderungen (oben Anm. 1), 98.

254



~gerechter und verniinftiger Grund” ihn von der Forderung nach Teilnahme wenigstens
eines weiteren Glaubigen entschuldigt (can. 906), wihrend im Codex von 1917 die Zele-
bration ohne Ministrant schlechthin untersagt war (can. 813) und die ,Allgemeine Ein-
fithrung in das Rémische MeBBbuch” von 1969 eine Ausnahme vondieser Regel nur ange-
sichts einer ,schwerwiegenden Notlage’ zugestanden hatte (Nr. 211). Inzwischen ist
denn auch die solitire Zelebration in vielen Priester- und Ordensgemeinschaften, aller-
dings eher au3erhalb unseres Sprachgebietes, zu einem alltiglichen Phiinomen gewor-
den. Damit wurde ein angesichts des erwihnten Gemeinschaftsbezuges der Eucharistie
als schwerwiegend zu bezeichnender Mif3brauch praktisch legalisiert. Allerdings stellte
die vorher vielfach geiibte, rein formalistische Praxis, bei der ein Mefdiener nacheinan-
der oder gar gleichzeitig eine Vielzahl von Einzelzelebrationen ,bediente’, kaum eine
sinnvollere Lésung war.

Eine solche ist nunmehr dank der wiedergewonnenen Méglichkeit der Konzelebration
in Reichweite geriickt. Allerdings gibt es Fille, in denen Konzelebration nicht ange-
bracht erscheint, etwa infolge von Alter oder Krankheit, vor allem aber dann, wenn der
Hauptzelebrant vom gegebenen MeBritus in erheblicher Weise abweicht, sei es durch
Festhalten an fritheren Praktiken, sei es im Sinn einer falsch verstandenen ,Kreativitit*,
oder gar noch von den Konzelebranten verlangt, daB3 auch sie der geltenden Ordnung
zuwiderhandeln.

In einer solchen Situation sollte man im Normalfall versuchen, wenigstens eine Person
zufinden, die bereit ist — und verniinftigerweise bereit sein kann —, eine heilige Messé
mitzufeiern. Wenn auch dies nicht méglich ist, wire es m. E. richtiger, die Zelebration
zu unterlassen. Auch beziiglich dieser Frage gilt, daB unter bestimmten Bedingungen
das Verlangen nach einer sakramentalen Handlung ihren realen Vollzug weitgehend er-
setzen kann und ihm mitunter vorzuziehen ist. Allerdings wird sich diese Erkenntnis
hinsichtlich der taglichen Zelebration weltweit erst dann durchsetzen kénnen, wenn das
tagliche MeBstipendium, gebunden an die jeweilige Zelebration, nicht mehr, wie zur
Zeit in vielen Liindern, die quasi einzige Einnahmequelle der meisten Priester darstellt.
Von daher, ebenso wie aus anderen Griinden, wiirde sich eine umfassende Neuordnung
des Stipendienwesens aufdringen, zu der die Gelegenheit anléBlich der Promulgation
des neuen Codex leider versiumt wurde (vgl. can. 945—958).

6. Kommunion zweimal am Tag erlaubt

Nach can. 917 darf derjenige, der die heilige Kommunion bereits empfangen hat, sieam
selben Tag — abgesehen von Todesgefahr — nicht mehraufBerhalb, wohl aber nochmals
innerhalb einer Eucharistiefeier, an der er teilnimmt, empfangen. Statt ,nochmals” sagt
der offizielle deutsche Text praziser ,ein zweites Mal”, An sich aber muf3 das lateinische
Jiterum” nicht unbedingt in diesem prézisen Sinn (ein zweites, aber kein drittes Mal) ver-
standen werden (,iterare” bedeutet auf jeden Fall schlicht ,wiederholen’, einerlei ob ein
oder mehrere Male). Die dadurch entstandene Rechtsunsicherheit wurde auf Anfrage
hin von der mit der authentischen Interpretation des Codex beauftragten Kommission
im Sinn einer bloB einmaligen Wiederholung beantwortet.?

Alsvollauf befriedigend vermag man diese Regelung kaum zu betrachten. Einerseits er-
scheint die Beschriinkung auf zweimal zum mindesten an einem Tag im Jahr als unange-
bracht, und zwar am Weihnachtsfest, fiir das traditionsgemiB drei verschiedene Mef3-

8 AAS 76 (1984) 746.

255



feiern vorgesehen sind: warum sollte dann fiir denjenigen, der alle mitfeiern méchte,
der Kommunionempfang nicht in allenerlaubt sein? Andererseits muB3 das generelle Zu-
gestindnis der zweimaligen Kommunion an Tagen ohne vom MeBbuch vorgesehene
Mehrfachzelebration ebenfalls Bedenken hervorrufen. War die herkémmliche Be-
schrinkung auf einen einmaligen Empfang als generelle Regelung dem Charakter der
Eucharistiefeier als Hohepunkt des Tagesablaufs und des gesamten religiésen Lebens
nicht angemessener gewesen? Als sinnvoll erscheint darum lediglich die Erlaubnis eines
mehrfachen Empfanges, sofern ein besonderer Grund vorliegt, an ein und demselben
Tag mehr als einmal die Eucharistie mitzufeiern.

7. Osterkommunion — von Ostern ablosbar?

Diejahrliche Pflichtkommunion war seit ihrer Kodifizierung durch das 4. Laterankonzil
immer ganz fest mit dem Osterfest verbunden (vgl. CIC/1917, can. 859,1f). Gewil3 hie3
es, wer dieser Pflicht zur gegebenen Zeit nicht nachgekommen sei, bleibe verpflichtet,
den Kommunionempfang spiter nachzuholen (ebd., can. 859,4). Dieser Zusammen-
hang erscheint nun merklich gelockert, wenn in can. 920 zwei Dinge klar unterschieden
werden: die jahrliche Verpflichtung als solche (§ 1) und die zeitliche Bestimmung: ,in
der &sterlichen Zeit* — ,wenn (dem Gebot) nicht aus einem gerechten Grund zu einer
anderen Zeit innerhalb des Jahres Geniige getan wird” (§ 2). Ein solcher Ansatz zur Ab-
16sung der jahrlichen Pflichtkommunion vom Ostertermin kann angesichts der eben
erst erfolgten Wiederentdeckung des Pascha-Mysteriums und seinesiiberragenden Stel-
lenwertes nur als schier unverstindlich bezeichnet werden.

8. Das Licht beim Tabernakel

Die herkémmliche Vorschrift, daf3 beim Tabernakel ununterbrochen ein Licht brennen
muB, durch das die Gegenwart Christi in der Eucharistie angezeigt und verehrt wird,
bleibt weiter bestehen (can. 940); iiber die Art dieses Lichtes wird jedoch, in Abande-
rung der Bestimmung von 1917 (can. 1271), nichts mehr gesagt. Elektrisches Licht ist
demnach jetzt ohne Einschrinkung zugelassen. Von der Sache her ergibt sich dafiir die
Forderung, dieses ebenso wie die herkémmlichen Ollampen geschmackvoll einzurich-
ten, Unechtheit und Kitsch zu vermeiden und darum elektrische Lampen ehrlich als sol-
che und nicht filschlich wie Ollampen mit lebender Flamme erscheinen zu lassen. Als
sehr geeignet fiir eine geschmackvolle Gestaltung kann sich insbesondere die indirekte
elektrische Beleuchtung erweisen.

9. Selektive Sakramentenspendung

Genau wie die Kindertaufe (oben Nr. 1) will der CIC auch die iibrigen Sakramente nicht
wabhllos gespendet wissen; und er spricht diesbeziiglich eine deutlichere Sprache als sein
Vorgiingervon1917. Dieser hatte die 6ffentliche Kommunionverweigerung verlangt ge-
geniiber Exkommunizierten, Interdizierten und den ,infames” (can. 855,1), d. h. jenen,
die infolge ihres den christlichen Lehren und Geboten zuwiderlaufenden Verhaltens
ihren guten Ruf bei ,rechtschaffenen und ernstgesinnten Gliubigen” verloren hatten
(can. 2293,2). Machte die Notwendigkeit, diese beiden Kanones miteinander zu kombi-
nieren, zusammen mit der Dehnbarkeit des Begriffes der ,Infamie”, die Feststellung des
fraglichen Sachverhaltes wenigstens in der Theorie etwas schwierig, so wird nunmehr
alles in einem einzigen Kanon mit aller wiinschenswerten Klarheit und Konsequenz aus-
gesagt: Zur Kommunion diirfen weder 6ffentlich-rechtlich Exkommunizierte oder In-

256



terdizierte zugelassen werden noch auch solche, ,die hartniickig in einer offenkundigen
schweren Siinde verharren” (can. 915). Hinsichtlich der Krankensalbung wird lediglich
diese letztere Kategorie genannt (can. 1007); sie stellt ja ohnehin den weitaus haufigeren
Fall dar und schlieBt, abgesehen von denrelativ seltenen, aber immerhin denkbaren Fl-
len ungerechter Exkommunikation oder ungerechten Interdiktes, die beiden ersten Ka-
tegorien mit ein.

Der Codex macht sich demnach keineswegs die Auffassung jener Theologen zu eigen,
die entweder die Berechtigung der Unterscheidung zwischen schwerer und liBlicher
Siinde iiberhaupt in Frage stellen oder doch meinen, ein jeder kénnte in jedem Fall nur
selbst entscheiden, wasfiir ihn schwere oder l4Bliche Siinde sei; Kriterien fiir eine objek-
tive und allgemeingiiltige Beurteilung dieser Frage gebe es in keinem Fall. Die Schrift-
widrigkeit einer solchen Position liegt auf der Hand; denn wenn sie zutriife, wie kénnte
dann — um nur ein Zeugnis unter anderen anzufiihren — Jesus etwa sagen: ,Wenn dein
Bruder siindigt . . . und auch nicht auf die Gemeinde hért, dann sei er fiir dich wie ein
Heide oder Zéllner?

Bleibt demnach nur noch der klare und einsichtige Grundsatz des Codex zu dieser Frage
in die Tat umzusetzen — etwa in Lateinamerika gegeniiber Staatschefs, Ministern und
fithrenden Militérs, die nicht nur hinsichtlich komplexer und schwer zu analysierender
Sachverhalte der Soziallehre der Kirche zuwiderhandeln, sondern offenkundig derart
eindeutig benennbare Verbrechen wieMord, Freiheitsberaubung, Verstiimmelung, Fol-
ter oder Vergewaltigung anordnen, gutheiflen oder zum mindesten straffrei ausgehen
lassen, sofern sie im Dienst ihres Regimes geschehen, die aber gleichzeitig Wert darauf
legen, von Zeit zu Zeit im Scheinwerferlicht der Kameras die Kommunion zu emp-

fangen.

10. Schwere Siinde und Kommunionempfang

Wer sich einer schweren Siinde bewuBt ist, muf3 sich des Kommunionempfanges und,
wenn er Priester ist, der Mef3zelebration enthalten, bis er gebeichtet und die Losspre-
chung empfangen hat; wenn jedoch ein schwerwiegender Grund zu zelebrieren oder zu
kommunizieren vorliegt und keine Gelegenheit gegebenist, vorher zu beichten, darf bei-
des nach einem Akt vollkommener Reue mit dem Vorsatz, sobald wie méglich zu beich-
ten, geschehen (can. 916).

Beides war unterschiedslos fiir Laien wie fiir Priester bereits im Codex von 1917
(can. 856) ausgesagt, den Laien jedoch in der gingigen Katechese kaum zur Kenntnis
gebracht worden. GewiB liegt fiir Priester im Durchschnitt viel hdufiger ein schwerwie-
gender Grund vor zu zelebrieren als fiir Laien zu kommunizieren. Doch kann auch letz-
teres angesichts der heutigen Praxis der hiufigen Kommunion vielfach an Sonn- und
Feiertagen vorkommen, wenn Angehérige und Bekannte erwarten, daf3 jemand kom-
muniziert; vor allem dann, wenn einer eine 6ffentliche Funktion beim Gottesdienst aus-
zuiiben hat, etwa als Kommunionspender; oder bei Erstkommunionfeiern, Trauungen
und Begribnissen.

Als mangelnde Beichtgelegenheit darf nach der herkémmlichen Interpretation nicht
nur das Fehlen eines Beichtvaters schlechthin, sondern das Fehlen eines geeigneten Prie-
sters, bei dem das Beichten sinnvollerweise zumutbar wire, verstanden werden. Auch

9 Mt18,15—17. Zur niheren Untersuchung dieser Frage vgl. F. Reckinger, ,Auch wenn es vielen widerstrebt*,
Der Verpflichtungscharakter des Sonntagsgottesdienstes nach der bundesdeutschen Synode, in: MThZ 33
(1982) 116—123; hier: 119 f.

257



das ,sobald wie méglich” darf als ,quam primum moraliter” (sobald den Umsténden ent-
sprechend sinnvoller- und verniinftigerweise moglich) verstanden werden.

Fiir vollkommene Reue” hat das Gotteslob” einen besseren und weniger miBBverstiandli-
chen Ausdruck geprigt: ,Reue aus Liebe zu Gott” (S. 103). Zudem muf3 man die Unter-
scheidung zwischen ,vollkommener” und ,unvollkommener” Reue m. E. insofern relati-
vieren, alsauchletztere, sofern sie echteReuesein soll, die Liebe zu Gott miteinschlief3en
muf und sie von ihren eigenen Motiven her grundsitzlich auch miteinschlief3t. Denn
seit uns klarer geworden ist, daB ,Himmel” nichts anderes ist als die Liebesvereinigung
mit Gott und ,Hélle” nichts anderes als der Verlust dieses Zustandes, kann logischerwei-
se niemand nach dem Himmel, wie er wirklich ist, verlangen, oder die Hélle, wie sie
wirklich ist, fiirchten, ohne ebendarin und -dadurch einen Akt der Liebe zu Gott zu
setzen. Dennoch bleibt es angezeigt, Wert und Notwendigkeit der Reue aus Liebe zu
Gott hervorzuheben, weil das, was an sich und grundsitzlich auch in der Furchtreue im-
pliziert ist, den einzelnen Interessenten nicht unbedingt auch in ausreichendem MafBle
bewuBt ist.

Problematisch ist und bleibt im Kontext des vorliegenden Kanons vor allem die Situa-
tion jener Priester, die keinen Akt wahrer Reue setzen kénnen, weil sie in einer schwer
siindhaften Situation (z. B. im Konkubinat) leben und diese zu beenden nicht bereit sind.
Siindigen sie in jedem Fall schwer, wenn sie zum Wohl der Gliubigen oder auch zum
Erwerb ihres Lebensunterhaltes zelebrieren? Auch dann, wenn ihr Bischof sehr wohl um
ihresiindhafte Situation weif3 und dennochihre Dienste, auch und gerade die sakramen-
talen, gerne weiter in Anspruch nimmt; wenn die Kirchenfiihrung ihnen keine Beendi-
gung einer solchen Situation durch EheschlieBung unter Aufgabe ihrer priesterlichen
Tatigkeit und durch eine begleitende Umorientierung in eine andere Berufssparte er-
mdglicht; und wenn sie ihnen zudem keine anderen Einkiinfte sichert als das tigliche
MeBstipendium — eine Situation, wie sie vornehmlich in den Lindern der Dritten Welt
sehr haufig gegeben ist? Dies ist m. E. eine der brennendsten Gewissensfragen, der Bi-
schéfe und Theologen nicht linger ausweichen diirfen.

11. Wann ist ein Christ zur Beichte verpflichtet?

Die Verpflichtung zur Beichte besteht — wie eben dargetan — im Fall der schweren Siin-
de vor dem nachsten Kommunionempfang; und da man gehaltenist, zum néchstfolgen-
den Osterfest zu kommunizieren (oben Nr. 7), ergibt sich darausdie Verpflichtung, spi-
testens vor diesem Termin das BuB3sakrament zu empfangen. Dariiber hinaus aber
besteht seit dem 4. Laterankonzil das Gesetz der Beichte einmal im Jahr,® das seinem
Wortlaut nach an keine besondere Zeit innerhalb des Jahres gebunden ist. Mit diesem
Gesetz waren im Sinn des Konzils sehr wahrscheinlich wirklich, wie es wértlich heif3t,
»alle Christen beiderlei Geschlechts” gemeint. Aber bereits einige Jahrzehnte spiter leg-
ten verschiedene Kommentatoren den Text dahingehend aus, daB er sich streng genom-
men nur auf die schweren Siinder beziehe. Diese Deutung wurde in der Folgezeit von
der Mehrheit der Theologen und Kanonisten iibernommen und seitens der Kirchenfiih-
rung niemals miB3billigt. Eine gewichtige Neuerung aber bedeutet es, da3 der Gesetzes-
text selbst nunmehr in diesem Sinn umformuliert wurde: ,Jeder Gliubige ist nach Errei-
chen des Unterscheidungsalters verpflichtet, seine schweren Siinden wenigstens einmal
im Jahr aufrichtig zu bekennen” (can. 989).

1o DS 812; CIC/1917, can. 906.

258

.



Eine solche Anderung ist als eine seit langem iiberfillige ,Flurbereinigung” sehr zu be-
griiBen. Sie entspricht der eindeutigen Tradition des Altertums, gemiB der ein Christ,
der seine Taufgnade bis zu seinem Tod bewahrt, zum Empfang des Bu3sakramentes nie-
mals verpflichtet ist. Fraglich ist nur, ob das Gesetz sich dann nicht als schlicht iiberfliis-
sig erweist, da schwere Siinder kraft des Gesetzes der Osterkommunion ja ohnehin zur
Beichte innerhalb Jahresfrist verpflichtet sind.

In eigentiimlicher Spannung zu dieser Liberalisierung steht die Tatsache, daf3 nunmehr
erstmals Kinder von sechs bis neun Jahren ausdriicklich zur Beichte vor dem ersten
Kommunionempfang verpflichtet werden sollen (can. 914). Demgegeniiber hatte der
friithere Codex lediglich erklirt, daB die Beichtpflicht vom Augenblick des Vernunftge-
brauchs an gelte; und dies bezog sich — nach der gingigen theologisch-kanonistischen
Deutung — auch fiir sie natiirlich nur auf den Fall der schweren Siinde, der in diesem
Alter wohl kaum jemals gegeben ist. Daf3 die pastorale Praxis weitestgehend den entge-
gengesetzten Standpunkt vertrat, betraf die Erstkommunikanten nicht weniger, aber
auch nicht mehr als die Erwachsenen. Sollten nunmehr, nachdem die Dinge in bezug
auf alleanderen Christen klargestellt sind, gerade diese kleinen Kinder die einzigen sein,
die zum Empfang des BuB3sakramentes auch unabhingig vom Vorliegen schwerer Siin-
den verpflichtet werden? So sieht es dem Wortlaut nach aus. Doch wire eine solche In-
terpretation derart paradox, daf3 man den Sinn des Gesetzes wohl dahingehend verste-
hen muB, daB3 die Seelsorger zwar gehalten sind, die Kinder im Verlauf der
Erstkommunionvorbereitung zum Vollzug des Bu3sakramentes hinzufiihren, auch in
dem Sinn, daB sie sie nach einer entsprechenden Katechese einzeln zu sich kommen las-
sen, um ihnen eine gute Gelegenheit zur Beichte anzubieten und sie sinnvoll zu motivie-
ren, von dieser Gelegenheit Gebrauch zu machen; daf3 sie ihnen dabei aber, wie allen
anderen Christen, wenn sie nicht schwer gesiindigt haben, die Freiheit lassen miissen,
selbst zu entscheiden, ob sie Verzeihung auch mittels des Bu3sakramentes oder nur mit-
tels persénlicher Buf3e suchen wollen.

OBEROSTERREICHISCHE

DR GEBAUANSTALT

GESELLSCHAFT MIT BESCHRANKTER HAFTUNG

Geschéftsfilhrender Gesellischafter:
Orgelbaumeister Hetmut Kégler

A-4490 St. Florian bei Linz
Telefon (0 72 24) 247, nach DienstschiuB 89 31

259



