Politik und Moral

Ergebnis einer Umfrage

Skandale der jiingsten Zeit haben zu einem neuen Ruf nach Moral — besonders auch im Bereich der
Politik — gefiihrt. Die Redaktion hat daher an einige Persdnlichkeiten des 6ffentlichen Lebens sowie
aus dem Bereich der Wissenschaft eine entsprechende Anfrage gerichtet. Das Ergebnis kann dazu an-
regen, sich auch persénlich mit der Problematik auseinanderzusetzen. Die Befragten (in alphabeti-
scher Reihenfolge angefiihrt) iiben folgende Funktionen aus: E. Busek ist Politikerund Vizebiirgermei-
ster der Landeshauptstadt Wien; N. Leser ist Professor fiir Sozialphilosophie an der Universitit Wien;
W. Schiissel ist Generalsekretar des 6sterreichischen Wirtschaftsbundes; P. Schulmeister ist Journalist
und Priisident der Katholischen Aktion Osterreichs; K. Waldheim ist Bundesprisident der Republik
Osterreich; E. Weinzierl ist Professor fiir Zeitgeschichte an der Universitit Wien.

Es ist der Redaktion ein Bediirfnis, den Autoren fiir ihre Miihe aufrichtig zu danken. (Redaktion)

ERHARD BUSEK

Die Politik sollte moralischer sein, sagen die Gutmeinenden; Politik war leider immer
unmoralisch und wird es immer sein, sagen die Resignierten; manche sagen sogar, daf3
Politik mit Moral gar nichts zu tun habe.

Wie steht es nun wirklich mit dem Verhiltnis von Politik und Moral?

Ichméchtein dieser Frage besonders vor einer abstrakten Moralisierung der Politik war-
nen, die die ethische Verbindlichkeit des persénlichen Handelns durch eine angeblich
vorgegebene Moral der Gemeinschaftsziele ersetzt. Das Gliick, das Gute, das Heil, die
Miindigkeit, die Selbstverwirklichung des Menschen — sie werden von der Politik er-
wartet und versprochen. Hier geht es nicht um das wirkliche Problem, wie die Politik
in Verfolgung ihrer eigenen Aufgaben und Entscheidungen an moralische Auflagen ge-
bunden ist, sondern hier wird Politik insgesamt zu einem moralischen Auftrag. Sie soll
jene Verhiltnisse schaffen, unter denen alle Menschen nur mehr gut sind.

Das ist die Situation, die Dostojewskis GroBinquisitor vom Gekreuzigten einfordert,
namlich die Abschaffung der quilenden Freiheit, zwischen Gut und Bése entscheiden
zu miissen.

Denn ein Staat, der sich herausnimmt, seine Biirger Mores zu lehren, ist ein totalitarer
Staat. Jeder Versuch, gesellschaftliches Bewuftsein, Moral und Politik zur Identitit zu
bringen, endet zwangsliufig im Terror — in der Inquisition, auf der Guillotine, in der
psychiatrischen Klinik.

Wir kommen also um persénliches Ethos im jeweiligen konkreten Handeln nicht her-
um. Vernunftbegabung und persdnliche Freiheit im Sinne des Gewissen-Habens zeich-
nen den Menschen aus.

Der Mensch weiB3 nicht von Natur aus, was ihm gut tut. Auch bloBe ZweckmiBigkeits-
regeln leisten diesen Dienst nicht. Er muB sich auf sein Gewissen verlassen, dasihm vor,
wihrend und nach der Handlung sagt, daB dieses gut und jenes bése ist. Diese ethische
Instanz des Gewissens kénnen wir, solange wir als denkende Menschen und nicht blo3
als informationsverarbeitende Maschinen Politik betreiben, nicht auBer Kraft setzen
und an eine dritte verweisen, die uns die Gewissensbisse abnehmen soll.

+Nicht die Normen begriinden ein Ethos, sondern das Ethos die Normen’ — diesem
pointierten Satz von Tenbruck stimme ich voll zu; fiir den politischen Bereich méchte
ich allerdings behaupten, daf3 ein Ethos ohne Normen unzulénglich und abstrakt blie-
be. Wirmiissenzu konkreten normativen Schritten kommen, diedie Verantwortlichkeit
desPolitikers konkret einforderbar machen, so problematisch und ungeniigend die Ein-
zelschritte auch sein mégen.

262



Als Exponent einer Partei, die das Wort christlich in ihrem Grundsatzprogramm fiihrt,
werdeich oft gefragt, was denn nun das Christliche in unserer Politik sei. In meiner mitt-
lerweile langjahrigen Titigkeit als Politiker muBSte ich erkennen, daB3 — abgesehen von
den ganz wenigen berithmten ,Gewissensentscheidungen’ — die Politik weitgehend
durch sachpolitische Entscheidungen, die einfach fiir das Funktionieren des Miteinan-
derlebens notwendig sind, dominiert wird. Auch wenn das ,Christliche” an diesen Ent-
scheidungen nicht auf den ersten Blick erkennbar ist, so glaube ich doch, daB ein Politi-
ker mit der Sicherstellung dieses geordneten Miteinanderlebens durchaus seine
Verantwortung auch im christlichen Sinne erfiillt. Denn meiner Ansicht nach wird das
Christsein in der Politik nicht durch laute Demonstration, sondern durch die Erkenntnis
des Dienstcharakters der Politik sichergestellt.

So sehr ich gliicklich wire, wenn es mehr Christen in der Politik gébe, so sehr muf3 man
sich jedoch auch — im Sinne des oben Gesagten — davor hiiten, eine ,christliche” Partei
bzw. Politik erzwingen zu wollen. Die Volkspartei hat diese Frage in ihrem ,Salzburger
" Programm® sauber gel6st. Sie will jene Menschenansprechen, dieein ,christlich begriin-
detes Verstindnis von Mensch und Gesellschaft haben’, sie ist aber auch ,offen fiir jene,
die aus anderen Griinden zum gleichen politischen Ergebnis kommen®.

Das Gute 138t sich nicht politisch erzwingen. Die Frage nach der Moral in der Politik
kehrt zuriick als trockener Bescheid an den einzelnen, daB er die Anstrengung des Ge-
wissens nicht delegieren kann, solange er Freiheit und Humanit:t fiir sich beansprucht.

Diese Freiheit zu respektieren und sich ihr anzuvertrauen, darin besteht die Moralit:it
der Politik.

NORBERT LESER

Es ist auf der einen Seite unbestreitbar, daf es eine fiir alle Menschen unterschiedslos
giiltige Moral gibt, wie es auf der anderen Seite aus praktischen Griinden, aber auch un-
ter den Auspizien der Theorie, einleuchtet, daf3 besondere Pflichten fiir bestimmte Be-
rufsgruppen existieren. Wenn man Politik als Berufung und Beruf betrachtet, der mit
besonderen Vollmachten, aber auch mit besonderer Verantwortung ausgestattet ist,
mulB es auch und gerade fiir den Politiker solche Sondernormen geben. Diese Sonder-
normen ergeben sich schon aus der gréeren Dimension, mit der der Politiker im Ver-
gleichzum Privatmenschen konfrontiert ist. Der Nicht-Politiker wird selten oder nie mit
Entscheidungen solcher Gréf3enordnung und Tragweite befaf3t, wie es beim Politiker
der Fall ist. Der Politiker hat das Gemeinwohl als ideale Orientierungsnorm im Auge
zu behalten, er hat die speziellen, ihm anvertrauten Interessen wahrzunehmen und er
sorgt, last not least, auch fiir seine eigenen, héchstpersdnlichen Interessen, die den um-
fassenderen nachgeordnet werden sollten, de facto aber oft dominieren und die h6heren
Interessen iiberwuchern, ja sie mitunter sogar zu bloBen Vorwiinden fiir die eigene
Machterhéhung oder Bereicherung degradieren. Jedenfalls stellt die Abwiigung dieser
verschiedenen Gesichtspunkte ein heikles Problem dar, das sich dem Privatmann in
dieser Form gar nicht stellt.

Noch schwieriger ist die Frage, ob es neben Sondernormen und Zusatzproblemen, die
sich aus der besonderen und umfassenderen Natur des Politischen ergeben, nicht auch
die Dispens von moralischen Normen gibt, die fiir die iibrigen Menschen gelten, fiir den
Politiker aber nicht zutreffen. Diese Dispens von Normen héngt wieder mit der beson-
deren Sphire, die alles Private iibertrifft und hinter sich 1a0t, zusammen. So gilt es im

263



privaten Leben mit Recht als Tugend, einem Freund auch in der Not beizustehen und
ihn gerade in einer prekiren Lage nicht im Stich zu lassen. Freundschaft im aristoteli-
schen und christlichen Sinne ist mit dem uneigenniitzigen Interesse am Wohl des ande-
ren identisch, Eine solche Haltung ist in der Politik nicht méglich und auch nicht zu ver-
langen, ein Politiker miisse auch seinen besten Freund fallen lassen, wenn es die Sache
erfordere. Er miiBte allerdings auch bereit sein, sich selbst zu opfern, wenn es die Sache
will; erfahrungsgemiB aber ist diese Bereitschaft viel geringer als die, andere zu opfern.
- Doch die Opferung anderer kann notwendig und legitim sein, wenngleich sie die Verlet-
zung einer ansonsten im privaten Bereich giiltigen Pflicht und Norm darstellt.

Weil es in der Politik Sachgesetzlichkeiten gibt, die hart und unbarmherzig sind und
iiber die man sich keinen Illusionen hingeben sollte, ist der Anspruch eines Politikers
oder einer Politik, spezifisch ,christlich” zu sein, fragwiirdig. Das heif3t nicht, daB} es
nicht Menschen mit christlicher Haltung und Gesinnung in der Politik gibt oder geben
soll, noch soll es bedeuten, da es im Bereich des Politischen keine christlichen Werte
zu schiitzen und zu verwirklichen gilt. Die Zweifel, die gegeniiber dem Anspruch,
christlicher Politiker” zu sein oder ,christliche Politik” zu betreiben, dennoch anzumel-
den sind, beziehen sich auf die Annahme, daB es so etwas wie eine christlich patentierte
Politik oder ein Monopol auf Christlichkeit fiir bestimmte Personen und Gruppen gibt
sowie darauf, da} das Christentum im Raum des Politischen eine bestimmte, unverin-
derliche Ordnung, diefiir alle Christen aller Zeiten und Ridume unverriickbar gilt, anzu-
bieten hat. Weil dem nicht so ist, hat auch die Kirche nicht die Aufgabe, sich mit einer
bestimmten Ordnung, und schon gar nicht mit einer bestimmten Partei im Rahmen
einer Ordnung, zu identifizieren, sondern sie hat ihre Stimme zu erheben, daf3 inmitten
aller Ordnungen christliche Werte Platz und gute Bedingungen fiir ihre Ausstrahlung
haben.

Freilich miissen die Kirche und umso mehr die Christen in der Welt dazu beitragen, daf3
auch in den Ordnungsstrukturen selbst méglichst viele humane Aspekte Eingang und
Beriicksichtigung finden, ohne da3 wir uns der Hoffnung hingeben diirfen, hienieden
zu einer vollkommenen oder als spezifisch christlich zu identifizierenden Ordnung zu
gelangen. Eine solche wiire sogar ein unzulidssiger Vorgriff auf das Reich Gottes, das
zwar in dieser Welt beginnt und in sie hineinragt, aber sich erst im Jenseits der Uberwelt
vollendet.

WOLFGANG SCHUSSEL

Wieweit gelten die allgemeinen moralischen Mafstibe auch in der Politik?

~Man hat die Politik die Kunst des Méglichen genannt, und tatsichlich ist es eine
kunstihnliche Sphire, insofern sie, gleich der Kunst, eine schépferisch vermittelnde
Stellung einnimmt zwischen Geist und Leben, Idee und Wirklichkeit, dem Wiinschens-
werten und dem Notwendigen, Gewissen und Tat, Sittlichkeit und Macht. Sie schlief3t
viel Hartes, Notwendiges, Amoralisches und Zugestindnis an die Materie, viel Allzu-
menschliches und dem Gemeinen Verhaftetes ein, und schwerlich hat es je einen Politi-
ker oder Staatsmann gegeben, der Grof3es erreichte und sich nicht danach hitte fragen
miissen, ob er sich noch zu den anstéindigen Menschen zihlen diirfe.” (Thomas Mann)
Mit dieser Spannung muf jeder leben, der im 6ffentlichen Leben steht. Er muf3 selbst
damit fertig werden und kann nur schwerlich auf eine iibergeordnete Rechtsnorm zu-
riickgreifen. Auch die alte Polaritit von Naturrecht und Rechtspositivismus hilft uns

264



da nicht weiter. Der Rechtspositivismus sieht in der Rechtsordnung eine ausschlieBlich
empirische Gegebenheit der sozialen Realitit; das Recht regelt wertfrei und wertungs-
frei menschliches Verhalten. Strafe gibt es nur bei unmittelbarer Sozialschadlichkeit des
Verhaltens. Recht und Moral sind getrennt und haben nichts miteinander zu tun.
Das Naturrecht hingegen geht von allgemeinen und absolut verbindlichen sittlichen
Grundsitzen aus, dieder menschlichen Verfiigung entzogen und mit Hilfe der menschli-
chen Vernunft erkannt werden. Rechtsnormen sind so ethische Forderungen von beson-
derer Dringlichkeit; das Recht sichert und schiitzt die héhere Verbindlichkeit dieser
Norm.

Beide Systeme haben gute und schlechte Griinde fiir sich. Mischformen gibt es natiirlich
auch: Das Naturrecht akzeptiert etwa, daB3 Geschichte und Gegenwart das bestehende
Rechtsgefiige beeinflussen; aber auch der Rechtspositivismus kann nicht verdriingen,
daB bei aller faktisch gegebenen Rechtsnorm vorpositive Sitten und Uberzeugungen
sehr wohl die Normbildung beeinflussen.

Woher bezieht der Politiker seine moralischen Maf3stiibe?

Jeder Politiker sollte zunichst seinem inneren MaBstab — man kann ihn Uberzeugung,
Wertordnung oder einfach Gewissen nennen — folgen. Churchill hat einmal gesagt:
+Nachdem ohnehin etwa die Hilfte der Bevélkerung mit einer getroffenen MaBnahme
nicht einverstanden ist, kann man gleich das Richtige tun”

Nur, wasist das Richtige im Einzelfall? (Das Recht ist eine Ordnung, zu deren Durchset-
zung staatliche Sanktionen zur Verfiigung stehen. Moral aber ist eine Sollensordnung,
die ihre Sanktion in der Mahnung des Gewissens oder in einer Belohnung/Vergeltung
jenseits des Todes findet. Schon Thomas Hobbes sagt: ,Auctoritas, non veritas facit
legem.’)

Die franzdsische Revolution war z. B. ein Aufstand der Moral gegen die Politik. ,Das,
was unmoralischist, ist auch unpolitisch’, sagte Robespierre 1794 in einer Rede vor dem
Nationalkonvent. ,Wir wollen in unserem Land Selbstsucht durch Sittlichkeit ersetzen
. . . wir wollen eine Ordnung der Dinge, die keine niedrigen und grausamen Triebe
kennt, die alle guten und groBen Leidenschaften zum Gesetz erhebt.”

Was st der erste Grundsatz der Demokratie oder Volksherrschaft, fragten die Jakobiner
und antwortetenselbst: ,Esist die Tugend.” Wir wissen lingst, wiesehr diese tugendhafte
Revolution — und spiter andere auch — im Blut erstickte. Und so wird weiter jeder,
der 6ffentlich handelt, auf seine innere Stimme verwiesen sein, wenn er nicht handelnd
schuldig werden will oder vielleicht gerade durch Handeln schuldig werden mu8.

Was ist das Christliche in der Politik?

Manchmal weif} ich es, oft aber bin ich da gar nicht so sicher. Kann es eine christliche
Steuerreform geben, eine am Naturrecht orientierte Verkehrspolitik? Kann und soll es
spezifisch religiése Impulse fiir eine neue Agrarordnung geben diirfen — ich weiB es
wirklich nicht! Wohl aber sehe ich eine grofle Herausforderung an die Christen in der
Politik, in ihrem Verhalten, in ihrem Umgang mit Menschen, mit Problemen, mit Un-
recht, Privilegienbegiinstigungen, Aggressionen etwas von ihrer christlichen Lebens-
form sichtbar zu machen.

Was soll die Kirche zur Politik beitragen?
Die Kirche soll sicherlich nicht unmittelbare Handlungsanleitungen fiir den Umgang
mit politischen Problemen geben. Sofort stellt sich dann natiirlich die Frage, wer fiir ,die

265



Kirche spricht, mit welcher Kompetenz, mit welcher Vorbereitung, mit welchem Wis-
sensstand. Natiirlich herrscht gerade in unserer Zeit ein groB3er Bedarf an Wortmeldun-
gen zu Grundsatzfragen, dieim Chor der verschiedensten Interessensgruppen und Lob-
bies sonst unhérbar blieben. Wer spricht fiir die Armen in den Industrieléindern? Wer
redet heute noch vom inneren ,Wert der Arbeit‘, wie dies in exemplarischer Form etwa
diepolnische Kircheimmer wieder tut? Wer ist der Sprecher der nicht immer nur 6kono-
misch Miihseligen und Beladenen unserer Zeit, der Familien, der Gastarbeiter, Minder-
heiten? Wer schiitzt die Rechte der Kinder, der Miitter, der Kranken, der Sterbenden;
wer steht fiir das Recht auf Leben in all seinen Gefihrdungen und Phasen ein — wenn
nicht wir, Christen und Kirche. Wer nennt nicht zuletzt beim Namen, was eigentlich we-
gen der Frivolitit, ja Obszonitit seines Daseins namenlos ist: den Riistungswettlauf.
Warum hoffen wir eigentlich alle immer noch wider aller Vernunft, daB bei rund 600
Mrd. Dollar jihrlichem Riistungswachstum der Tag nicht immer schneller niherriickt,
an dem der berithmte Knopf gedriickt wird?

Und zuletzt: Wer triumt mit uns den Traum von einer besseren Welt, den wie Isaias
etwa: ,Und der Wolf wird neben dem Lamm wohnen und der Panther neben dem B&ck-
lein lagern, Kalb und junger Léwe werden zusammen weiden und ein kleiner Knabe sie
leiten . . . Ja, Ihr Diirftigen alle kommt herbei zum Wasser und Ihr, die Ihr kein Brot
habt, kommt, kauft Getreide ein und esset! Ja, kommt, kauft Getreide ohne Geld und
ohne Bezahlung Wein und Milch.”

Hoffnung aus und in Verzweiflung?

Solche Utopien haben das christliche Abendland geformt, sein Denken, seine Politik.

PAUL SCHULMEISTER

Wieweit gelten die allgemeinen moralischen Mapstéibe auch in der Politik?
Eswirefalsch, die Welt prinzipiell in die der Politik und des privaten Lebens zu untertei-
len und fiir den einen Teil die Gesetze der Macht, fiir den anderen die der Moral gelten
zulassen. DieRespublicaist nicht eine Sache weniger Politiker, auch wenn der unbehau-
ste Biirger von heute zum Privat-Partikularen neigt, wo er sich Beheimatung erhofft.
Diese Tendenz begiinstigt ungliicklicherweise die schleichende Auflésung des alten Ge-
meinwohl-Begriffs, der ohnedies, in einer pluralistischen Gesellschaft, die ,Selbstver-
wirklichung” groB schreibt, als kaum mehr definierbar erscheint.

In dieser Situation scheinbar wachsender Beliebigkeit erhilt die Frage der moralischen
Verbindlichkeit politischen Handelns mit einem Mal wieder Auftrieb. Nicht erst Tscher-
nobyl hat ins allgemeine BewuBtsein gehoben, daB der Mensch nicht alles tun diirfe,
was er technisch tun kann. Schon vor einigen Jahren beschrieb Hans Jonas Verantwor-
tung” als zentrale Kategorie im technologischen Zeitalter. Zu dieser Ethik gehort auch
der Widerstand gegen die Versklavung der Vernunft durch ihre Instrumentalisierung.
Im iibrigen gilt das, was Max Weber iiber den Unterschied zwischen Gesinnungs- und
Verantwortungsethik gesagt hat, fiir den Politiker von heute mehr denn je. In den Vor-
dergrund ist das Bedenken der Folgen geriickt — und zwar durchaus nach den allgemei-
nen MoralmaBstiben, zu denen etwa die Hierarchie der Werte oder die Kategorie des
kleineren Ubels zihlt.

Woher bezieht der Politiker seine moralischen Mafstiibe?
In einer Zeit des Pluralismus, der weithin als Relativismus begriffen wird, und im Zei-

266



chen der Entideologisierung’, die als Versachlichung aufgefa3t wird, halten sich viele
Politiker nur mehr an ein System sozialer Niitzlichkeitserwigungen. Eine solche Den-
kungsweise legitimiert, ja etabliert den ,Sacro Egoismo” als positives Regelungselement
in einer Gesellschaft. Doch wenn ein Staat nicht durch nackte Macht, das Prinzip der
Beutegier oder des ,Enrichez-vous!” regiert werden soll, braucht ein Politiker moralische
Grundsitze.

Die meisten Moralprinzipien haben (als ,Grundwerte” etc.) Eingang in die Konstitutio-
nen und Gesetze gefunden. Die atheistische Gesellschaft von heute sei christlicher ge-
prigt als es das Frankreich zu Ende des 16. Jahrhunderts war, hat Kardinal Lustiger ein-
mal bemerkt. Wichtiger als eine abstrakte moralische ,Normenkontrolle” fiir Politiker
ist die konkrete Beispielhaftigkeit seines persénlichen Lebens.

Was ist das Christliche in der Politik?

JPolitik ist Verstindigung iiber das Wirkliche®, hat Hugo von Hofmannsthal einmal no-
tiert. Es gibt keine genau definierbare ,christliche Politik’, wohl aber eine Politik von
Christen ausihrer Glaubensiiberzeugung heraus. Das Ergebnis kann durchaus verschie-
den sein, gemaB der vom Konzil festgehaltenen ,Autonomie der irdischen Wirklichkei-
ten” — ein Pluralismus, den zu akzeptieren auch im kirchlichen Raum vielen noch
schwerfillt.

Im Spannungsfeld zwischen dem Evangelium und den realen Lebensumstiinden kann
esfiir politisch engagierte Christen Gewissenskonflikte geben. Zwar lehrt uns das Evan-
gelium eine Reihe spezifischer Werthaltungen, doch die Bergpredigt ist keine konkrete
Handlungsanweisung fiir komplexe Sachverhalte der Politik. Noch so inniger Glaube
kann Sachverstand nicht ersetzen. Das Gutgemeinte ist oft das Gegenteil des erwiinsch-
ten Guten.

Wias soll die Kirche zur Politik beitragen?

Gerade heute werden angesichts der Desorientierung, die da und dort in nihilistische
Gleichgiiltigkeit umschliigt, von der Kirche Wegweisungen zu ethischen Fragen erwar-
tet. Die (erstaunlich) hohe Autoritit, die eine sakularisierte Gesellschaft der Kirche hier
zubilligt, kann allerdings leicht verscherzt werden. Die Kirche muB sich z. B. vor kon-
kreten Festlegungen dort hiiten, wo die berechtigte Autonomie der Sachbereiche mit
vielen Entscheidungsmoglichkeiten besteht. Zum anderen geniigt eine bloBe Bekun-
dung allgemeiner Werte oft auch nicht. Was heif3t im Einzelfall ,Arbeit hat Vorrang vor
dem Kapital“? Kirchliches Reden muB hier konkreter werden, ohne daf3 die Moral poli-
tisiert und die Politik moralisiert wird. Eine Gratwanderung, zugegeben.

Sie wird dadurch erleichtert, wenn die Laien selbst mit mehr SelbstbewuBtsein Stellung
beziehen, statt auf Enuntiationen ,von oben’ zu warten. Leider sind seit dem Konzil all-
zuviele Christen dem Irrtum einer privatistischen Glaubenspraxis erlegen, hiufig im
Wunsch, nur ja nicht in den Infektionsbereich einer ,schmutzigen Politik” zu geraten.
Entscheidend ist schlieBlich der Ton, den die Kirche anschlégt. Er sollte positiv-wer-
bend, nicht negativ-verurteilend sein. Strafende Bannspriiche verfehlen heute die
Adressaten. Die Sprache der anderen zu sprechen, ist die Botschaft von Pfingsten, hat
Kardinal K6nig einmal gesagt. Aus Angstlichkeit heraus ist mancher versucht, die not-
wendige Unterscheidung der Geister nicht mit der Kraft eines offenen Herzens, sondern
mit den Mitteln einer Gedankenpolizei zu bewerkstelligen. Doch wenn Christen ihren
Glaubensschatzbewahren sollen, dann nicht alsmiBtrauische Wichter eines verschlos-
senen Tresors, sondern als Priasentierende, Gebende.

267



KURT WALDHEIM

Wieweit gelten die allgemeinen moralischen Mafstibe auch in der Politik?

Schonin der Kampagne, die meiner Wahl zum Bundesprisidenten vorausging, habeich
mich fiir mehr Moral in der Politik ausgesprochen. Daraus kénnen Sieentnehmen, da3
ich das Anliegen stiirkerer moralischer MaBstibe fiir politisches Handeln nicht nur fiir
wiinschenswert, sondern auch fiir méglich halte. Diese moralischen Maf3stibe sind —
um ein Bild aus dem Alltag zu gebrauchen — mit den Schneestangen auf unseren Stra-
Ben im Winter zu vergleichen, die uns zur Warnung aufgestellt sind und deren Nichtbe-
achtung schwere Folgen fiir unsere eigene Person genauso wie fiir die uns anvertrauten
Leben nach sich ziehen kénnen. Um wieder konkret auf die moralischen MaBstibe fiir
dieim politischen Leben stehenden Menschen zu sprechen zu kommen: Hier gilt als vor-
dringliche Forderung, alle ihre Worte und Taten miissen durch den Einsatz ihrer Person-
lichkeit gedecktsein. Nur so werden die Politiker Uberzeugungskraft ausstrahlen. Uber-
fordern wir jedoch auch nicht die Politiker! Sie sind Menschen wie jeder von uns mit
ihren Stirken und Schwiichen. Sie sollen sich jedoch ihrer Vorbildfunktion bewuft
sein.

Moralische MaBstibe im politischen Leben fordern, hei3t nicht Moral predigen, son-
dern zur Rechtschaffenheit auffordern. Eine konkrete Forderung: Sosehr der politische
Wettstreit zum Lebenselement der Demokratie gehért, sosehr ist Wahrhaftigkeit und
Redlichkeit geboten. Die Liige ist auch im politischen Leben genauso wie im privaten
abzulehnen und die Verleumdung des politisch Andersdenkenden zu verurteilen.

Woher bezieht der Politiker seine moralischen Mafstibe?

Das wird wohl bei jedem anders sein. Der im politischen Leben stehende Christ wird
sich ohne Zweifel den Dekalog zur Richtschnur nehmen miissen. Dessen Forderungen
sind zudem auch eine gute Basis fiir eine Begegnung mit jenen Politikern, die sich als
Humanisten bekennen, jedoch fiir ihren Humanismus keine Wertschau aus transzen-
dentalen Bindungen ableiten.

Wias ist das Christliche in der Politik?

Meines Erachtens das Engagement fiir die Grundwerte des christlichen Glaubens. Alle
Versuche, ,christliche Staaten” zu errichten, sind in der fernen und niheren Vergangen-
heit gescheitert. Auch die Katholische Kirche hat Abschied von dem ,konstantinischen
Zeitalter’ genommen.

Was soll die Kirche zur Politik beitragen?

DieKirche kann und soll zunéchst grundsétzlich Orientierungshilfen anbieten und ihre
Gliubigen zur politischen Aktivitit motivieren. Sie hat ohne Zweifel auch das Recht,
zu konkreten téglichen Fragen Stellung zu nehmen, wenn sie Grundwahrheiten des
Glaubens und Grundlagen der menschlichen Existenz bedroht sieht. Zu diesen Fragen
gehdren ohne Zweifel auch in unseren Tagen Fragen des Wettriistens, des bedrohten
Friedens und der Okologie. Hierist allerdings vor einem zu warnen: vor der Ubernahme
modischer Tagesparolen und einer kritiklosen Identifizierung mit manchem Zeitgeist.

268



ERIKA WEINZIERL

Wieweit gelten die allgemeinen moralischen Mafstiibe auch in der Politik? _

Die allgemeinen moralischen MaBstébe sollten auch fiir die Politik gelten, wobei aller-
dings Einverstindnis dariiber herrschen miifite, was die ,allgemeinen moralischen
Mafstébe”sind. In den verschiedenen Regionen, Kulturkreisen und Religionen der Welt
gibt es ja sehr unterschiedliche moralische MaBstibe. Das zeigt in unserer Zeit deutlich
das politische Vordringen des islamischen Fundamentalismus. Er erkennt die aus Chri-
stentum, Humanismus und Aufklirung entstandenen Menschenrechtenicht an, die fiir
diePolitik der westlichen Welt unverzichtbar sein sollten. In Hitlers ,Mein Kampf‘kom-
men sie allerdings ebenso wie Ethik und Moral auch nicht vor. Dementsprechend war
seine Politik, der relativ lange viele Deutsche und Osterreicher iiberzeugt gefolgt sind.
Das Verhalten in der Politik, d. h. der Politiker, aber auch ihrer Wihler — denn nur in
einer pluralistischen Demokratie sind solche Methoden wirklich anwendbar — sollte
keine ,doppelte Moral” erfordern — ebenso wenig wie die ,kleinen Lebenswelten”, Ge-
wiB ist Politik ,Kunst des Méglichen” und bedarf der Fihigkeit des Kompromisses, die
Anwendung moralisch fragwiirdiger Mittel ist jedoch nicht gerechtfertigt, selbst wenn
dies Macchiavelli oder alte jesuitische Fiirstenratschlige fiir richtig gehalten haben. Was
einem Volk zumutbar ist, haben die Englinder unter der Fithrung Churchills gezeigt,
obwohl er selbst nicht immer eine ,moralische” Politik gemacht hat. Selbstverstindlich
sollenin der Politik ethische Fragestellungen nicht ausgeklammert werden, doch sollten
sie nicht in ,Moralisieren” enden.

Woher bezieht der Politiker seine moralischen Maf3stibe?

Der Politiker sollte seine ethischen MaB3stiibe aus seinem Gewissen beziehen, das vom
Ziel der Wahrung der Menschenrechte jedes einzelnen Biirgers oder den Geboten christ-
licher Nachstenliebe geformt sein sollte. Allerdings bedeutet Politik immer auch Macht.
Schon Jacob Burckhardt sagte, dafl Macht bése sei und absolute Macht absolut bése.
Dieser Gefahr sollten sich politisch denkende Menschen bewuf3t sein.

Was ist das Christliche in der Politik?

Das Christlichein der Politik ist, was christliche Politiker im Interesse des Gemeinwohls
tun. Spezifisch christlich motiviert waren Franz Jagerstitter, Helene Kafka (Sr. Restitu-
ta) oder Maximilian Kolbe, die ihr Leben fiir den Widerstand gegen ein unmenschliches
politisches System oder aus Solidaritit mit Verfolgten geopfert haben. Allerdings ha-
ben das auch nicht-gléubige, ja sogar atheistische Menschen aus Humanismus getan.
Christlich” ist daher die Motivation einer bestimmten Haltung oder Politik.

Was soll die Kirche zur Politik beitragen?

Die Amts-Kirche sollte im allgemeinen nur grundsitzliche Orientierungshilfen anbie-
ten, die jedoch das Engagement christlicher Gruppen fiir Frieden, Okologie, gegen Vor-
urteile gegeniiber Minderheiten, gegen Ausbeutung und soziale Not nicht verhindern,
sondern motivieren sollten. Unbedingt sollte die Kirche ihre Stimme gegen Verletzun-
gen der Menschenrechte erheben, und zwar schon gegen die Diskriminierung und Ent-
rechtung von Minderheiten. In der NS-Zeit waren das fiir Millionen Menschen die er-
sten Schritte zu ihrer Vernichtung. Das Schweigen der Amtskirche in jener Zeit ist zwar
aus kirchenpolitischen Griinden erklirbar, christlich war es nicht. Nicht nur Politiker
erwarten sich von der Kirche Solidaritit mit den Erniedrigten und Verfolgten dieser
Erde.

269



