Christentumsinder afrikanischen Kultur verwurzelt
hat. Christentum hat also nicht nur Neues zu brin-
gen, sondern auch an bereits Vorhandenes anzu-
kniipfen.

Die durchwegs von Afrikanern stammenden Beitri-
ge kommen verstindlicherweise immer wieder dar-
auf zu sprechen, was unter Spiritualitit zu verstehen
ist; siegeben dariiber hinausinteressante Einblickein
die Wurzeln afrikanischer Spiritualitit und vermit-
teln durch ihre erfrischende Art zugleich etwas von
deren Lebendigkeit und Urspriinglichkeit. Man ver-
folgt die Versuche der afrikanischen Kirche, sich auf
die eigene kulturelle Vergangenheit zu besinnen und
die in ihr immer noch lebendige Spiritualitit nach
Méglichkeit in das kirchliche Leben einzubinden,
mit Bewunderung. Hat man sich einmal von der Vor-
stellung gelést, daB die Formen des kirchlichen Le-
bens ein fiir allemal und fiir iiberall festgeschrieben
sind, sieht man erst die Fiille der Méglichkeiten, die
ineiner christlich-afrikanischen Kultur eine erneuer-
te Bedeutung bekommen kénnten, Es ist zu hoffen,
daB die verstiirkten Bemiihungen um Inkulturation
nicht nur Ausdruck eines wachsenden politischen
Selbstbewufitseins auflereuropdischer Kulturen
sind oder daB es sich dabei nicht wieder um ein euro-
paisches Exportgut handelt; sie geschehen ja zu
einem Zeitpunkt, daineiner kulturmiiden alten Welt
das Interesse an Stammeskulturen und Ethnologie
erwacht ist, wihrend die Vélker, um die es geht, auf
dem Weg in eine Zukunft sind, in der ihnen die alten
Stammestraditionen vielleicht keine groB3e Hilfe sein
kénnen.

Zu bedenken bleibt auch, daB die Verschiedenheit
der Kulturen nicht nur von einer geographischen
Entfernung und einer kulturellen Andersartigkeit
kommt, sondern daB sie zugleich Ausdruck einer
verschieden weit fortgeschrittenen geschichtlichen
Entwicklung ist. Wer von der afrikanischen Kultur
betont, daB3 sie von der iiberall wirkenden Anwesen-
heit Gottes gepriigt ist und daB es dem afrikanischen
Menschen eigen ist, Verbindung mit dieser alles
durchdringenden und lebendigen Macht zu suchen,
sollte nicht iibersehen, daB ihnliche Aussagen auch
auf den europdischen Menschen einmal zugetroffen
haben. Inkulturation steht schlieBlich immer in der
Spannung zwischen dem vorhandenen Alten und
dem zu bringenden Neuen. Dieskannsich in der Fra-
ge zuspitzen, ob man das Heil letztlich von der An-
kniipfung an das Bestehende oder von der Verkiindi-
gung der neuen Botschaft erwartet.

Derartige Fragen stellen sich den Referenten der ge-
nannten Tagung kaum. Sie suchen die Ankniipfung
andie alten Kulturen als im Christentum Beheimate-
teund sie deuten die Geschichte und Kultur ihres Vol-
kes als Menschen, denen durch die Begegnung mit
Ch:listus in seiner Kirche die Augen ge6ffnet worden
sind.

Linz Josef Janda

B KATHOLISCHE GLAUBENSINFORMATION
(Hg.), Erfahrungen mit Randchristen. Neue Hori-
zonte fiir die Seelsorge. (192.) Herder, Freiburg 1985.
Ppb. DM 19,80.

Die Katholische Glaubens-Information (Deutsch-
lands) feiert ein Jubildum (2Sjihriger Bestand);

288

wahrhaftig ein Grund, sich Gedanken zu machen
nach ,Neuen Horizonten fiir die Seelsorge”. Das
Stichwort .Seelsorge an den Fernstehenden” galt vor
nicht langer Zeit als besonders aktuell; das vorlie-
gendeBindchen mit12 Beitrigen bringt die Anliegen
der Fernstehendenpastoral ebenso zur Sprache wie
die Grenzen dieser Vorstellung. Denn der Ausdruck
Jfernstehen” kann nicht nur in einer Richtung gese-
hen und gedeutet werden; gewif3 war es (und ist es)
fiir viele selbstverstindlich, die Diagnose so zu stel-
len: Wo stehen die anderen in der Relation zu uns?

Wienaheund wiefernstehensieuns? Mankann aber

(und das liegt sicher auch in der Intention des Vatica-
num II) mit Recht fragen: Wie fern stehen wir den an-
deren? und: Wie fern stehen wir moglicherweise mit-
sammen einem gemeinsamen Bezugspunkt.

Den Pastoraltheologen Paul M. Zulehner hatte man
zu einem Festvortrag zum Thema ,Was Christen von
derKirchefernhilt” geladen (dokumentiertim ersten
Beitrag dieser Vertffentlichung); darin wird schon
sichtbar, was Vf. in einem spiteren Beitrag
(164—176) ausfiihrlich thematisiert, nimlich die
dringliche Frage an die Kirche selber: Wo steht sie in
ihrem Verhiltnis zum Plan Gottes?: Von der (Gott)
fernstehenden Kirche: Wider einen ekklesialen
Atheismus®, Der Vorwurf Zulehners, den er von
einem bayrischen Pfarrer (J. Fischer) iibernimmt
(némlich den eines .ekklesialen Atheismus®), mii3te
man gewifl noch theologisch fundierter abkliren;
die Denkrichtung aber scheint einiges fiir sich zu ha-
ben. Hat sich die Kirche mit der ,anthropologischen
Wende* nicht theologisch selber suspendiert? Solan-
ge es Theologie (im Sinn des Wortes) gibt und geben
soll, wird sie um die Frage nicht herumkommen, wie
sie mit Gott (als ,seine Kirche") zurechtkommt. Es
gibt also etwas wie eine Flucht ins Humane, in vorge-
tauschtem Interesse ,um der Menschen willen®; da3
damit den sogenannten Fernstehenden eigentlich
kein Dienst erwiesen ist, wird alsbald augenfillig.
Hoffentlich geriit der Ausdruck .ekklesialer Atheis-
mus” nicht in den Handel der iiblichen Atheismus-
Schubladierung. Als Denkanstof gerade angesichts
der Tatsache, daB viele der Kirche nicht gerade fern-
stehen, sondern fern-bleiben, kann dieser Ausdruck
aber therapeutische Hilfen leisten. Auch das sind
also fruchtbare Erfahrungen mit ,Rand-Christen”;
aber standen nicht die Christen selber durch Jahr-
hunderte .am Rand der Gesellschaft“?

St. Florian Ferdinand Reisinger

B MIDALI MARIO, Teologia pastorale o pratica.
Cammino storico di una riflessione fondante e
scientifica (zu deutsch etwa: Pastorale oder
praktische Theologie. Ihre Grundlegung und
wissenschaftliche Fundierung in geschichtlicher
Schauy). (Biblioteca di Scienze Religiose — 69). (382.)
Libreria Ateneo Salesiano (LAS), Rom 1985. Kart.
L 25.000.—.

Das Institut fiir Pastoraltheologie der theologischen
Fakultit der Pipstlichen Universitiit der Salesianer
in Rom legt mit diesem Band eine pastorale Grundla-
genarbeit aus der Feder des Ordinarius fiir Pastoral-
theologie, Mario Midali, Doktor der Pidagogik und
Theologie, vor. Der Autor hat eine Reihe von Verdf-
fentlichungen in italienischer Sprache im Bereiche



der Ekklesiologie, Pastoraltheologie und spiritueller
Theologie vorzuweisen. Das Buch ist als Bd. 69 der
Reihe ,Bibliothek der Religionswissenschaften” er-
schienen und fungiert dort als 11. pastoraltheologi-
sche Studie.

Midali sieht den heutigen pastoraltheologischen Re-
flexionsstand gekennzeichnet durch einen starken
Zwiespalt zwischen den neuerworbenen und zu-
kunftstrichtigen Ansitzen einerseits und dem Ver-
harren auf einseitigen und obsoleten Positionen an-
dererseits. Unter diesen gegebenen Umsténden will
der Autor aufzeigen, wo die Pastoraltheologie
grundsitzlich und theologiewissenschaftlich steht,
um so die fiir die praktische Seelsorge schadlichen
Einseitigkeiten und ideologischen Positionen iiber-
winden zu helfen.

Der Internationalitit der Salesianeruniversitit ent-
sprechend, zieht der Autor Literatur aus verschiede-
nen Kulturmilieus heran, vornehmlich aber Untersu-
chungen und grundlegende Werke aus der Erstenund
Dritten Welt. Die deutschsprachige Literatur ist in
einem hohen AusmaB vertreten, So stiitzt sich der
Autor, was die pastoraltheologischen Strémungen
Europas betrifft, besonders auf das bekannte ,Hand-
buch der Pastoraltheologie® und auf Kloster-
mann/Zerfass, ,Praktische Theologie heute” (1974).

Das Werk gliedert sich in vier Teile. Der erste Teil
(17—84) gilt einer griindlichen Darstellung der Ge-
schichte der Pastoraltheologie von ihren Anfingen
bis zum II. Vatikanischen Konzil. Der zweite Teil
(85—150) trsigt die Uberschrift: ,Die pastorale Lehre
(Magistero) des 1. Vat. Konzils”. Hier geht esum den
Neuheitswert, die Aktualitit und die Grenzen der
Pastorallehre des Konzils, nicht jedoch um die volle
inhaltliche Abhandlung der einzelnen pastoralen
Themen. Reizvoll dabei der genaue Aufweis, wel-
chem theologischen Reflexionstyp die jeweiligen
Dokumente des Konzils folgen. Prizise herausge-
stellt ferner die fundamentale Divergenz zwischen
der ,christomonistischen” Ekklesiologie mit ihrem
Zug zum legalistischen Kirchenverstéindnis und der
Communio-Ekklesiologie in der Kirchenkonstitu-
tion ,Lumen gentium® — zwei Konzeptionen von Ek-
klesiologie, deren Integration das Konzil nicht erar-
beitet hat (vgl. bes. 144—146).

Der dritte Teil betrifft das Thema: ,Aktuelle Strs-
mungen und Projekte im europiischen Umfeld”
(151—281) und ist mit besonderer Akribie und litera-
rischem Aufwand bearbeitet. Beginnend mit dem
Handbuch” werden, iibrigens unter Einbezug vonF.
Klostermanns Positionierungsakzent ,Prinzip Ge-
meinde’, acht Entwiirfe von Pastoraltheologie ausge-
breitet. Es ist immerhin faszinierend zu sehen, wie
vielfiltig die Reflexionen der Kirche sind, wenn es
um die Frage geht, was sie nun im nachkonziliaren
20. Jh. an pastoraler Praxis soll und wie sie es ange-
hensoll. Gibt eseinegrundlegende geschichtstheolo-
gische Idee, oder bleibt es bei einem ephemeren pa-
storalen Praktizismus? — solche Fragen bedringen
den engagierten Rezensenten.

Der vierte Teil benennt sich: ,Pastoraltheologie im
Kontext der lateinamerikanischen Theologie der Be-
freiung” (283—373), der die jiingste von der latein-
amerikanischen Befreiungstheologie inspirierte Li-
teratur durcharbeitet, wobei allerdings die

deutschsprachige wenig vertreten ist. Die Entwick-
lung und die vier Hauptstromungen der Theologie
der Befreiung werden aufgewiesen; eine Abhand-
lung iiber die Methode der Theologie der Befreiung
folgt (bes. beachtenswert 313—322); in der Qualifi-
kation der Theologie der Befreiung folgt Midali der
These, siesei ,grundsitzlich Pastoraltheologie” (328)
und sie trete so als neuer Modus des Theologisierens
(di fare teologia) neben die beiden bisherigen klassi-
schen: den ,weisheitlichen” (sapienziale) und den
wissenschaftlichen bzw. systematischen* Modus.
Zuletzt bietet der Autor seine SchluB3folgerungen an
(339—2373), 43 Seiten fiir einen ,ZeitgemiBen Vor-
schlag von Pastoraltheologie”. Pastoraltheologie
oder besser praktische Theologie ist an ,Geschicht-
lichkeit” und damit an Wandel gebunden. Den Weg
zwischen Anpassung an den geschichtlichen Wandel
und purem Historismus gilt es zu finden. Thr Wissen
wird notwendig pluralistisch sein, empirisch und
praxeologisch (hier hat der Italiener die Kombina-
tion teologia prassica” zur Hand; die ,teologia prati-
ca” muf} also auch .prassica” sein, zu dt. vielleicht
besser mit ,praxistisch” zu {ibersetzen). Dann ent-
wirft der Autor in straffer Form einige ihm wesent-
lich erscheinende Grundziige fiir eine den heutigen
Erfordernissen angepaf3te Konfiguration dieser Dis-
ziplin, Thr Aufweis wiirde den Rahmen dieser Be-
sprechung freilich sprengen.

Natiirlich kann eine so sumarische Rezension der
Fiille der im Buch angesprochenen Themen nicht ge-
recht werden. Alle Pastoralistenund an dernachkon-
ziliaren pastoralen Strategie Interessierten werden
diese Zusammenschau mit viel Gewinn lesen. Kennt-
nisse der italienischen Wissenschaftssprache sind in-
dessen erforderlich. Ein empfehlenswertes Buch.
Linz Georg Wildmann

KINDERPASTORAL

W SAUER RALPH, Kinder fragen nach dem Leid.
Hilfen fiir das Gespriich. (124.) Herder, Freiburgi. B.
1986. Ppb. DM 16,80.

Das Leid bleibt dem glaubenden Menschen als theo-
retisch nicht l5sbares Problem zeitlebens aufgege-
ben. Es 146t sich auch in der Religionspidagogik
nicht ausklammern.

Nach einem Einleitungskapitel iiber das Leid im Le-
ben des Kindes befaf3t sich Sauer mit dem Leid aus
theologischer Sicht. Die verschiedenen Erklirungs-
versuche erscheinen jedoch allesamt als unbefriedi-
gend, da geradeim Leid der Mensch an das unerklar-
bare Geheimnis Gottes sté3t.

Im letzten Kapitel wird bedacht, worauf zu achten
ist, wenn im Umgang mit Kindern Fragen nach Leid
und Tod anstehen. Der Erwachsene findet sich dabei
in einer schwierigen Lage, da er Kindern erkliren
soll, was sein eigenes Begreifen iibersteigt. Die leid-
volle Wirklichkeit soll weder geleugnet noch zuge-
deckt werden, es ist aber gerade bei einem Kind dar-
auf zu achten, daB das Schlimme, das ihm
widerfihrt und die bergende Hiille bedroht, diese
doch nicht zerstért. Das Bése und Leidvolle miifite in
der heilenden Nihe eines Menschen aufgehoben
sein, Ein Betonen der Allmacht Gottes kénnte auf
dem Hintergrund kindlicher Verstehensmoglichkeit
zu einem verhiingnisvoll falschen Gottesbild fithren.

289



