
AUSSERMAIR

Vom 1Inn des kontemplativen Ordenslebens
Die pannung, die zwischen der notwendigen aktiven Zuwendung die Welt und der kontemplati-

Hinwendung Gott mm}  S eigentlich jeder Christ ın sich selbstus entgeht
ber kaum der Gefahr, entweder In einem weltverändernden Engagement aufzugehen, der

sich aufeineweltlose Innerlichkeit zurückzuziehen. derchristlichen Praxis INa IMdie
tulerungInes derbeiden Pole nicht hinwegkommen. Da der Durchschnittschrist besonders leicht auf
das kontemplative Element vergißt, gibt ,  ö Gemeinschaften, die ihm dessen Wichtigkeit vorleben.
Auch unst Zeit kann auf das Korrektiv der kontemplativen Orden nicht verzichten. Redaktion)

Ist das kontemplative Ordensleben überholt?
Viele Zeitgenossen haben die Kontemplativen abgeschrieben, SIEe bezeichnen ihre Exi-
stenz als die von Randsiedlern der Gesellschaft, Je Zu den Restbeständen eıner VCEIgaAN-

Epoche der Christentumsgeschichte gehören. Liegt PS daran, das Wort „KONn-
templation“ nıicht mehr hne weiıteres verständlich und somuıt Mißverständnissen
ausgesetzt ist. jeg der Schwerpunkt heute nicht sehr auf eiıner aktiven Nächstenlie-
De oder verstellen gewisse veraltete ÖOrdensstrukturen diese eher verborgene Form
christlicher Fxistenz?
WÄählt den klassischen Definitionen Von „Kontemplation“ diejenige VON Ri-
chard VO  - Viktor aQus, ist darunter der „eindringliche und freie Gesamtblick auf die

beobachtenden Dinge“ verstehen. Oomas VonNn Aquin hat davon se1iner ef;-
nıtıon MUur das Wesentliche beibehalten, wenn €  er UrVO„‚einfachen Blick auf die Wahr-
heit“* spricht. Durch die Prägnanz dieser Formulierung wird das Eigentliche der Be-
trachtungE deutlicher hervorgehoben.
Karl Rahner War S1IC.  h ZWar mancher geschichtlich bedingten Veräußerlichung der
kontemplativen Lebenstorm bewußt, entkräftete aber zugleich unmißverständlich die
Ansicht, eın solches Lebenszeugnis se1 heute weder einsichtig och sinnvoll:
„ESs kann nicht die Frage se1in, ob kontemplatives Leben in der irche bestehen soll, sondern NUurT, wIıe als
besonderes Charisma vonvielleicht wenigen) 60 gelebt werden kann, e auch eın Zeugnis für die andern
ist. In jeserHinsicht sind vermutlich manche Anpassungen möglich und annvoll. bernicht auf Kosten der
Kadikalität des kontemplativen Lebens celbst Vergessen Gie nie: der Widerspruc. Z ınem Zeitgeist ıst
Oftmals In Wahrheit das Modernste und eın unerläßlicher Dienst, den E  mm selner Zeit leisten muß3“>
Was hat Christen ZUuU len Ze  iten  H bewogen, sich zı iesem ungewöhnlichen und für
viele auch unverständlichen Weg des kontemplativen Ordenslebens entschließen?
Im Ursprung en Ordenslebens liegt eın gerührt- und Betroffensein vom Glauben
her (orona Bamberg sieht 1n dieser Betroffenheit die runderfahrung des altkirch-
lichen Mönchtums‘*: diese 1st tatsächlich schlechthin grundlegend für das kontempla-

‚Contemplatio est PerspiIcCuus et liber contutus anımı 15 perspiciendas.” Der Ausdruck ‚contultus
samtblick) bei Richard von St Viktor „unterstreicht die Tatsache, die Betrachtung eine lebendige Syn-
these ist, welche die fragmentarischen, durch iveBlicke erworbenen Kenntnisse der Seel!:
menfal(it Dieser Gesamtblick scheinbar verschwommen:;: Jaäßt außerlich Einzelheiten IUrbeiseite,
um mıit derMacht der Liebe bDesser das Wesen des (egenstandeseinzudringe! Marie-Eugene UVO: Kinde
Jesu, Ich will Gott schauen. Die geistliche der ] heresia von Avila, des Johannes VO) Kreuz
unı der T heresia VOI de Jesu Basel 1954, 193—194
„Simplex ntuı:tus veritatis”. handelt sich bei ihm einen Vorgang des Erkenntnisvermögens, der ohne
Umwege ın inem einfachen fast 1V in die ahrheit eindringt.

+ Rahner, Brief n die Unbeschuhten Karmelitinnen In VOImn 1968, abgedruckt
Herbstrith, Kontemplatives Ordensleben überholt?, München 19 (Schriftenreihe ZULF Meditation

Bamberg, Was Menschsein kostet, Würzburg 1971, 13—29

321

JOSEF AUSSERMAIR 

Vom Sinn des kontemplativen Ordenslebens 
Die Spannung, die zwischen der notwendigen aktiven Zuwendung an die Welt und der kontemplati­
ven Hinwendung zu Gott besteht, müßte eigentlich jeder Christ in sich selbst austragen. Oft entgeht 
er aber kaum der Gefahr, entweder ganz in einem weltverändernden Engagement aufzugehen, oder 
sich auf eineweltlose Innerlichkeit zurückzuziehen. In der christlichen Praxis wird man um die Akzen­
tuierung eines der beiden Pole nicht hinwegkommen. Da der Durchschnittschrist besonders leicht auf 
das kontemplative Element vergißt, gibt es Gemeinschaften, die ihm dessen Wichtigkeit vorleben. 
Auch unsere Zeit kann auf das Korrektiv der kontemplativen Orden nicht verzichten. (Redaktion) 

Ist das kontemplative Ordensleben überholt? 

Viele Zeitgenossen haben die Kontemplativen abgeschrieben, sie bezeichnen ihre Exi­
stenz als die von Randsiedlern der Gesellschaft, die zu den Restbeständen einer vergan­
genen Epoche der Christentumsgeschichte gehören. Liegt es daran, daß das Wort "Kon­
templationu nicht mehr ohne weiteres verständlich und somit Mißverständnissen 
ausgesetzt ist. Liegt der Schwerpunkt heute nicht zu sehr auf einer aktiven Nächstenlie­
be oder verstellen gewisse veraltete Ordensstrukturen diese eher verborgene Form 
christlicher Existenz? 
Wählt man unter den klassischen Definitionen von "Kontemplation° diejenige von Ri­
chard von St. Viktor aus, ist darunter der ~indringliche und freie Gesamtblick auf die 
zu beobachtenden Dingeu1 zu verstehen. Thomas von Aquin hat davon in seiner Defi­
nition nur das Wesentliche beibehalten, wenn er nur vom ~infachen Blick auf die Wahr­
heit°2 spricht. Durch die Prägnanz dieser Formulierung wird das Eigentliche der Be­
trachtung umso deutlicher hervorgehoben. 
Karl Rahner war sich zwar so mancher geschichtlich bedingten Veräußerlichung der 
kontemplativen Lebensform bewußt, entkräftete aber zugleich unmißverständlich die 
Ansicht, ein solches Lebenszeugnis sei heute weder einsichtig noch sinnvoll: 
„Es kann nicht die Frage sein, ob kontemplatives Leben in der Kirche bestehen soll, sondern nur, wie es als 
besonderes Charisma (von vielleicht wenigen) so gelebt werden kann, daß es auch ein Zeugnis für die andern 
ist. In dieser Hinsicht sind vermutlich manche Anpassungen möglich und sinnvoll. Aber nicht auf Kosten der 
Radikalität des kontemplativen Lebens selbst . . . Vergessen Sie nie: der Widerspruch zu einem Zeitgeist ist 
oftmals in Wahrheit das Modernste und ein unerläßlicher Dienst, den man seiner Zeit leisten muß."3 

Was hat Christen zu allen Zeiten bewogen, sich zu diesem ungewöhnlichen - und für 
viele auch unverständlichen - Weg des kontemplativen Ordenslebens zu entschließen? 
Im Ursprung allen Ordenslebens liegt ein Angerührt- und Betroffensein vom Glauben 
her. Corona Bamberg sieht in dieser Betroffenheit die Grunderfahrung des altkirch­
lichen Mönchtums4; diese ist tatsächlich schlechthin grundlegend für das kontempla-

1 „Contemplatio est perspicuus et liber contuitus animi in res perspiciendas." Der Ausdruck .,contuitus" (Ge­
samtblick) bei Richard von St. Viktor „unterstreicht die Tatsache, daß die Betrachtung eine lebendige Syn­
these ist, welche die fragmentarischen, durch sukzessive Blicke erworbenen Kenntnisse der Seele zusam­
menfaßt. Dieser Gesamtblick ist nur scheinbar verschwommen; er läßt äußerlich Einz.elheiten nur beiseite, 
um mit der Macht der Liebe besser in das Wesen des Gegenstandes einzudringen." Marie-Eugene vom Kinde 
Jesu, Ich will Gott schauen. Die geistliche Lehre der hl. Theresia von Avila, des hl. Johannes vom Kreuz 
und der hl. Theresia vom Kinde Jesu, Basel 1954, 193-194. 

2 „Simplex intuitus veritatis". Es handelt sich bei ihm um einen Vorgang des Erkenntnisvermögens, der ohne 
Umwege in einem einfachen Akt - fast intuitiv - in die Wahrheit eindringt. Ebd. 

3 K. Rahner, Brief an die Unbeschuhten Karmelitinnen in Beek (Holland) vom 19.3.1968, abgedruckt in: 
W Herbstrith, Kontemplatives Ordensleben - überholt?, München 1980 (Schriftenreihe zur Meditation 
2), 16. 

4 Vgl. C. Bamberg, Was Menschsein kostet, Würzburg 1971, 13-29. 

321 



tive Ordensleben. Abgesehen allemVordergründigen und unmittelbar Einsehbaren
bleibt der tschluß dasGerufenen immereın unsagbares Geheimnis se1ines Lebens Der

der das (‚anze menschlicher istenz umgreift, darf ın seiner Unbedingtheit nicht
abgewiesen werden. Fr führt Z der einz1g möglichen Antwort, die dari besteht, sich
selbst herzugeben und all as, worüber mMan verfügt Der Mönch 111 sSein Leben nicht
mehr selbst eigenmächtig die and nehmen, sondern sich tühren Jassen. Fs geht
ihm nicht mehr darum, da{(3 cse1ıne Wünsche erfüllt und seine Pläne ausgeführt werden,
sondern die Pläne (Gottes mıt ıhm nicht mutwillig gestört werden und Se  ıne Wün-
sche nicht unerfüllt bleiben.? Der Kontemplative weiß mıit dem Wissen des CGilauben-
den, ihm und auch der Welt 1mM eil LUr diesem Geheimnis her
widerfährt.®
Dieses Grundereignis iM rsprung des Ordenslebens kann sich csehr verschieden art1-
kulieren. Da kann jemand unvermittelt aufGott stoßen, den Fordernden, den 1e-
benden und den immer wieder Sich-Verschweigenden. amı zusammenhängend liegt
mancherBerutung die Betroffenheit von Christus her als ausdrückliches MotivMN-
de In Person und WortJesu ommt das Gottesgeheimnis fürden Glaubenden nmıt-
telbarsten ZUr Erscheinung.
Viele Ordensberutfungen Jageendie Unheilsituation der Welt, 1  e  hre geistige
Not und Orientierungslosigkeit als Ausgangsmotiv. Fs genugt dem Berufenen nicht,

Gott alle Menschen da ist, sondern es drängt ihn, sSeın eigenes Leben für die Be-
freiung des Menschen einzusetzen.

_e -  Pn als eiıne gewIisse Unbekümmertheit und Naivität ansprechen, Wenn
oft etwas Z schnell von der Weltverantwortung und der Mündigkeit des Christen BE-
sprochen ird? Seltsamerweise wird kaum reflektiert, auf welchem Boden diese opti1-
mistische Grundstimmung und das durchwegs posiıtive Menschenbild erwachsen sind.
Inen Etappen des christlichen Lebensvollzugskommt PS zu keiner Auferstehung und

keiner fruchtbaren Weltverantwortung ohne die Kreuzigung des VON sich eingenom-
Menschen, ohne daß das Weizenkorn die Erde £ä11t und stirbt.” Nur WE

schweigend und ohne Verbitterung seinen jeweiligen Anteil Leiden Christi auf sich
nımmlt, WIT'! vVon christlicher offnung getragen se1n. uch wenn die Zahl derer
nımmlt, die sich für enin! bessere Welt, für die Wehrlosen und Ausgestoßenen der Gesell-
cchaft einsetzen,so WITNM PS erst ort zı einem wirksamen Engagement kommen, oder
Glaubende 1m Leid und ın der Erniedrigung der Brüder den leidenden und erniedrigten
Herrn erkennt.
wieweit hat gerade der Kontemplative In seinem verborgenen Leben Anteil einem
solchen christlichen Engagement? L 1Gegensatz dem ım direkten Aposto-
lat Stehenden auf die sichtbaren Früchte se1nes Iuns verzichten? Der Christ,
gleich, ob sich „drauße  n der als Kontemplativer abmüht, wird VOT allem annn
FErucht bringen können, auch die Kenosis Christi, seine Erniedrigung und
Verherrlichung eingeht „Da Gott In Jesus eiıner VonNn unsgeworden ist, wird alle
och innerliche und verborgene Fruchtbarkeit auch zugleich außere Fruchtbar-
eit sein.®
Bei allen Großen der Kontemplation, el e leresa vVon Avila, Edith Stein, Charles de
Foucauld oder bei anderen, tehlt egliche TIrennung Von Hingabe an Gott und Hingabe

5 Vel.H. en, Einübung die christliche Grunderfahrung IL, Mainz Topos 49)
Ö  Ö Wulf, Theologische Phänomenologie des Ordenslebens, In: MySal 4/2, Einsiedeln 1973, 458

Vgl Joh 12,14
Herbstrith, Kontemplatives Ordensleben überholt?,

A

tive Ordensleben. Abgesehen von allem Vordergründigen und unmittelbar Einsehbaren 
bleibt der Entschluß das Gerufenen immer ein unsagbares Geheimnis seines Lebens. Der 
Ruf, der das Ganze menschlicher Existenz umgreift, darf in seiner Unbedingtheit nicht 
abgewiesen werden. Er führt zu der einzig möglichen Antwort, die darin besteht, sich 
selbst herzugeben und all das, worüber man verfügt. Der Mönch will sein Leben nicht 
mehr selbst - eigenmächtig - in die Hand nehmen, sondern sich führen lassen. Es geht 
ihm nicht mehr darum, daß seine Wünsche erfüllt und seine Pläne ausgeführt werden, 
sondern daß die Pläne Gottes mit ihm nicht mutwillig gestört werden und Seine Wün­
sche nicht unerfüllt bleiben. 5 Der Kontemplative weiß mit dem Wissen des Glauben­
den, daß ihm - und auch der Welt im ganzen - Heil nur von diesem Geheimnis her 
widerfährt. 6 

Dieses Grundereignis am Ursprung des Ordenslebens kann sich sehr verschieden arti­
kulieren. Da kann jemand ganz unvermittelt auf Gott stoßen, den Fordernden, den Lie­
benden und den immer wieder Sich-Verschweigenden. Damit zusammenhängend liegt 
mancher Berufung die Betroffenheit von Christus her als ausdrückliches Motiv zugrun­
de. In Person und WortJesu kommt das Gottesgeheimnis für den Glaubenden am unmit­
telbarsten zur Erscheinung. 
Viele Ordensberufungen unserer Tage haben die Unheilsituation der Welt, ihre geistige 
Not und Orientierungslosigkeit als Ausgangsmotiv. Es genügt dem Berufenen nicht, 
daß Gott für alle Menschen da ist, sondern es drängt ihn, sein eigenes Leben für die Be­
freiung des Menschen einzusetzen. 
Muß man es nicht als eine gewisse Unbekümmertheit und Naivität ansprechen, wenn 
oft etwas zu schnell von der Weltverantwortung und der Mündigkeit des Christen ge­
sprochen wird7 Seltsamerweise wird kaum reflektiert, auf welchem Boden diese opti­
mistische Grundstimmung und das durchwegs positive Menschenbild erwachsen sind. 
In allen Etappen des christlichen Lebensvollzugs kommt es zu keiner Auferstehung und 
zu keiner fruchtbaren Weltverantwortung ohne die Kreuzigung des von sich eingenom­
menen Menschen, ohne daß das Weizenkorn in die Erde fällt und stirbt. 7 Nur wer 
schweigend und ohne Verbitterung seinen jeweiligen Anteil am Leiden Christi auf sich 
nimmt, wird von christlicher Hoffnung getragen sein. Auch wenn die Zahl derer zu­
nimmt, die sich für eine bessere Welt, für die Wehrlosen und Ausgestoßenen der Gesell­
schaft einsetzen,so wird es erst dort zu einem wirksamen Engagement kommen, wo der 
Glaubende im Leid und in der Erniedrigung der Brüder den leidenden und erniedrigten 
Herrn erkennt. 
Inwieweit hat gerade der Kontemplative in seinem verborgenen Leben Anteil an einem 
solchen christlichen Engagement? Muß er - im Gegensatz zu dem im direkten Aposto­
lat Stehenden - auf die sichtbaren Früchte seines Tuns verzichten? Der Christ, ganz 
gleich, ob er sich ,,draußen" oder als Kontemplativer abmüht, wird vor allem dann 
Frucht bringen können, wenn er auch in die Kenosis Christi, in seine Erniedrigung und 
Verherrlichung eingeht. "Da Gott in Christus Jesus einer von uns geworden ist, wird alle 
noch so innerliche und verborgene Fruchtbarkeit auch zugleich äußere Fruchtbar­
keit . . . sein."8 

Bei allen Großen der Kontemplation, sei es Teresa von Avila, F.dith Stein, Charles de 
Foucauld oder bei anderen, fehlt jegliche Trennung von Hingabe an Gott und Hingabe 

5 Vgl.H. Mühlen, Einübung in die christliche Grunderfahrung II, Mainz 81976, 31 (= Topos TB 49). 
6 F. Wulf, Theologische Phänomenologie des Ordenslebens, in: MySal 4/2,.Einsiedeln 1973, 458. 
1 Vgl. Joh 12,14. 
8 W. Herbstrith, Kontemplatives Ordensleben - überholt7, 19. 

322 



an den acnsten. Rahner plädiert für die Einheit un! die Je verschiedene Berufung
des Christen, ohne die Einheit untereinander aut dem Spiele steht
„Es ıst seltsam, eine immer mehr fortschreitende Arbeitsteilung in der Gesellschaft wird als celbstver-
ständlich empfunden Und der Kirche, In der Gott nicht auf den Menschen reduziert werden und
darf, in diesersoll keine Menschen geben dürten, die diese eiıne (nicht einz1ge, aber unersetzliche) Berufung
Zur zentralen 1lat ihres Lebens gemacht haben? Doch, solche Menschen muß geben. Sie mussen demütig
se1ın, S1e mussenwissen, der (eist (sottes weht, W PFrwill, und chtLUrhinter den Mauerneschaulicher
Klöster: s1e mussen Wissen, alle organisierte und institutionalisierte Entsagung LUr die Einübung der Ent-
Sa und des Sterbens ist, das uch jedem CO hristen zukommt ”
Sind die bereits skizzierten Kennzeichen einer OrdensberufungchtVoraussetzung Je-
des christlichenens, das mıt dem Evangelium Brnst macht? Worin besteht aberann
das Spezifische des Ordenslebens innerhalb der allgemein christlichen Berufung?
Wird e1n Glaubender VOIN Geheimnis, das Gott ist, VOnN Jesus Christus der Von eıner
Unheilsituation der Welt ım Kern seiner Person angerührt, zieht ihn unabweislich
moögen die vordergründigen Motive och verschieden sSeın ır noch e1ıns M® „das
ine, das nottut 19
Wenn auch jederChrist die Kreuzesnachfolge beruten 1st und jeden dasWort „Wer
nicht allem entsagt, er besitzt, kann meın ünger nicht sein !} WIr: dies für
viele aufgrund beruflicher der ftamiliärer Umstände auf Dauer unter Einschrän-
ungen zutreffen können.
So ist C  65 eınegewilsse Ganzheit der Entsagung die drei evangelischen stehen PaTra-
digmatisch für die rderung des Alles-VerlassensEJesu willen!? WAas das Ordens-
leben grundsätzlich kennzeichnet: das SÖffentliche Bekenntnis ZULC Nachfoige und die le-
benslängliche Bindung an Formen, die diese Bezeugung glaubwürdig machen. S50
kommt ihm etwas Exemplarisches und Vorbildhaftes tür jede des christlichen Le-
ens ZU; 05 hat theologischen Sinne Hinweischarakter.
Damit ist nicht gesagt, daß das christliche Leben Ehe und Beruft keinen exemplari-
schen Charakter hätte Es auf die Ganzheit der christlichen Weltaufgabe hinzu-
weisen un: 1n der Ehe Z.. den Leib 1m ganzheitlichen Sinn in die Mitte des Christusge-
heimnisses hineinzuholen.!® Dabei gibt ©5 für jeden Christen ZWwWEel Versuchungen: ın
den Zeitströmungen aufzugehen der sich weigern, mıit ihnen überhaupt 1n Berüh-
rung ZUuU kommen.
Um dieser Welt cht „gleichförmig werden, bedeutet gerade das kontemplative Ör-
densleben tür das 'olk (sottes eın Stimulans und eıne geistlichet, len unuüuberseh-
bar VOT Augen Z stellen, Was  c Gott von 1  hm erwartet nsoftfern bleibt innerhalb der Kir-
che das Ordensleben 1 gZanzen unersetzbar. are  H die Kirche SONS:| nicht ın ihrer
Sichtbarkeit und ihrem Verweischarakter eiıne wichtige Dimension ärmer?
Die Wichtigkeit einer Erneuerung gerade des kontemplativen ÖOrdenslebens wird mMan

vielleicht besser begreifen, W  Jenn S als Kontrastfolie die zeitgenöÖssischen geistigen
Strömungen zugrundelegt.
In einer Welt, die durch Haben und Besitzenwollen gekennzeichnet ist, IU der Christ
VonNn derevangelischen Armut, 1e sich durch maßlÖvollen Gebrauch der Güter und durch
eın Teilen mi;t den davon Ausgeschlossenen auszeichnet, ugnis ablegen.

Q  Q Rahner, Brietf an die Unbeschuhten Karmelitinnen 2ee] Vo 1968,
10 10,42

14,33
„ 28—.

13 Eph 5,32; Christliche Ehe weist SO auf den Bund Christus-Kirche hin. Christliches Leben 1 ÖOrden
und in Ehe und Beruf haben eine sich gegenseiltig ergänzende Funktion, die bei Unterschlagung einer
einzelnen der Gefahr eiıner Verkürzung des Christlichen ist.

323

an den Nächsten. Karl Rahner plädiert für die Einheit und die je verschiedene Berufung 
des Christen, ohne daß die Einheit untereinander auf dem Spiele steht . 
.. Es ist doch seltsam, eine immer mehr fortschreitende Arbeitsteilung in der Gesellschaft wird als selbstver­
ständlich empfunden ... Und in der Kirche, in der Gott nicht auf den Menschen reduziert werden kann und 
darf, in dieser soll es keine Menschen geben dürfen, die diese eine (nicht einzige, aber unersetzliche) Berufung 
zur zentralen Tat ihres Lebens gemacht haben7 Doch, solche Menschen muß es geben. Sie müssen demütig 
sein, sie müssen wissen, daß der Geist Gottes weht, wo er will, und nicht nur hinter den Mauern beschaulicher 
Klöster; sie müssen wissen, daß alle organisierte und institutionalisierte Entsagung nur die Einübung der Ent­
sagung und des Sterbens ist, das auch jedem Christen zukommt."9 

Sind die bereits skizzierten Kennzeichen einer Ordensberufung nicht Voraussetzung je­
des christlichen Lebens, das mit dem Evangelium Ernst macht? Worin besteht aber dann 
das Spezifische des Ordenslebens innerhalb der allgemein christlichen Berufung? 
Wird ein Glaubender vom Geheimnis, das Gott ist, von Jesus Christus oder von einer 
Unheilsituation der Welt im Kern seiner Person angerührt, zieht ihn unabweislich -
mögen die vordergründigen Motive noch so verschieden sein - nur noch eins an: ,,das 
Eine, das nottutu. io 

Wenn auch jeder Christ in die Kreuzesnachfolge berufen ist und für jeden das Wort "Wer 
nicht allem entsagt, was er besitzt, kann mein Jünger nicht seinui1 gilt, so wird dies für 
viele aufgrund beruflicher oder familiärer Umstände auf Dauer nur unter Einschrän­
kungen zutreffen können. 
So ist es eine gewisse Ganzheit der Entsagung - die drei evangelischen Räte stehen para­
digmatisch für die Forderung des Alles-Verlassens um Jesu willen12 

-, was das Ordens­
leben grundsätzlich kennzeichnet: das öffentliche Bekenntnis zur Nachfolge und diele­
benslängliche Bindung an Formen, die diese Bezeugung glaubwürdig machen. So 
kommt ihm etwas Exemplarisches und Vorbildhaftes für jede Art des christlichen Le­
bens zu; es hat im theologischen Sinne Hinweischarakter. 
Damit ist nicht gesagt, daß das christliche Leben in Ehe und Beruf keinen exemplari­
schen Charakter hätte. Es vermag auf die Ganzheit der christlichen Weltaufgabe hinzu­
weisen und in der Ehe z. B. den Leib im ganzheitlichen Sinn in die Mitte des Christusge­
heimnisses hineinzuholen. 13 Dabei gibt es für jeden Christen zwei Versuchungen: in 
den Zeitströmungen aufzugehen oder sich zu weigern, mit ihnen überhaupt in Berüh­
rung zu kommen. 
Um dieser Welt nicht "gleichförmig" zu werden, bedeutet gerade das kontemplative Or­
densleben für das Volk Gottes ein Stimulans und eine geistliche Kraft, allen unüberseh­
bar vor Augen zu stellen, was Gott von ihm erwartet. Insofern bleibt innerhalb der Kir­
che das Ordensleben im ganzen unersetzbar. Wäre die Kirche sonst nicht in ihrer 
Sichtbarkeit und in ihrem Verweischarakter um eine wichtige Dimension ärmer? 
Die Wichtigkeit einer Erneuerung gerade des kontemplativen Ordenslebens wird man 
vielleicht besser begreifen, wenn man als Kontrastfolie die zeitgenössischen geistigen 
Strömungen zugrundelegt. 
In einer Welt, die durch Haben und Besitzenwollen gekennzeichnet ist, muß der Christ 
von der evangelischen Armut, die sich durch maßvollen Gebrauch der Güter und durch 
ein Teilen mit den davon Ausgeschlossenen auszeichnet, Zeugnis ablegen. 

9 K. Rahner, Brief an die Unbeschuhten Karmelitinnen in Beek vom 19.3.1968, 14. 
10 Lk 10,42. 
11 Lk 14,33. 
12 Lk 18,28-30. 
13 Vgl. Eph 5,32; Christliche Ehe weist so auf den Bund Christus-Kirche hin. Christliches Leben im Orden 

und in Ehe und Beruf haben so eine sich gegenseitig ergänzende Funktion, die bei Unterschlagung einer 
einzelnen der Gefahr einer Verkürzung des Christlichen ausgesetzt ist. 

323 



einer Welt, die eidenschaftlich die Freiheit sucht und ın der Zweılı der ensch-
heit die fundamentalenFreiheiten kämpften, während das dritteDrittel se1ine Freiheit
häufig mißbraucht, ist der hrist aufgerufen, auf die wahre Freiheit hinzuweisen, die
WILr V«d Heiligen Geist empfangen, der frei auf den des Vaters tworten und
seinen Willen läßt

einer Welt, der viele Hunger ach Liebe haben, während gleichen Zeit die
Karikaturen Von Liebe überhand nehmen, soll der Christ die wahre Liebe bezeugen, die
1  .  hren Ursprung In Gotthat 1ese realisiert sich 1n den sich ergänzendenBerufungen der
Ehe und der Ehelosigkeit.
ıner Welt, die den Menschen ohne Gott ın den Mittelpunkt gestellt hat und dieen-
wäartig zwischen einer Utopie ihrer Errungenschaften und der Bitterkeit über ihre Nie-
derlagen schwankt, ıst Gott der Gottesu Christ) gegenüberzustellen, der In un  PTE

Geschichte eingetreten ist und dadurch den Proze(l der ‚Vergöttlichung“ des Menschen
ermöglicht hat FEiner verkehrten Anthropozentrik kann gerade der Kontemplative den
Weg wahren Humanismus weilsen.
ıner Welt, dieV(Aktivismus und der unmittelbaren Wirkmacht ihres Juns besessen
ıst, MUu. gezeıgtwerden, daß diehöchste Form menschlicherAktivität e1Nne aktıve “SS1-
vıtät ıst Wahrscheinlich Waren der menschlichen Geschichte die Persönlichkei-
ten, 1€e die Menschheit wirklich weitergebracht haben, zugleich jene, die die göttliche
nergiedurchGebetund Kontemplation einzufangen In der LageWaren. Soverstanden,
stellt sich die Kontemplation als die meisten entfaltete Form menschlicher Aktivität
dar. Von dieser Sicht AUS kann InNan wirklich behaupten, die Betenden ur „Avant-
garde der schichte“ gehören.**
Die Bedeutung des rtes der Kontemplation
Ein beschauliches Kloster ist der ÖOrt, der von der Gegenwart des antizıplerten Reiches
Gottes und damit Von der Parusie ugnis ablegt läßt bereits jetzt eiwas9der
Atmosphäre und der Zeit erahnen, die erwartet
Die Atmosphäre Desteht arin, es ın Jesus Christus seine Mitte hat, auf
gerichtet ıst und Ihmzurückkehrt. Fern VOMM Lärm UıNnsJage ist e1ine Welt al  ..  Be-
ren und inneren Schweigens Das innere Schweigen stellt eine Bedingung dar, durch die
das unnuütze Geschwätz gebannt, 1e Konversation auf das Wichtigste bzw. auf den mıit-
brüderlichen Austauschbeschränkt ist und WO demoren  H desWortes Gottes, der
(ung, der Eucharistie und dem Lobpreis jeder erdenkliche Raum geboten wird
Die Zeit diesem ıSE VOon jenerdesAlltags verschieden. ManversuchtJerdieıch-
( eines jeden Augenblicks auszukosten. Es wird dem Menschen die Gelegenheit gebo-
ten, den „Achten 1a  g vorwegnehmend erleben. ährend der erste der OC der-
jenıge der Schöpfung und der siebte jener des Ausruhens ist, kann der achte als Jag der
Auferstehung und der Ewigkeit bezeichnet werden.

Die Notwendigkeit der Finsamkeit
Wenn schon Lösung e1ines ebensentscheidenden Problems oder ZUT Konzentration
auf kreatives Schaften eın ruhiger ÖOrt unumgänglich ist, un  —; wieviel mehr Men-
schen, die sich ausschließlich auf Gott hin öffnen wollen. So meıinten schon die tfrüh-

Diese Gedankengänge verdanke ich Gabriel Matagrin, Bischof vVon Grenoblie. Sie werden demnächst in
der Veröftentlichung VOonNn Claude Goure/Joseph Templier, Maintenant que les pretres font IaTres,

Centurion. Panorama aujourd’hui) nachzulesen sSein.

324

In einer Welt, die leidenschaftlich die Freiheit sucht und in der zwei Drittel der Mensch­
heit um die fundamentalen Freiheiten kämpfen, während das dritte Drittel seine Freiheit 
häufig mißbraucht, ist der Christ aufgerufen, auf die wahre Freiheit hinzuweisen, die 
wir vom Heiligen Geist empfangen, der uns frei auf den Ruf des Vaters antworten und 
seinen Willen tun läßt. 
In einer Welt, in der so viele Hunger nach Liebe haben, während zur gleichen Zeit die 
Karikaturen von Liebe überhand nehmen, soll der Christ die wahre Liebe bezeugen, die 
ihren Ursprung in Gott hat. Diese realisiert sich in den sich ergänzenden Berufungen der 
Ehe und der Ehelosigkeit. 
Einer Welt, die den Menschen ohne Gott in den Mittelpunkt gestellt hat und die gegen­
wärtig zwischen einer Utopie ihrer Errungenschaften und der Bitterkeit über ihre Nie­
derlagen schwankt, ist Gott - der Gott Jesu Christi - gegenüberzustellen, der in unsere 
Geschichte eingetreten ist und dadurch den Prozeß der ,:Vergöttlichung" des Menschen 
ermöglicht hat. Einer verkehrten Anthropozentrik kann gerade der Kontemplative den 
Weg zum wahren Humanismus weisen. 
Einer Welt, die vom Aktivismus und der unmittelbaren Wirkmacht ihres Tuns besessen 
ist, muß gezeigt werden, daß die höchste Form menschlicher Aktivität eine aktive Passi­
vität ist. Wahrscheinlich waren im Lauf der menschlichen Geschichte die Persönlichkei­
ten, die die Menschheit wirklich weitergebracht haben, zugleich jene, die die göttliche 
Energie durch Gebet und Kontemplation einzufangen in der Lage waren. So verstanden, 
stellt sich die Kontemplation als die am meisten entfaltete Form menschlicher Aktivität 
dar. Von dieser Sicht aus kann man wirklich behaupten, daß die Betenden zur "Avant­
garde der Geschichte" gehören.14 

Die Bedeutung des Ortes der Kontemplation 

Ein beschauliches Kloster ist der Ort, der von der Gegenwart des antizipierten Reiches 
Gottes und damit von der Parusie Zeugnis ablegt. Es läßt uns bereits jetzt etwas von der 
Atmosphäre und der Zeit erahnen, die uns erwartet. 
Die neue Atmosphäre besteht darin, daß alles in Jesus Christus seine Mitte hat, auf Ihn 
gerichtet ist und zu Ihm zurückkehrt. Fern vom Lärm unserer Tage ist es eine Welt äuße­
ren und inneren Schweigens. Das innere Schweigen stellt eine Bedingung dar, durch die 
das unnütze Geschwätz gebannt, die Konversation auf das Wichtigste bzw. auf den mit­
brüderlichen Austausch beschränkt ist und wo dem Hören des Wortes Gottes, der Anbe­
tung, der Eucharistie und dem Lobpreis jeder erdenkliche Raum geboten wird. 
Die Zeit an diesem Ort ist von jener des Alltags verschieden. Man versucht hier die Dich­
te eines jeden Augenblicks auszukosten. Es wird dem Menschen die Gelegenheit gebo­
ten, den "Achten Tag" vorwegnehmend zu erleben. Während der erste der Woche der­
jenige der Schöpfung und der siebte jener des Ausruhens ist, kann der achte als Tag der 
Auferstehung und der Ewigkeit bezeichnet werden. 

Die Notwendigkeit der Einsamkeit 

Wenn schon zur Lösung eines lebensentscheidenden Problems oder zur Konzentration 
auf kreatives Schaffen ein ruhiger Ort unumgänglich ist, um wieviel mehr für Men­
schen, die sich ausschließlich auf Gott hin öffnen wollen. So meinten schon die früh-

14 Diese Gedankengänge verdanke ich Gabriel Matagrin, Bischof von Grenoble. Sie werden demnächst in 
der Veröffentlichung von Claude Goure/]oseph Templier, Maintenant que les pretres se font rares, 
(ed. Le Centurion. Panorama aujourd'hui) nachzulesen sein. 

324 



christlichen Mönche, die FEinsamkeit nicht NUur der beste ware, ihr jel
erreichen, sondern die Stille S1e führen und unterweisen würde So wird uns ın den
„Apophthegmata Patrum berichtet, daßasMoses, als einem Bruder un eın
Wort gebeten wurde, zu ihm ‚Geh, dich deine Zelle und e1ne Zelle WITF'
dich alles jehren . Die Einsamkeit Wal ihnen kostbar, eiıner der önche fest-
stellte: „Der, derertfahrenhat die Süßigkeit der Stille, die in seiner Zelle ist, meidet seinen
Nachbarnnicht, weil €  RTr ihnverachtet, sondern derFrucht, 1€e dem Schwei-
en pflückt.** So sprach Antonius der Einsamkeit als dem Lebenselement der
Mönche: „Wie der Fisch In das Meer, mussen wIr auf den Berg eilen, damit WIr nicht
durch NSeT Zögern 1€e Dingefdie da innen sind 417
Einsamkeit darf freilich nicht mıt der urbanen Vereinsamung vielerTitgenos-

oder miıt mitmenschlicher Isolation verwechselt werden. Räumliche Finsamkeit
annnEeın ittel sem wenngleich eın sehr wichtiges n das innere Schweigen,
das Sich-Auftun für Gott möglich machen. Nicht die AbnabelungVLärm der all-
täglichen Geschätte, sondern die Rückkehr zu Gott, der ın celber auf Liebe
warter, ıst das TIMATe.

AÄAm Beispiel der Kartäuser
Nehmen WIr cdie Kartäuser‘*® als auffallendes Beispiel eiNes kontemplativen ÖOrdens,
ıst das Leben aus$s (ott und für Gott das tiefste heimnis ihres Lebens Einsamkeit.
Die Statuten des Ordens beginnen muıit den Worten „Zum der Herrtlich-
keit Gottes hat Christus, das Wort des Vaters, durch den Heiligen Geist VO Anfang
Menschen auserwählt, umm S1e ın die Einsamkeit führen und in ınniger Liebe mıit sich
ZUu vereinigen. *” So streben s1e die Vereinigung mıit (Gott und die Verherrlichung Gottes

das letzte jel jeder Berufung
IhrLeben ist Linieeın Einsiedlerleben, das jedoch durch den täglich dreimaligen
Gottesdienst und zweimal wöchentlich durch gemeinsame Erholung aufgelockert wird.
Es ist S0 eine harmonische Verbindung S einsamem und gemeinsamem Leben Dies
kann als gelungene Synthese zwischen dem Gemeinschaftslieben der Kanoniker ım
Abendland und dem des orjentalischen Mönchtums angesehen werden.“

Moses 6l 1: 65, 284: vgl Ute Ranke-Heinemann, Das frühe Mönchtum. Seine otiveach den Selbst-
zeugnissen,

16 Budge, Stories of the holy fathers, In 34, zıt nach Ute Kanke-Heinemann, Das frühe Mönchtum,
17 ıta Antoni:i 85, 1N: 54

In diesem ‚usammenhang mu{ darauf hingewiesen werden, dal3 keineswegs alle für deren Lebens-
torm Momente der Kontemplation unverzichtbar sind, als kontemplative Gemeinschaften zu verstehen
sind. Heser Beitrag Beispiel der Kartäuser bzw. einererneuerten Form dieses OUrdens, den Klei-
nen Schwestern und Brüdern von Bethlehem, nur die e1ine Gestalt des kontemplativen OUOrdenslebens dar-
stellen.

Blüm, Der Kartäuserorden monastischer Sicht vVon der ründung Dbis heute, Hildebrand,
Eine-Lebenstorm Geiste deshl Bruno verwirklichen die Kleinen Brüder und Schwestern Beth-
Kartause Gaming, Jubiläumsausstellung ahre rtäuserorden —19 Scheibbs 1984,

ehem DieseOrdensgemeinschaft erlebte Geburtsstunde mnm November 1950anläßlich der Verkün-
digung des DogmasVon der leiblichen ufnahmeMariens den Himmel Sie drückt ihre BerufungOE
.Gott moöoge Jesus, seinem Sochn, heute und überall mit der größtmöglichen Intensität und Ireue geliebt,
angebetet und verehrt werden ın der Mari:ens und des heiligen Bruno!“
Die Lebensform dieser Ordensfamilie, die sich inzwischen herausgebildet hat, erwıes sich als geistlich be-
sonders ruchtbar. Als eın 3ußeres Anzeichen kann die Tatsache werden, ladurch cdas Anwach-

derKommunitäten kurzenZeitabständen 17 Klöster Frankreich, Belgien, italien, Österreich, rael
und Spanien und den USA entweder adaptiert oder errichtet werden konnten, denen ber25( Schwe-
stern leben 1976wurden die Kleinen Brüder Bethlehem In Curriere-en-Chartreuse eingekleidet.
Der ula dieser Kommunität machte bereits eine zweiıte Niederlassung notwendig.

375

christlichen Mönche, daß die Einsamkeit nicht nur der beste Ort wäre, um ihr Ziel zu 
erreichen, sondern daß die Stille sie führen und unterweisen würde. So wird uns in den 
,,Apophthegmata Patrumu berichtet, daß Abbas Moses, als er von einem Bruder um ein 
Wort gebeten wurde, zu ihm sagte: ,.Geh, setze dich in deine Zelle und deine Zelle wird 
dich alles lehren."15 Die Einsamkeit war ihnen so kostbar, daß einer der Mönche fest­
stellte: "Der, der erfahren hat die Süßigkeit der Stille, die in seiner Zelle ist, meidet seinen 
Nachbarn nicht, weil er ihn verachtet, sondern wegen der Frucht, die er aus dem Schwei­
gen pflückt."16 So sprach Antonius von der Einsamkeit als dem Lebenselement der 
Mönche: "Wie der Fisch in das Meer, so müssen wir auf den Berg eilen, damit wir nicht 
durch unser Zögern die Dinge vergessen, die da innen sind."17 

Einsamkeit darf freilich nicht mit der urbanen Vereinsamung vieler unserer Zeitgenos­
sen oder mit mitmenschlicher Isolation verwechselt werden. Räumliche Einsamkeit 
kann nur ein Mittel sein - wenngleich ein sehr wichtiges -, um das innere Schweigen, 
das Sich-Auftun für Gott möglich zu machen. Nicht die Abnabelung vom Lärm der all­
täglichen Geschäfte, sondern die Rückkehr zu Gott, der in uns selber auf unsere Liebe 
wartet, ist das Primäre. 

Am Beispiel der Kartäuser 
Nehmen wir die Kartäuser18 als auffallendes Beispiel eines kontemplativen Ordens, so 
ist das Leben aus Gott und für Gott das tiefste Geheimnis ihres Lebens in Einsamkeit. 
Die erneuerten Statuten des Ordens beginnen mit den Worten: 2um Lob der Herrlich­
keit Gottes hat Christus, das Wort des Vaters, durch den Heiligen Geist von Anfang an 
Menschen auserwählt, um sie in die Einsamkeit zu führen und in inniger Liebe mit sich 
zu vereinigen.u19 So streben sie die Vereinigung mit Gott und die Verherrlichung Gottes 
an, das letzte Ziel jeder Berufung. 
Ihr Leben ist in erster Linie ein Einsiedlerleben, das jedoch durch den täglich dreimaligen 
Gottesdienst und zweimal wöchentlich durch gemeinsame Erholung aufgelockert wird. 
Es ist so eine harmonische Verbindung von einsamem und gemeinsamem Leben. Dies 
kann als gelungene Synthese zwischen dem Gemeinschaftsleben der Kanoniker im 
Abendland und dem des orientalischen Mönchtums angesehen werden. 20 

15 Moses 6, in: PG 65, 284; vgl. Ute Ranke-Heinemann, Das frühe Mönchtum. Seine Motive nach den Selbst-
zeugnissen, Essen 1964, 36. 

16 Budge, Stories of the holy fathers, In. 34,15; zit. nach Ute Ranke-Heinemann, Das frühe Mönchtum, 36. 
17 Vita Antonii 85, in: PG 26,961 C 964 A. 
18 In diesem Zusammenhang muß darauf hingewiesen werden, daß keineswegs alle Orden, für deren Lebens­

form Momente der Kontemplation unverzichtbar sind, als kontemplative Gemeinschaften zu verstehen 
sind. Dieser Beitrag will am Beispiel der Kartäuser bzw. an einer erneuerten Form dieses Ordens, den Klei­
nen Schwestern und Brüdern von Bethlehem, nur die eine Gestalt des kontemplativen Ordenslebens dar­
stellen. 

19 H. M. Blüm, Der Kartäuserorden in monastischer Sicht von der Gründung bis heute, in: W. Hildebrand, 
Kartause Gaming. Jubiläumsausstellung 900 Jahre Kartäuserorden 1084-1984, Scheibbs 1984, 91. 

20 Eine neue Lebensform im Geiste des hl. Bruno verwirklichen die Kleinen Brüder und Schwestern von Beth­
lehem. DieseOrdensgemeinschaft erlebte ihre Geburtsstunde am 1. November 1950 anläßlich der Verkün­
digung des Dogmas von der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel. Sie drückt ihre Berufung so aus: 
.,Gott möge in Jesus, seinem Sohn, heute und überall mit der größtmöglichen Intensität und Treue geliebt, 
angebetet und verehrt werden in der Art Mariens und des heiligen Bruno!" 
Die Lebensform dieser Ordensfamilie, die sich inzwischen herausgebildet hat, erwies sich als geistlich be­
sonders fruchtbar. Als ein äußeres Anzeichen kann die Tatsache gewertet werden, daß durch das Anwach­
sen der Kommunitäten in kurzen Zeitabständen 17 Klöster in Frankreich, Belgien, Italien, Österreich, Israel 
und Spanien und in den USA entweder adaptiert oder errichtet werden konnten, in denen über 250 Schwe­
stern leben. 1976 wurden die ersten Kleinen Brüder von Bethlehem in Curriere-en-Chartreuse eingekleidet. 
Der Zulauf zu dieser Kommunität machte bereits eine zweite Niederlassung notwendig. 

325 



Die Gefahren eines ausschließlichen Einsiedlerlebens sollen durch eine brüderlich-
schwesterliche Gemeinschaft vermieden werden. Der Kartäuser, der ın Einsamkeit und
Schweigen „allein und doch nıcht allein“ lebt,Zse1ine Aufmerksamkeit auf clas „eine
Notwendige“21, nämlich die Vereinigung muıit Gott Es ıst auch leicht einzusehen, dafß
dieses Leben „mit Christus verbqrgen Gott“22 eine harte und manchmal schreckliche
‚alıtät 15  t23
Obwohl Stille und Einsamkeit den gesamten Tagesablauf prägen, 0 ist doch das
Schweigen unmöglich das Endziel, sondern nNnur eın Mittel ZUr Je größeren Liebe Stille
und Einsamkeit sind notwendig, damit sich 1m Herzen des Menschen eiıne größere Be-
reitschaft N  E Oren  .. auftun kann
Diese Lebenstorm könntevielleicht denVerdachtnahelegen, daß 65 sichum eın „elitäres“
Christentumhandelt, dem Banzwenigeberufen undbefähigt sind. S1e selbstber
verstehen ihr Dasein als exemplarisches Christsein. Siewollen das Gebot Jesu verwirk-
lichen, SIC| ın die Zelle zurückziehen und ort 1m Verborgenen den Vater anbeten. In
ihrem Leben wird dem Hören auf das Wort (ottes und der Anbetung Raum gegeben,

1 Leben jedes Christen möglich ist und In eıner individuell angepaßten Form voll-
werden kann Sie welsen daraufhin, richtig verstandene Anbetung für jeden

Christen ZUTrT Lebenshaltung werden müßte.
Der heilige TUNO ußte -  d  AUS eigener Erfahrung, wıe wichtig clas intellektuelle Erfassen
dergöttlichen Geheimnisse für lst, dasganz aufdie innige Begegnungmıit Gott
ausgerichtet ist So WAal für die tährten Brunosdas unermüdliche Suchen ach Wahr-
heit eıne durchgängige Komponente ihres Lebens Das führte azu, daß ihre Klöster
Unterschied den Einsiedeleien des ÖOstens sehr bald ber ansehnliche Bibliotheken
verfügten.
Da die unmittelbare Wortverkündigung nicht ihre Aufgabe empfahl der Kartäu-
serpri1o0r Guigo seinen Mönchen, das Abschreiben-Handschriften als Arbeit zZu be-
VOrzug«ecn. „W;  1r wollen, daß die Bücher mıt großer nermüdlichkeit geschrieben WEel-

den . F damit mıit Händen das Wort (sottes verkünden, das WIr mıit
unserein Mun: nicht kundtun können. Denn jedesmal, W€e WIr Bücher abschreiben,
scheint ©5 uns, ‚Herolde der Wahrheit‘ UNse] Statt hervorbringen 24
In einer Zeit, in der uNnsere Gesellschaft großartigeEntdeckungen und wissenschaftliche

paternite l’influence de Öt Bruno S -amille spirituelle fondee X Xe siecle les monasteres
de Bethleem, VIe consacree, Nov., 1984; dt.: Dereilige Bruno und die OrdenstamilieVo Bethlehem,
übertragen Von Eva und Josef Außermair, Salzburg 1985

10,42.
Kaol 3l

Blüm, Der Kartäuserorden monastischer Sicht, 01—92.Zl  A A S Guigues ler, Coutumesde hartreuse, FParis 1984, 4, Quotnım libros scribimus, tOt nobis verita-
tis TacCONES facere videmur“”, Sources Chretiennes 313)
Diesen Guigos, das Wort Gottes mıt den Händen verkünden, beherzigen die Kleinen Schwestern
und Brüder Bethlehem abgewandelter Form SiehabensichnämlichdemreligiösenKunsthandwerk,
speziell der Ikonenmalerei, verschrieben. Diese Form der Arbeit kann einerseits ın Stille und Einsamkeit
verrichtet werden und andererseits dadurch eine Botschaft vermitteln. einfache Stil und die
chönheit des Kunstgegenstandes eignen sich Zzut, die chönheit der göttlichen Wirklichkeit durchschim-
in lassen. sich die Kle;  1nen Schwestern und Brüder >  S Bethlehem gerade der Ikonenmalerei
gewandt haben, hat seinen Grund auch darin, die Ikone schon iImmer Dienst der aubensverkün-
digunggestandenist. FürdieorthodoxeheWaS1IEe ce1t jeheruchein ‚hrmittel des Glaubens undhatte
eine eminent pädagogische und katechetische Funktion. Sije rınnert den Inhalt der Schrift, kommen-
1er'!| und veranschaulicht Der Ikonenmaler, dem primärü den Inhalt der Botschaft zu ist und
derhinterSe1INer künstlerischen Aufgabe völlig zurückzutreten hat, wirdsomıit ZUIT ausdrücklichen
des Glaubens. Gerade vertieftes Ikonenverstäindnis acht deutlich, laß die Kleinen Schwestern und
Brüder von Bethlehem den alten und weilsen Guigos für Zeit aktualisiert haben.

326

Die Gefahren eines ausschließlichen Einsiedlerlebens sollen durch eine brüderlich­
schwesterliche Gemeinschaft vermieden werden. Der Kartäuser, der in Einsamkeit und 
Schweigen "allein und doch nicht allein" lebt, lenkt seine Aufmerksamkeit auf das ,,eine 
Notwendigeu21, nämlich die Vereinigung mit Gott. Es ist auch leicht einzusehen, daß 
dieses Leben "mit Christus verborgen in Gottu22 eine harte und manchmal schreckliche 
Realität ist. 23 1 

Obwohl Stille und Einsamkeit den gesamten Tagesablauf prägen, so ist doch das 
Schweigen unmöglich das Endziel, sondern nur ein Mittel zur je größeren Liebe. Stille 
und Einsamkeit sind notwendig, damit sich im Herzen des Menschen eine größere Be­
reitschaft zum Hören auftun kann. 
Diese Lebensform könnte vielleicht den Verdacht nahelegen, daß es sich um ein ,,elitäres" 
Christentum handelt, zu dem nur ganz wenige berufep und befähigt sind. Sie selbst aber 
verstehen ihr Dasein als exemplarisches Christsein. Sie wollen das Gebot Jesu verwirk­
lichen, sich in die Zelle zurückziehen und dort im Verborgenen den Vater anbeten. In 
ihrem Leben wird dem Hören auf das Wort Gottes und der Anbetung Raum gegeben, 
was im Leben jedes Christen möglich ist und in einer individuell angepaßten Form voll­
zogen werden kann. Sie weisen darauf hin, daß richtig verstandene Anbetung für jeden 
Christen zur Lebenshaltung werden müßte. 
Der heilige Bruno wußte aus eigener Erfahrung, wie wichtig das intellektuelle Erfassen 
der göttlichen Geheimnisse für ein Leben ist, das ganz auf die innige Begegnung mit Gott 
ausgerichtet ist. So war für die Gefährten Brunos das unermüdliche Suchen nach Wahr­
heit eine durchgängige Komponente ihres Lebens. Das führte dazu, daß ihre Klöster im 
Unterschied zu den Einsiedeleien des Ostens sehr bald über ansehnliche Bibliotheken 
verfügten. 
Da die unmittelbare Wortverkündigung nicht ihre Aufgabe war, empfahl der Kartäu­
serprior Guigo seinen Mönchen, das Abschreiben von Handschriften als Arbeit zu be­
vorzugen. "Wir wollen, daß die Bücher mit großer Unermüdlichkeit geschrieben wer­
den ... , damit wir mit unseren Händen das Wort Gottes verkünden, das wir mit 
unserem Mund nicht kundtun können. Denn jedesmal, wenn wir Bücher abschreiben, 
scheint es uns, daß wir ,Herolde der Wahrheit' an unserer Statt hervorbringen . . :'24 

In einer Zeit, in der unsere Gesellschaft großartige Entdeckungen und wissenschaftliche 

Vgl. La paternite et l'influence de St Bruno sur une famille spirituelle fondee au XXe siede: les monasteres 
de Bethleem, in: La vieconsacree, Nov.1984; dt.: Der heilige Bruno und die Ordensfamilie von Bethlehem, 
übertragen von Eva und Josef Außermair, Salzburg 1985. 

21 Lk 10,42. 
22 Kol 3,3. 
23 H. M. Blüm, Der Kartäuserorden in monastischer Sicht, 91-92. 
24 Guiguesler, Coutumesde Chartreuse, Paris 1984, XXVIII. 4, ..Quot enim libros scribimus, tot nobis verita­

tis praecones facere videmur", 224 (Sources Chretiennes 313). 
Diesen Rat Guigos, das Wort Gottes mit den Händen zu verkünden, beherzigen die Kleinen Schwestern 
und Brüder von Bethlehem in abgewandelter Form. Sie haben sich nämlich dem religiösen Kunsthandwerk, 
speziell der lkonenmalerei, verschrieben. Diese Form der Arbeit kann einerseits in Stille und Einsamkeit 
verrichtet werden und andererseits dadurch eine geistliche Botschaft vermitteln. Der einfache Stil und die 
Schönheit des Kunstgegenstandes eignen sich gut, die Schönheit der göttlichen Wirklichkeit durchschim­
mern zu lassen. Daß sich die Kleinen Schwestern und Brüder von Bethlehem gerade der lkonenmalerei zu­
gewandt haben, hat seinen Grund auch darin, daß die Ikone schon immer im Dienst der Glaubensverkün­
digung gestanden ist. Für die orthodoxe Kirche war sie seit jeher auch ein Lehrmittel des Glaubens und hatte 
eine eminent pädagogische und katechetische Funktion. Sie erinnert an den Inhalt der Schrift, kommen­
tiert und veranschaulicht ihn. Der lkonenmaler, dem es primär um den Inhalt der Botschaft zu tun ist und 
der hinter seiner künstlerischen Aufgabe völlig zurückzutreten hat, wird somit zum ausdrücklichen Lehrer 
des Glaubens. Gerade ein vertieftes Ikonenverständnis macht deutlich, daß die Kleinen Schwestern und 
Brüder von Bethlehem den sehr alten und weisen Rat Guigos für unsere Zeit neu aktualisiert haben. 

326 



Erfolge vorweiıisen kann, aber immer stärker das Gespür für (sott verliert, erinnert eın
solches Leben 1mM Stil der Kontemplativen den Menschen daran, daß Größerem
beruten ist einem Leben der Heiligkeit In der Gegenwart des liebenden Gottes, die
bereits 1er 1n diesem Leben Teilhabe der Freude (jottes bedeutet. Ein solches Leben
äßt uns sowohl die Vorrangstellung un Souveränität (sottes als auch die Unverdien-
barkeit der Liebe Gottes erahnen.

Gebet z Spiritualität @ Meditation
( ıs ı Wart Ungewöhnliche Gebete, ın denen die Erfahrung

eines Lebens aUuUS dem Glauben Waort kommtgewaschene  „Ohofto
Zum Buch Dieser Band versammelt ungewöhnliche Gebetstexte. kın 'Or'! für das Unkraut
wird eingelegt, für zweiı ijebende, für einen oge! für den Hasen ıIm Feld, tür die (Ge-
müsefrau nebenan. Die Frage nach dem Adjektiv „lieb“ wird ebensowenig verschwiegen wıe
die Auskunft ber Glück”. 50 gesehen, entfaltet sich das Beten einer umfassenden, die
Anfechtung gleichermaßen wıe Zuversicht un ank einschließenden ung
Rudaolf (Jtto Wiemer, Ungewaschene Gebete. La 80 Deiten, Format 12 Leinen mıiıt

Y 'aldıpenn Schutzumschlag, Ca 55 SBN 3-.491-72189-X ’ATMOS-Verlag.

Finer der schönsten Texte der westlichen mystischen Literahbur
b 111 d

D)ER SONNEN-Zum Buch: Bruder Franziskus VON Assıisı bis hat In seinem „DoNNenNgesang“ eın (3 FSANG JESgeistliches Selbstportrait gezeichnet, das den schönsten JTexten der westlichen mystischen
Literatur gehört. Es 1st eın Lebenslied, In seinem Innersten gewachsen VO' seiner Jugend d

FRANZISKUS
un hinausgesungen In einem Augenblick innıgen Ergriffenseins VO| dem ‚heimnis des Le- EN

bens, das T7 „Allerhöchster, alles vermögender, guter Herr” nen:
DETS Lied gibt eiıne innere Steigerung wieder: sich verbrüdern mı+ den Geschöpten, mıit dem
Mitmenschen und mı€ dem Geheimnis VO|  - ‚hben und Tod
ger Steggink, Der 5Sonnengesang des Franziskus, DETS Lied e1Nes enNs. Mit Zeichnungen
des Autors. Ca 96 Seiten, Format 12 19 Leinen mit Schutzumschlag,

ö5 SBN 3.491-72191-1 ’ATMOS-Verlag. [ \gn ..

Maei Dirnbeck
Meditative lexte für einen christlich orientierten Alltag
Zum Buch Die In diesem Band vorgelegten Meditationen und ete tellen sich der Her-In  Gottes
ausforderung des Heute. In je verschiedener Weise klingt In ihnen die Frage wıe IT1a  ”J
als Christ In der Welt VO|!  - heute dem alten (G‚lauben entsprechend eben und andeln ann.
Die Jexte von Josef Dirnbeck versuchen einen Brückenschlag zwischen der Überlieferung
und dem Anspruch Gegenwart. (‚enaues Hinhören auf das, Was die Bibel sagt,

Cirtate: kennzeichnet SIE ebenso wIıe eine Empfindsamkeit für as, Was Zeit bewegt.
osef Dirnbeck, In (Gottes Ohr, Meditationen und ete 112 Seiten, Format 12 19
engl. Broschur, 15,—, ö5 SBN 3.491-72187-3 PATITMOS-Verlag.

Auslieferung für Österreich:

ÖOsterreichisches Katholisches Bıbelwerk
VERSAND Stiftsplatz 8’ A-3. Klosterneuburg, OSHNaC 4 , Jel (0 43)
BUCHHANDLUNG Singerstraße 7! A ıen Tel 222)

3727

Erfolge vorweisen kann, aber immer stärker das Gespür für Gott verliert, erinnert ein 
solches Leben im Stil der Kontemplativen den Menschen daran, daß er zu Größerem 
berufen ist: zu einem Leben der Heiligkeit in der Gegenwart des liebenden Gottes, die 
bereits hier in diesem Leben Teilhabe an der Freude Gottes bedeutet. Ein solches Leben 
läßt uns sowohl die Vorrangstellung und Souveränität Gottes als auch die Unverdien­
barkeit der Liebe Gottes erahnen. 

Gebet • Spiritualität • Meditation 

Ungewöhnliche Gebete, in denen die Erfahrung 

eines Lebens aus dem Glaub en zu Wort kommt 

Zum Buch: Dieser Band versammelt ungewöhnliche Gebetstexte. Ein Wort für das Unkraut 
wird eingelegt, für zwei Liebende, für einen toten Vogel, für den Hasen im Feld, für die Ge­
müsefrau nebenan. Die Frage nach dem Adjektiv .lieb" wird ebensowenig verschwiegen wie 
die Auskunft über .Glück". So gesehen, entfaltet sich das Beten zu einer umfassenden, die 
Anfechtung gleichermaßen wie Zuversicht und Dank einschließenden Übung. 
Rudolf Otto Wiemer, Ungewaschene Gebete. Ca. 80 Seiten, Format 12 x 19 cm, Leinen mit 
Schutzumschlag, ca. DM 18,- , öS 140,40. ISBN 3-491-72189-X. PATMOS-Verlag. 

Einer der schönsten Texte der westlichen mystischen Literatur 

Zum Buch: Bruder Franziskus von Assisi (1182 bis 1226) hat in seinem .Sonnengesang" ein 
geistliches Selbstportrait gezeichnet, das zu den schönsten Texten der westlichen mystischen 
Literatur gehört. Es ist ein Lebenslied, in seinem Innersten gewachsen von seiner Jugend an 
und hinausgesungen in einem Augenblick innigen Ergriffenseins von dem Geheimnis des Le­
bens, das er .Allerhöchster, alles vermögender, guter Herr" nennt. 
Das Lied gibt eine innere Steigerung wieder: sich verbrüdern mit den Geschöpfen, mit dem 
Mitmenschen und mit dem Geheimnis von Leben und Tod. 
Otger Steggink, Der Sonnengesang des Franziskus, Das Lied eines Lebens. Mit Zeichnungen 
des Autors. Ca. 96 Seiten, Format 12 x 19 cm, Leinen mit Schutzumschlag, ca. DM 18,- , 
ca. öS 140,40. ISBN 3-491-72191-1. PATMOS-Verlag. 

lll)efl),rntic,.1,,. 

Medita tive Texte für einen christlich orientierten Alltag 

DER SONNEN­
GESANG DES 
FRANZISKUS 

• ~ ,, 

In 
Gottes 

Ohr Zum Buch: Die in diesem Band vorgelegten Meditationen und Gebete stellen sich der Her­
ausforderung des Heute. In je verschiedener Weise klingt in ihnen die Frage an, wie man 
als Christ in der Welt von heute dem alten Glauben entsprechend leben und handeln kann. 
Die Texte von Josef Dirnbeck versuchen einen Brückenschlag zwischen der Überlieferung 
und dem Anspruch unserer Gegenwart. Genaues Hinhören auf das, was die Bibel sagt, 
kennzeichnet sie ebenso wie eine Empfindsamkeit für das, was unsere Zeit bewegt. 

(8 
Josef Dirnbeck, In Gottes O hr, Meditationen und Gebete. 112 Seiten, Format 12 x 19 cm, 
engl. Broschur, DM 18,- , öS 140,40. ISBN 3-491-72187-3. PATMOS-Verlag. 

Auslieferung für Österreich: 

Österreichisches Katholisches Bibelwerk 
VERSAND: Stiftsplatz 8, A-3400 Klosterneuburg, Postfach 48, Tel. (0 22 43) 29 38 
BUCHHANDLUNG: Singerstraße 7, A-1010 Wien Tel. (0 222) 52 59 05 

327 


