JOSEF AUSSERMAIR

Vom Sinn des kontemplativen Ordenslebens

Die Spannung, die zwischen der notwendigen aktiven Zuwendung an die Welt und der kontemplati-
ven Hinwendung zu Gott besteht, miifite eigentlich jeder Christ in sich selbst austragen. Oft entgeht
er aber kaum der Gefahr, entweder ganz in einem weltverindernden Engagement aufzugehen, oder
sich auf eine weltlose Innerlichkeit zuriickzuziehen. In der christlichen Praxis wird man um die Akzen-
tuierung eines der beiden Pole nicht hinwegkommen. Da der Durchschnittschrist besonders leicht auf
das kontemplative Element vergif3t, gibt es Gemeinschaften, die ihm dessen Wichtigkeit vorleben.
Auch unsere Zeit kann auf das Korrektiv der kontemplativen Orden nicht verzichten. (Redaktion)

Ist das kontemplative Ordensleben iiberholt?

Viele Zeitgenossen haben die Kontemplativen abgeschrieben, sie bezeichnen ihre Exi-
stenz als die von Randsiedlern der Gesellschaft, die zu den Restbestianden einer vergan-
genen Epoche der Christentumsgeschichte gehoren. Liegt es daran, daf3 das Wort .Kon-
templation” nicht mehr ohne weiteres verstindlich und somit MiBBverstindnissen
ausgesetzt ist. Liegt der Schwerpunkt heute nicht zu sehr auf einer aktiven Nichstenlie-
be oder verstellen gewisse veraltete Ordensstrukturen diese eher verborgene Form
christlicher Existenz?

Wihlt man unter den klassischen Definitionen von ,Kontemplation” diejenige von Ri-
chard von St. Viktor aus, ist darunter der ,eindringliche und freie Gesamtblick auf die
zu beobachtenden Dinge zu verstehen. Thomas von Aquin hat davon in seiner Defi-
nition nur das Wesentliche beibehalten, wenn er nur vom ,einfachen Blick auf die Wahr-
heit“? spricht. Durch die Prignanz dieser Formulierung wird das Eigentliche der Be-
trachtung umso deutlicher hervorgehoben.

Karl Rahner war sich zwar so mancher geschichtlich bedingten VerauBerlichung der
kontemplativen Lebensform bewuBt, entkriftete aber zugleich unmif3verstindlich die
Ansicht, ein solches Lebenszeugnis sei heute weder einsichtig noch sinnvoll:

.Es kann nicht die Frage sein, ob kontemplatives Leben in der Kirche bestehen soll, sondern nur, wie es als
besonderes Charisma (von vielleicht wenigen) so gelebt werden kann, daB es auch ein Zeugnis fiir die andern
ist. In dieser Hinsicht sind vermutlich manche Anpassungen moglich und sinnvoll. Aber nicht auf Kosten der
Radikalitiit des kontemplativen Lebens selbst . . . Vergessen Sie nie: der Widerspruch zu einem Zeitgeist ist
oftmals in Wahrheit das Modernste und ein unerldBlicher Dienst, den man seiner Zeit leisten muf3.?

Was hat Christen zu allen Zeiten bewogen, sich zu diesem ungewéhnlichen — und fiir
vieleauch unverstandlichen -— Weg des kontemplativen Ordenslebenszu entschlieBen?
Im Ursprung allen Ordenslebens liegt ein Angeriihrt- und Betroffensein vom Glauben
her. Corona Bamberg sieht in dieser Betroffenheit die Grunderfahrung des altkirch-
lichen Ménchtums?; diese ist tatsichlich schlechthin grundlegend fiir das kontempla-

1 Contemplatio est perspicuus et liber contuitus animi in res perspiciendas.” Der Ausdruck .contuitus® (Ge-
samtblick) bei Richard von St. Viktor .unterstreicht die Tatsache, daf3 die Betrachtung eine lebendige Syn-
these ist, welche die fragmentarischen, durch sukzessive Blicke erworbenen Kenntnisse der Seele zusam-
menfaf3t. Dieser Gesamtblick ist nur scheinbar verschwommen; er l:i3t duBerlich Einzelheiten nur beiseite,
um mit der Macht der Liebe besser in das Wesen des Gegenstandes einzudringen.” Marie-Eugéne vom Kinde

Jesu, Ich will Gott schauen. Die geistliche Lehre der hl. Theresia von Avila, des hl. Johannes vom Kreuz

und der hl. Theresia vom Kinde Jesu, Basel 1954, 193—194.

.Simplex intuitus veritatis®. Es handelt sich bei ihm um einen Vorgang des Erkenntnisvermégens, der ohne

Umwege in einem einfachen Akt — fast intuitiv — in die Wahrheit eindringt. Ebd.

3 K. Rahner, Brief an die Unbeschuhten Karmelitinnen in Beek (Holland) vom 19. 3. 1968, abgedruckt in:
W. Herbstrith, Kontemplatives Ordensleben — iiberholt?, Miinchen 1980 (Schriftenreihe zur Meditation
2), 16.

4 Vgl. C. Bamberg, Was Menschsein kostet, Wiirzburg 1971, 13—29.

~

321



tive Ordensleben. Abgesehen von allem Vordergriindigen und unmittelbar Einsehbaren
bleibt der Entschluf3 das Gerufenen immer ein unsagbares Geheimnis seines Lebens. Der
Ruf, der das Ganze menschlicher Existenz umgreift, darf in seiner Unbedingtheit nicht
abgewiesen werden. Er fithrt zu der einzig méglichen Antwort, die darin besteht, sich
selbst herzugeben und all das, woriiber man verfiigt. Der Ménch will sein Leben nicht
mehr selbst — eigenmichtig — in die Hand nehmen, sondernsich fithren lassen. Es geht
ihm nicht mehr darum, daB seine Wiinsche erfiillt und seine Pline ausgefiihrt werden,
sondern daB die Pline Gottes mit ihm nicht mutwillig gestért werden und Seine Wiin-
sche nicht unerfiillt bleiben.® Der Kontemplative wei} mit dem Wissen des Glauben-
den, daB3 ihm — und auch der Welt im ganzen — Heil nur von diesem Geheimnis her
widerfahrt.

Dieses Grundereignis am Ursprung des Ordenslebens kann sich sehr verschieden arti-
kulieren. Da kann jemand ganz unvermittelt auf Gott stoBen, den Fordernden, den Lie-
benden und den immer wieder Sich-Verschweigenden. Damit zusammenhingend liegt
mancher Berufung die Betroffenheit von Christus her als ausdriickliches Motiv zugrun-
de. In Person und Wort Jesu kommt das Gottesgeheimnis fiir den Glaubenden am unmit-
telbarsten zur Erscheinung.

Viele Ordensberufungen unserer Tage haben die Unheilsituation der Welt, ihre geistige
Not und Orientierungslosigkeit als Ausgangsmotiv. Es geniigt dem Berufenen nicht,
dafB Gott fiir alle Menschen da ist, sondern es dringt ihn, sein eigenes Leben fiir die Be-
freiung des Menschen einzusetzen.

MufB man es nicht als eine gewisse Unbekiimmertheit und Naivitiit ansprechen, wenn
oft etwas zu schnell von der Weltverantwortung und der Miindigkeit des Christen ge-
sprochen wird? Seltsamerweise wird kaum reflektiert, auf welchem Boden diese opti-
mistische Grundstimmung und das durchwegs positive Menschenbild erwachsen sind.
In allen Etappen des christlichen Lebensvollzugs kommt es zu keiner Auferstehung und
zu keiner fruchtbaren Weltverantwortung ohne die Kreuzigung des von sich eingenom-
menen Menschen, ohne daf3 das Weizenkorn in die Erde fillt und stirbt.” Nur wer
schweigend und ohne Verbitterung seinen jeweiligen Anteil am Leiden Christi auf sich
nimmt, wird von christlicher Hoffnung getragen sein. Auch wenn die Zah! derer zu-
nimmt, die sich fiir eine bessere Welt, fiir die Wehrlosen und Ausgestof3enen der Gesell-
schaft einsetzen,so wird es erst dort zu einem wirksamen Engagement kommen, wo der
Glaubende im Leid und in der Erniedrigung der Briider den leidenden und erniedrigten
Herrn erkennt.

Inwieweit hat gerade der Kontemplative in seinem verborgenen Leben Anteil an einem
solchen christlichen Engagement? MuB3 er — im Gegensatz zu dem im direkten Aposto-
lat Stehenden — auf die sichtbaren Friichte seines Tuns verzichten? Der Christ, ganz
gleich, ob er sich ,drauflen” oder als Kontemplativer abmiiht, wird vor allem dann
Frucht bringen kdnnen, wenn er auch in die Kenosis Christi, in seine Erniedrigung und
Verherrlichung eingeht. ,Da Gott in Christus Jesus einer von uns geworden ist, wird alle
noch so innerliche und verborgene Fruchtbarkeit auch zugleich duBere Fruchtbar-
keit . . . sein.®

Bei allen GroB3en der Kontemplation, sei es Teresa von Avila, Edith Stein, Charles de
Foucauld oder bei anderen, fehlt jegliche Trennung von Hingabe an Gott und Hingabe

$ Vgl.H. Miihlen, Einiibung in die christliche Grunderfahmng 11, Mainz 81976, 31 (= Topos TB 49).
¢ E Wulf, Theologische Phinomenologie des Ordenslebens, in: MySal 4/2, Einsiedeln 1973, 458.

7 Vgl. Joh 12,14,

8 W. Herbstrith, Kontemplatives Ordensleben — iiberholt?, 19.

322



an den Nachsten. Karl Rahner pladiert fiir die Einheit und die je verschiedene Berufung
des Christen, ohne daB3 die Einheit untereinander auf dem Spiele steht.

.Es ist doch seltsam, eine immer mehr fortschreitende Arbeitsteilung in der Gesellschaft wird als selbstver-
stiandlich empfunden . . . Und in der Kirche, in der Gott nicht auf den Menschen reduziert werden kann und
darf, in dieser soll es keine Menschen geben diirfen, die diese eine (nicht einzige, aber unersetzliche) Berufung
zur zentralen Tat ihres Lebens gemacht haben? Doch, solche Menschen muf3 es geben. Sie miissen demiitig
sein, sie miissen wissen, daB3 der Geist Gottes weht, wo er will, und nicht nur hinter den Mauern beschaulicher
Kl&ster; sie miissen wissen, daB} alle organisierte und institutionalisierte Entsagung nur die Einiibung der Ent-
sagung und des Sterbens ist, das auch jedem Christen zukommt?

Sind die bereits skizzierten Kennzeichen einer Ordensberufung nicht Voraussetzung je-
des christlichen Lebens, das mit dem Evangelium Ernst macht? Worin besteht aber dann
das Spezifische des Ordenslebens innerhalb der allgemein christlichen Berufung?
Wird ein Glaubender vom Geheimnis, das Gott ist, von Jesus Christus oder von einer
Unbheilsituation der Welt im Kern seiner Person angeriihrt, zieht ihn unabweislich —
mogen die vordergriindigen Motive noch so verschieden sein — nur noch eins an: ,das
Eine, das nottut“!°

Wenn auch jeder Christ in die Kreuzesnachfolge berufen ist und fiir jeden das Wort ,Wer
nicht allem entsagt, was er besitzt, kann mein Jiinger nicht sein“"! gilt, so wird dies fiir
viele aufgrund beruflicher oder familidrer Umsténde auf Dauer nur unter Einschrin-
kungen zutreffen kénnen.

Soist es eine gewisse Ganzheit der Entsagung — die drei evangelischen Rite stehen para-
digmatisch fiir die Forderung des Alles-Verlassens um Jesu willen'? —, was das Ordens-
leben grundsitzlich kennzeichnet: das dffentliche Bekenntnis zur Nachfolge und die le-
bensliangliche Bindung an Formen, die diese Bezeugung glaubwiirdig machen. So
kommt ihm etwas Exemplarisches und Vorbildhaftes fiir jede Art des christlichen Le-
bens zu; es hat im theologischen Sinne Hinweischarakter.

Damiit ist nicht gesagt, da3 das christliche Leben in Ehe und Beruf keinen exemplari-
schen Charakter hitte. Es vermag auf die Ganzheit der christlichen Weltaufgabe hinzu-
weisen und in der Ehe z. B. den Leib im ganzheitlichen Sinn in die Mitte des Christusge-
heimnisses hineinzuholen.!? Dabei gibt es fiir jeden Christen zwei Versuchungen: in
den Zeitstrémungen aufzugehen oder sich zu weigern, mit ihnen iiberhaupt in Beriih-
rung zu kommen.

Um dieser Welt nicht ,gleichférmig” zu werden, bedeutet gerade das kontemplative Or-
densleben fiir das Volk Gottes ein Stimulans und eine geistliche Kraft, allen uniiberseh-
bar vor Augen zu stellen, was Gott von ihm erwartet. Insofern bleibt innerhalb der Kir-
che das Ordensleben im ganzen unersetzbar. Wire die Kirche sonst nicht in ihrer
Sichtbarkeit und in ihrem Verweischarakter um eine wichtige Dimension drmer?

Die Wichtigkeit einer Erneuerung gerade des kontemplativen Ordenslebens wird man
vielleicht besser begreifen, wenn man als Kontrastfolie die zeitgenéssischen geistigen
Strémungen zugrundelegt.

In einer Welt, die durch Haben und Besitzenwollen gekennzeichnet ist, muf3 der Christ
von der evangelischen Armut, die sich durch maf3vollen Gebrauch der Giiter und durch
ein Teilen mit den davon Ausgeschlossenen auszeichnet, Zeugnis ablegen.

9 K. Rahner, Brief an die Unbeschuhten Karmelitinnen in Beek vom 19. 3. 1968, 14.

10 Lk 10,42.

1 Lk 14,33,

12 Lk 18,28—30.

13 Vgl. Eph 5,32; Christliche Ehe weist so auf den Bund Christus-Kirche hin. Christliches Leben im Orden
und in Ehe und Beruf haben so eine sich gegenseitig ergiinzende Funktion, die bei Unterschlagung einer
einzelnen der Gefahr einer Verkiirzung des Christlichen ausgesetzt ist.

323



In einer Welt, die leidenschaftlich die Freiheit sucht und in der zwei Drittel der Mensch-
heit um die fundamentalen Freiheiten kiimpfen, wihrend das dritte Drittel seine Freiheit
haufig miBbraucht, ist der Christ aufgerufen, auf die wahre Freiheit hinzuweisen, die
wir vom Heiligen Geist empfangen, der uns frei auf den Ruf des Vaters antworten und
seinen Willen tun la83t.

In einer Welt, in der so viele Hunger nach Liebe haben, wihrend zur gleichen Zeit die
Karikaturen von Liebe iiberhand nehmen, soll der Christ die wahre Liebe bezeugen, die
ihren Ursprung in Gott hat. Diese realisiert sich in den sich ergéinzenden Berufungen der
Ehe und der Ehelosigkeit.

Einer Welt, die den Menschen ohne Gott in den Mittelpunkt gestellt hat und die gegen-
wirtig zwischen einer Utopie ihrer Errungenschaften und der Bitterkeit {iber ihre Nie-
derlagen schwankt, ist Gott — der Gott Jesu Christi — gegeniiberzustellen, der in unsere
Geschichte eingetreten ist und dadurch den Prozef3 der Vergéttlichung” des Menschen
ermd&glicht hat. Einer verkehrten Anthropozentrik kann gerade der Kontemplative den
Weg zum wahren Humanismus weisen.

Einer Welt, die vom Aktivismus und der unmittelbaren Wirkmacht ihres Tuns besessen
ist, muf gezeigt werden, daB3 diehSchste Form menschlicher Aktivitit eine aktive Passi-
vitit ist. Wahrscheinlich waren im Lauf der menschlichen Geschichte die Persénlichkei-
ten, die die Menschheit wirklich weitergebracht haben, zugleich jene, die die géttliche
Energie durch Gebet und Kontemplation einzufangen in der Lage waren. So verstanden,
stellt sich die Kontemplation als die am meisten entfaltete Form menschlicher Aktivitit
dar. Von dieser Sicht aus kann man wirklich behaupten, daf} die Betenden zur ,Avant-
garde der Geschichte’ gehéren.!

Die Bedeutung des Ortes der Kontemplation

Ein beschauliches Kloster ist der Ort, der von der Gegenwart des antizipierten Reiches
Gottes und damit von der Parusie Zeugnis ablegt. Es 1483t uns bereits jetzt etwas von der
Atmosphire und der Zeit erahnen, die uns erwartet.

Die neue Atmosphire besteht darin, daB alles in Jesus Christus seine Mitte hat, auf Ihn
gerichtet ist und zu Ihm zuriickkehrt. Fern vom Lirm unserer Tage ist es eine Welt duf3e-
ren und inneren Schweigens. Das innere Schweigen stellt eine Bedingung dar, durch die
das unniitze Geschwitz gebannt, die Konversation auf das Wichtigste bzw. auf den mit-
briiderlichen Austausch beschrinkt istund wo dem Héren des Wortes Gottes, der Anbe-
tung, der Eucharistie und dem Lobpreis jeder erdenkliche Raum geboten wird.

Die Zeit an diesem Ortist von jener des Alltags verschieden. Man versucht hier die Dich-
te eines jeden Augenblicks auszukosten. Es wird dem Menschen die Gelegenheit gebo-
ten, den ,Achten Tag” vorwegnehmend zu erleben. Wihrend der erste der Woche der-
jenige der Schdpfung und der siebte jener des Ausruhens ist, kann der achte als Tag der
Auferstehung und der Ewigkeit bezeichnet werden.

Die Notwendigkeit der Einsamkeit

Wenn schon zur Lésung eines lebensentscheidenden Problems oder zur Konzentration
auf kreatives Schaffen ein ruhiger Ort unumginglich ist, um wieviel mehr fiir Men-
schen, die sich ausschlieBlich auf Gott hin 6ffnen wollen. So meinten schon die friih-

14 Diese Gedankenginge verdanke ich Gabriel Matagrin, Bischof von Grenoble. Sie werden demnichst in
der Veréffentlichung von Claude Goure/Joseph Templier, Maintenant que les prétres se font rares,
(ed. Le Centurion. Panorama aujourdhui) nachzulesen sein.

324



~

christlichen Ménche, daf3 die Einsamkeit nicht nur der beste Ort wire, um ihr Ziel zu
erreichen, sondern daf3 die Stille sie fiithren und unterweisen wiirde. So wird uns in den
~Apophthegmata Patrum” berichtet, daf} AbbasMoses, als er von einem Bruder um ein
Wort gebeten wurde, zu ihm sagte: ,Geh, setze dich in deine Zelle und deine Zelle wird
dich alles lehren?* Die Einsamkeit war ihnen so kostbar, da3 einer der Ménche fest-
stellte: ,.Der, der erfahren hat die Sii8igkeit der Stille, diein seiner Zelle ist, meidet seinen
Nachbarn nicht, weil er ihn verachtet, sondern wegen der Frucht, die er aus dem Schwei-
gen pfliickt.’® So sprach Antonius von der Einsamkeit als dem Lebenselement der
Ménche: Wie der Fisch in das Meer, so miissen wir auf den Berg eilen, damit wir nicht
durch unser Zégern die Dinge vergessen, die da innen sind.?”

Einsamkeit darf freilich nicht mit der urbanen Vereinsamung vieler unserer Zeitgenos-
sen oder mit mitmenschlicher Isolation verwechselt werden. Riumliche Einsamkeit
kann nur ein Mittel sein — wenngleich ein sehr wichtiges —, um das innere Schweigen,
das Sich-Auftun fiir Gott méglich zu machen. Nicht die Abnabelung vom Lirm der all-
taglichen Geschifte, sondern die Riickkehr zu Gott, der in uns selber auf unsere Liebe
wartet, ist das Primire.

Am Beispiel der Kartiduser

Nehmen wir die Kartiuser?® als auffallendes Beispiel eines kontemplativen Ordens, so
ist das Leben aus Gott und fiir Gott das tiefste Geheimnis ihres Lebens in Einsamkeit.
Die erneuerten Statuten des Ordens beginnen mit den Worten: ,Zum Lob der Herrlich-
keit Gottes hat Christus, das Wort des Vaters, durch den Heiligen Geist von Anfang an
Menschen auserwihit, um sie in die Einsamkeit zu fithren und in inniger Liebe mit sich
zu vereinigen.?® So streben sie die Vereinigung mit Gott und die Verherrlichung Gottes
an, das letzte Ziel jeder Berufung.

ThrLebenistinerster Linie ein Einsiedlerleben, das jedoch durch den tiglich dreimaligen
Gottesdienst und zweimal wdchentlich durch gemeinsame Erholung aufgelockert wird.
Es ist so eine harmonische Verbindung von einsamem und gemeinsamem Leben. Dies
kann als gelungene Synthese zwischen dem Gemeinschaftsleben der Kanoniker im
Abendland und dem des orientalischen Ménchtums angesehen werden.?

15 Moses 6, in: PG 65, 284; vgl. Ute Ranke-Heinemann, Das frithe Ménchtum. Seine Motive nach den Selbst-
zeugnissen, Essen 1964, 36.

16 Budge, Stories of the holy fathers, I n. 34,15; zit. nach Ute Ranke-Heinemann, Das frithe Ménchtum, 36.

7 Vita Antonii 85, in: PG 26,961 C 964 A.

18 Indiesem Zusammenhang muB darauf hingewiesen werden, daB keineswegs alle Orden, fiir deren Lebens-
form Momente der Kontemplation unverzichtbar sind, als kontemplative Gemeinschaften zu verstehen
sind. Dieser Beitrag will am Beispiel der Kartauser bzw. an einer erneuerten Form dieses Ordens, den Klei-
nirl\] Schwestern und Briidern von Bethlehem, hur die eine Gestalt des kontemplativen Ordenslebens dar-
stellen.

19 H. M. Bliim, Der Kartiiuserorden in monastischer Sicht von der Griindung bis heute, in: W. Hildebrand,
Kartause Gaming. Jubildumsausstellung 900 Jahre Kartiuserorden 1084—1984, Scheibbs 1984, 91.

% Eine neue Lebensform im Geiste des hl. Bruno verwirklichen die Kleinen Briider und Schwestern von Beth-

lehem. Diese Ordensgemeinschaft erlebte ihre Geburtsstunde am 1. November 1950 anldBlich der Verkiin-
digung des Dogmas vonder leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel. Sie driickt ihre Berufung so aus:
JGott mége in Jesus, seinem Sohn, heute und iiberall mit der gréBtméglichen Intensitat und Treue geliebt,
angebetet und verehrt werden in der Art Mariens und des heiligen Bruno!l”
Die Lebensform dieser Ordensfamilie, die sich inzwischen herausgebildet hat, erwies sich als geistlich be-
sonders fruchtbar. Als ein dueres Anzeichen kann die Tatsache gewertet werden, daf} durch das Anwach-
sen der Kommunititen in kurzen Zeitabstinden 17 Kléster in Frankreich, Belgien, Italien, Osterreich, Israel
und Spanien und in den USA entweder adaptiert oder errichtet werden konnten, in denen iiber 250 Schwe-
sternleben. 1976 wurden die ersten Kleinen Briider von Bethlehem in Curriere-en-Chartreuse eingekleidet.
Der Zulauf zu dieser Kommunitit machte bereits eine zweite Niederlassung notwendig.

325



Die Gefahren eines ausschlief8lichen Einsiedlerlebens sollen durch eine briiderlich-
schwesterliche Gemeinschaft vermieden werden. Der Kartiuser, der in Einsamkeit und
Schweigen ,allein und doch nicht allein” lebt, lenkt seine Aufmerksamkeit auf das ,eine
Notwendige“®, némlich die Vereinigung mit Gott. Es ist auch leicht einzusehen, daB
dieses Leben ,mit Christus verborgen in Gott“? eine harte und manchmal schreckliche
Realitit ist.? '

Obwohl Stille und Einsamkeit den gesamten Tagesablauf prigen, so ist doch das
Schweigen unméglich das Endziel, sondern nur ein Mittel zur je gréBeren Liebe. Stille
und Einsamkeit sind notwendig, damit sich im Herzen des Menschen eine gréf3ere Be-
reitschaft zum Héren auftun kann.,

Diese Lebensform kénnte vielleicht den Verdachtnahelegen, da3 essich umein elitires”
Christentum handelt, zu dem nur ganz wenige berufen und befahigt sind. Sieselbst aber
verstehen ihr Dasein als exemplarisches Christsein. Sie wollen das Gebot Jesu verwirk-
lichen, sich in die Zelle zuriickziehen und dort im Verborgenen den Vater anbeten. In
ihrem Leben wird dem Héren auf das Wort Gottes und der Anbetung Raum gegeben,
was im Leben jedes Christen méglich ist und in einer individuell angepaf3ten Form voll-
zogen werden kann. Sie weisen darauf hin, daB richtig verstandene Anbetung fiir jeden
Christen zur Lebenshaltung werden miif3te.

Der heilige Bruno wuBte aus eigener Erfahrung, wie wichtig das intellektuelle Erfassen
der gottlichen Geheimnisse fiir ein Leben ist, dasganz auf die innige Begegnung mit Gott
ausgerichtet ist. So war fiir die Gefahrten Brunos das unermiidliche Suchen nach Wahr-
heit eine durchgingige Komponente ihres Lebens. Das fithrte dazu, daf3 ihre Kléster im
Unterschied zu den Einsiedeleien des Ostens sehr bald iiber ansehnliche Bibliotheken
verfiigten,

Da die unmittelbare Wortverkiindigung nicht ihre Aufgabe war, empfahl der Kartiu-
serprior Guigo seinen Ménchen, das Abschreiben von Handschriften als Arbeit zu be-
vorzugen. ,Wir wollen, daf3 die Biicher mit groBer Unermiidlichkeit geschrieben wer-
den . . ., damit wir mit unseren Hinden das Wort Gottes verkiinden, das wir mit
unserem Mund nicht kundtun kénnen. Denn jedesmal, wenn wir Biicher abschreiben,
scheint es uns, daB3 wir ,Herolde der Wahrheit’ an unserer Statt hervorbringen . . /%
Ineiner Zeit, in der unsere Gesellschaft groBartige Entdeckungen und wissenschaftliche

Vgl. La paternité et I'influence de St Bruno sur une famille spirituelle fondée au XXe siécle: les monastéres
deBethléem, in: La vieconsacrée, Nov. 1984; dt.: Der heilige Bruno und die Ordensfamilie von Bethlehem,
iibertragen von Eva und Josef AuBermair, Salzburg 1985.

21 Lk 10,42.

22 Kol 3,3.

. 2 H. M. Bliim, Der Kartiuserorden in monastischer Sicht, 91—92.

% Guigues ler, Coutumesde Chartreuse, Paris 1984, XXVIIL. 4, ,Quot enim libros scribimus, tot nobis verita-
tis praecones facere videmur”, 224 (Sources Chrétiennes 313).
Diesen Rat Guigos, das Wort Gottes mit den Hinden zu verkiinden, beherzigen die Kleinen Schwestern
und Britder von Bethlehem in abgewandelter Form. Siehaben sichnidmlich dem religisen Kunsthandwerk,
speziell der Ikonenmalerei, verschrieben. Diese Form der Arbeit kann einerseits in Stille und Einsamkeit
verrichtet werden und andererseits dadurch eine geistliche Botschaft vermitteln. Der einfache Stil und die
Schénheit des Kunstgegenstandes eignen sich gut, die Schénheit der gottlichen Wirklichkeit durchschim-
mern zu lassen. Daf sich die Kleinen Schwestern und Briider von Bethlehem gerade der Ikonenmalerei zu-
gewandt haben, hat seinen Grund auch darin, daB die Ikone schon immer im Dienst der Glaubensverkiin-
digung gestandenist. Fiir die orthodoxe Kirche war sie seit jeher auch ein Lehrmittel des Glaubens und hatte
eine eminent pidagogische und katechetische Funktion. Sie erinnert an den Inhalt der Schrift, kommen-
tiert und veranschaulicht ihn. Der Ikonenmaler, dem es primér um den Inhalt der Botschaft zu tun ist und
der hinter seiner kiinstlerischen Aufgabe véllig zuriickzutreten hat, wird somit zum ausdriicklichen Lehrer
des Glaubens. Gerade ein vertieftes Ikonenverstindnis macht deutlich, daB die Kleinen Schwestern und
Briider von Bethlehem den sehr alten und weisen Rat Guigos fiir unsere Zeit neu aktualisiert haben.

326



Erfolge vorweisen kann, aber immer starker das Gespiir fiir Gott verliert, erinnert ein
solches Leben im Stil der Kontemplativen den Menschen daran, daf3 er zu GriéBerem
berufen ist: zu einem Leben der Heiligkeit in der Gegenwart des liebenden Gottes, die
bereits hier in diesem Leben Teilhabe an der Freude Gottes bedeutet. Ein solches Leben
148t uns sowohl die Vorrangstellung und Souverinitit Gottes als auch die Unverdien-
barkeit der Liebe Gottes erahnen.

Gebet ® Spiritualitit ® Meditation

Ruxkolf O Wirrnce

Ungewdhnliche Gebete, in denen die Erfahrung

‘ geumUvgheng eines Lebens aus dem Glauben zu Wort kommt
Gebete

Zum Buch: Dieser Band versammelt ungewdhnliche Gebetstexte. Ein Wort fiir das Unkraut
wird eingelegt, fiir zwei Liebende, fiir einen toten Vogel, fiir den Hasen im Feld, fiir die Ge-
miisefrau nebenan. Die Frage nach dem Adjektiv lieb” wird ebensowenig verschwiegen wie
die Auskunft iiber ,Gliick”. So gesehen, entfaltet sich das Beten zu einer umfassenden, die
Anfechtung gleichermal3en wie Zuversicht und Dank einschlieffenden Ubung,.

Rudolf Otto Wiemer, Ungewaschene Gebete. Ca. 80 Seiten, Format 12 x 19 cm, Leinen mit
Taiah Schutzumschlag, ca. DM 18,—, 6S 140,40, ISBN 3-491-72189-X. PATMOS-Verlag,.

Einer der schonsten Texte der westlichen mystischen Literatur

LR SIS

3 ; 7 ? T iy DER SONNEN-
Zum Buch: Bruder Franziskus von Assisi (1182 bis 1226) hat in seinem ,Sonnengesang” ein GESANG DES

geistliches Selbstportrait gezeichnet, das zu den schénsten Texten der westlichen mystischen FRANZISKUS
Literatur gehart. Es ist ein Lebenslied, in seinem Innersten gewachsen von seiner Jugend an e
und hinausgesungen in einem Augenblick innigen Ergriffenseins von dem Geheimnis des Le-
bens, das er ,Allerhéchster, alles vermégender, guter Herr” nennt.

Das Lied gibt eine innere Steigerung wieder: sich verbriidern mit den Geschépfen, mit dem
Mitmenschen und mit dem Geheimnis von Leben und Tod.

Otger Steggink, Der Sonnengesang des Franziskus, Das Lied eines Lebens. Mit Zeichnungen
des Autors. Ca. 96 Seiten, Format 12 x 19 cm, Leinen mit Schutzumschlag, ca. DM 18,—,
ca. 6S 140,40. ISBN 3-491-72191-1. PATMOS-Verlag.

Buel Dirmbock AW W o) :
In Meditative Texte fiir einen christlich orientierten Alltag

Zum Buch: Die in diesem Band vorgelegten Meditationen und Gebete stellen sich der Her-
ausforderung des Heute. In je verschiedener Weise klingt in ihnen die Frage an, wie man
als Christ in der Welt von heute dem alten Glauben entsprechend leben und handeln kann,
Die Texte von Josef Dirnbeck versuchen einen Briickenschlag zwischen der Uberlieferung
und dem Anspruch unserer Gegenwart. Genaues Hinhoren auf das, was die Bibel sagt,
kennzeichnet sie ebenso wie eine Empfindsamkeit fiir das, was unsere Zeit bewegt.

Josef Dirnbeck, In Gottes Ohr, Meditationen und Gebete. 112 Seiten, Format 12 x 19 ¢m,
. engl, Broschur, DM 18,—, 65 140,40. ISBN 3-491-72187-3. PATMOS-Verlag,.

Auslieferung fur Osterreich:

Osterreichisches Katholisches Bibelwerk

VERSAND: Stiftsplatz 8, A-3400 Klosterneuburg, Postfach 48, Tel. (0 22 43) 29 38
BUCHHANDLUNG: SingerstraBe 7, A-1010 Wien Tel. (0 222) 52 59 05

327



