ment, das Verhiltnis von Kirche und Welt be-
treffend.

Die Untersuchung ist ein vielfach erfreuliches Opus.
Die bisher nicht in diesem AusmaB erfolgte Beizie-
hung von Quellen und Literatur (1224 FuB3notent),
die Bandigung des nur schwer iiberblickbaren Mate-
rials, die minutiosen Textanalysen, die interpretie-
rende Kleinarbeit, die beigegebenen Ubersichten zur
Textgeschichte und fiinf Synopsen, dazu die breite
theologische Erudition verdienen uneingeschrinkte
Anerkennung. Der Autor verteidigt aus intimer
Kenntnis GS vor dem Vorwurf eines naiven Optimis-
mus und kritikloser Vergotterung des Menschen und
der Welt, insofern in den Entwiirfen zunehmend die
Inkarnationschristologie iiberwunden und die Pas-
chachristologie an die Spitze der Hierarchie christo-
logischer Wahrheiten geriickt wurde (88, 209, 371,
393). Er kritisiert begriindet Kritiker von GS, Urs
von Balthasar nicht ausgenommen (266f, 351) und
korrigiert wiederholt Ungenauigkeiten der amtli-
chen deutschen Ubersetzung. Gertler weif3 auch um
Schwiichen von GS: um die Nichtassimilierung der
Ergebnisse der historisch-kritischen Exegese (394,
369), um das Fehlen des Empfindens fiir die Fragen
der Okologie und des Fortschritts (209, 392).

Die Arbeit erinnert an die befreiende Atmosphire
des Konzils. Gegeniiber der Diirftigkeit der Entwiirfe
rémischer Zentralstellen hat sich das Potential der
Weltkirche uniibersehbar bewihrt. Die erarbeitete
Christologie von GS ist aktueller denn je.

Linz Johannes Singer

M KLEIBER HANSRUEDI, Glaube und religiése
Erfahrung bei Romano Guardini. (Freiburger theo-
logische Studien Band 130). (240.) Herder, Freiburg
1985. Kart. DM 48.—.

Diese Dissertation an der Theologischen Fakultit
der Universitit Freiburg, von Professor Riedlinger
betreut (S), will ein Beitrag zum Thema ,Erfahrung
und Glaube sein, dassich Romano Guardinischonin
der ersten Hilfte unseres Jahrhunderts zu eigen
machte und inzwischen immer mehr in den Mittel-
punkt geriickt ist” (11). Aus der Tradition der Kirche
schopfend, aus der sapientialen Theologie vor
allem, tritt er fiir das Recht religioser Erfahrung ein.
.Die vorliegende Arbeit geht der Frage nach, wie
Guardini das Verhiltnis . . . von religiéser Erfah-
rung und christlichem Offenbarungsglauben be-
stimmt” (15f).

Die Formulierung des Themas greift einen Titel
Guardinis auf: ,Religitse Erfahrung und Glaube® (in:
Die Schildknappen 13, 1934, 283—306; 1974 wieder
aufgelegt). Jene religiose Erfahrung, an die man ver-
mutlichzuerst denkt, ist nicht gemeint: Guardini hat
seinen Entwurf der christlichen Innerlichkeit, genau-
er der christlichen In-Existenz nicht in sein Erfah-
rungskonzept eingearbeitet. Die In-Existenz Christi
im Glaubenden und umgekehrt des Glaubenden in
Christus ist nur im Glauben zugiinglich. Ob und wie
sie erfahren werden kann, ist bei Guardini nicht aus-
zumachen” (232f).

Vielmehr ist die gemeinte ,religidse Erfahrung” jene,
die zur Erfahrungsgrundlage nicht die in geschichtli-
chem Handeln ergehende Selbstoffenbarung Gottes
in Jesus Christus (155, 166, 177) hat, sondern die

Welt (105). Subjekt auch dieser Erfahrung ist der
Mensch als Person, die ja ,zum Entgegenkommen-
den hiniiber existiert” (64); der Mensch mit dem gan-
zen Sein (126), der Mensch als Ganzer, in seiner Tota-
litdt, ist das ,religiése Organ*: mit Sinnen, Herzen
und Verstand (88—103).

Worin besteht nun aber diese religitse Erfahrung? In
einer ,besonderen Art, vom Dasein beriihrt zu wer-
den’, in einem ,Berithrtwerden durch die religiése
Qualitit des Daseins. Sie ist Empfindung des Ande-
ren, Unirdischen, Numinosen, dassich an den Wirk-
lichkeiten des Daseinseinstellt”. Andersals Ottosieht
Guardini diese Erfahrung nicht als nur irrationali-
stisch an, Sie ist ,Erfahrung von Begegnung, und
zwar von Begegnung mit dem Géttlichen. Was in ihr
,anspricht, ist die Grenze des Menschen, ,das, wo er
aufhért™ (124ff). Von der Erfahrung der Endlichkeit
der Welt und des Menschen gehen letztlich alle ratio-
nalen Artikulierungen der ,religiésen Erfahrungen”
aus (139): die Erfahrung des Symbolcharakters der
Dinge, der Generationsvorgiinge, der Nichtselbst-
verstiandlichkeit und der Nichtnotwendigkeit der
Welt, der Ungesichertheit und Unbekanntheit des
Daseins (127—132). Die Person erfahrt sich als et-
was, das wesenhaft auf ein Anderes hingeordnet ist
(139).

Wie verhilt sich nun solche religiése Erfahrung zum
Offenbarungsglauben? Um diese Klirung geht es ja
der Arbeit. ,Glaube ist etwas wesentlich anderes als
jede religiése Erfahrung” (145). Die Offenbarung als
souverines Heraustreten Gottes auf den Menschen
zu, das allein den Horenden zur Antwort des Glau-
bens befihigt, steht zur religiésen Erfahrung ,quer”
(144); denn der numinose Charakter der Welt gehort
zur Welt, ist eine Qualitit der Welt (146), nicht Got-
tes. AuBerdem ist sie fragwiirdig, alles andere ist im-
mer eindeutig und klar (134). — Es besteht aber ein
Zusammenhang zwischen Offenbarungsglauben
und religiéser Erfahrung im beschriebenen Sinn
(122). Anders als fiir Karl Barth in seiner dialekti-
schen Theologie ist fiir Guardini Religion und religi-
6se Erfahrung nicht nur unwahr und widergsttlich,
sondern ein Ineinander von Unwahr und Wahr
(148f). Denn der numinose Charakter der Welt
stammt von daher, daB sie von Gott geschaffen ist;
das Numinose ist die natiirliche Selbstbezeugung
Gottes in seiner Schépfung (150). Aber .erst von der
Offenbarung her kann die freie religiése Erfahrung,
samt dem auf sie bezogenen Denken und Schaffen
sowie den aus ihr entspringenden Gebilden (Religio-
nen) zu Gott heimgeholt werden, indem das alles in
den Dienst des Glaubens tritt” Sie wird aus ihrer
Zweideutigkeit erlést (151). Die religiése Erfahrung
hat daher fiir den Offenbarungsglauben nach Art
eines tastenden Aufstiegs bloB3 vorbereitenden Cha-
rakter (232f). Der Glaube seinerseits gewinnt durch
diereligitse Erfahrungerst jeneschépferischen Krif-
te, deren er zu seiner Entfaltung bedarf; ein Glaube,
der meint, ohne Erfahrung auskommen zu kénnen,
wird zu einem abstrakten Glauben ohne Lebens-
kraft, derin Gleichgiiltigkeit umschliigt und Anfech-
tungen nicht standhilt (151, 233).

Dann gehért aber dieses Zusammenspiel von Offen-
barung und religiéser Erfahrung zu dem, was Guar-
dini nach einem Rat von Max Scheler (49) unter

383



hristlicher Weltanschauung” verstand: als Begeg-
nung zwischen dem unmittelbaren Wissen von der
Welt (den konkreten Inhalten der Welterfahrung)
und dem Offenbarungsglauben (122f). Der Glau-
bende nimmt in Guardinis ,christlicher Weltan-
schauung” denselben Standpunkt ein, auf dem Chri-
stus steht, und blickt von ihm her auf die Welt (59).
Nicht zu Unrecht bemerkt Kleiber: ,Noch immer ist
der Begriff der ,Erfahrung’ — und auch der religidsen
— dunkel und vieldeutig” (231). — Die Arbeit ist ein
guter Fiihrer ins Denken Guardinis, zumal sie weit
ausholt. Fiir die Arbeit spricht auch, daB sie auf der
gewonnenen Ebene Fragen anstéfit. Guardini be-
klagt die Abnahme der religiésen Erfahrung und ihre
negativen Folgen fiir den existentiellen Glaubens-
vollzug (232). Wenn aber der Horizont fiir die Erfah-
rung des Numinosen geschwunden ist: wie kann er
wieder aufgetan werden? L3t sich das Rad der Ge-
schichte zuriickdrehen? Eher ein anderer Horizont?
Welcher? Indem die Autonomiesetzung des Daseins,
die SelbstverschlieBung der Welt selber als religiéser
Akt durchschaut wird (120f)7 Wenn man statt einer
Welt-Anschauung” — die Schau hat in Guardinis
platonisch-augustinischer Denkstruktur und durch
sein Stehenin der Tradition der Lichtmetaphysik (28)
die Prioritat (15) — eine Welt-Anhérung” als Aus-
gangspunkt religiéser Erfahrung versuchte? Was
Guardini iiber das Offenbarungswort sagt — im
Wort teilt sich der Sprecher selbst mit, indem er sein
Inneres in eine Sinngestalt legt, sie von sich ablést,
hinausgibt, heriiberreicht (162) —, hitte gemif bib-
lischem Denken in der Schépfung seine Ent-
sprechung,

Linz Johannes Singer

B BORSIG-HOVER LINA, Das personale Antlitz
des Menschen. Eine Untersuchung zum Personbe-
griff bei Romano Guardini. (148.) Matthias-Griine-
wald-Verlag, Mainz 1987. Kart, DM 24.—.

Diese Dissertation bei Prof. Biser wurde 1985/86
von der Philosophischen Fakultit der Universitit
Miinchen angenommen (9). Die Autorin, geb. 1954,
denkt intensiv Guardini nach, um auf dem Hinter-
grund von dessen Sicht der Neuzeit sein ,Spezifikum
des Menschseins” zu bestimmen. Die neuzeitliche
Verfallsstruktur, ,die absolute Leugnung und das
Vergessen der Transzendenz . . . die Selbstverschlie-
Bung der Welt durch das menschliche BewuB3tsein
und die Selbstverwirklichung des menschlichen Be-
wuftseins” (11) soll iiberwunden werden. ,Die Ent-
deckung des dialogischen Moments des Personseins
des Menschen ist es, was das 20. Jahrhundert neben
seinen vielen negativen Erscheinungen als Positivum
zu verzeichnen hat” (132). Person ist lebendiger Be-
zug. Dieeigentliche Ich-Du-Beziehung desendlichen
Selbst ist das absolute Du, Gott, das sich hinter den
relativen Du-Formen (Familie, Freundschaft, Liebe)
abzeichnet: ,Der Mensch existiert im Ich-Du-Bezug
auf das absolute Du hin, weil sich das Absolute den
Menschen durch den Akt der Erschaffung zum Du
gesetzt hat. In dem Male realisiert der Mensch sein
Ich, als er es mit Bezug auf das absolute Du vollzieht
und erfiillt” (78).

Die Arbeit stiitzt sich auf saimtliche Monographien
Guardinis und auf seine wichtigsten Aufsitze (24).

384

Das beachtliche Literaturverzeichnis fiihrt (neben
reicher Sekundirliteratur) iiber 210 Titel Guardinis
aus der Zeit zwischen 1916 und 1980 an.
Theologiegeschichtlich interessant ist die Bemer-
kung, daB in einem Fall Guardinis Wirken in wissen-
schaftlicher Hinsicht weitergetragen wird und Spu-
ren hinterlaBt, und zwar im Werk Karl Rahners, der
sich (nach Schoof) als eifriges Mitglied der katholi-
schen Jugendbewegung an den Gedanken und
Schriften Guardinis erg6tzt.

DaBl Analysen der Ich-Du-Beziehung anstrengend
sind, erfahrt man aufs neue, zumal sich die Sprache
bezeichnenderweise mit ihnen schwertut. Eine An-
merkung da und dort eriibrigt sich fiir den Insider.
Das .corpus mysticum” (nicht ,mysticus”) heif3t bei
Paulus nur corpus”. Das Beiwort ist eine Geschichte
fiir sich (133).

Linz Johannes Singer

B WATZALLUDWIG, Das Politische bei Romano
Guardini. (216.) Verlag R. S. Schulz, Percha und
Kempfenhausen am Starnberger See 1987. Brosch.
DM 22.—.

Die von der Katholischen Akademie Bayerns 1978
herausgegebene Bibliographie Romano Guardinis
umfaBte damals schon 466 Seiten. In der Welle der
Publikationen seither greift Watzal ein eher uner-
wartetes Thema auf. ,Allgemein gilt namlich Roma-
no Guardini als unpolitischer Mensch, der er aber
nicht war” (7). Watzal ist nach Studien der Politik-
wissenschaft, der Internationalen Beziehungen, der
Philosophie und Theologie u. a. wissenschaftlicher
Redakteur bei der Bonner Wochenzeitung ,Das Par-
lament”. Dem Autor stand der Guardini-Nachlaf3 der
Bayerischen Staatsbibliothek Miinchen zur Verfii-
gung (7).

Die Thesen, die der Arbeit zugrunde liegen, besagen
erstens, daB3 es Guardini prinzipiell um das verspéte-
te Richtigwerden der Neuzeit gehe, indem die neu-
zeitlichen Werte (wie Freiheit, Wiirde, Verantwor-
tung) am Transzendent-Absoluten (Gott) ausge-
richtet werden; zweitens, daf3 Guardini ein politi-
scher Denker ist, insofernihm das Ausrichten des po-
litischen Handelns an Normen und Werten ein gro-
Bes Anliegen ist, damit ,es mit der Sache des
Menschen gut werde”; drittens, daf} die neuzeitlich
empirisch-zergliedernde Geistes- und Erkenntnis-
haltung des Positivismus zwar den Sachen, nicht
aber dem Menschen gerecht wird, dem eher eine pha-
nomenologisch-ganzheitliche Sichtweise entspricht
(13f; 185).

Das Zentrum des Denkens auch auf dem Gebiet des
Politischen ist das Transzendent-Absolute, das der
Welt in seiner Selbstoffenbarung befreiend entge-
genkommt. Guardinis Kritik an der Neuzeit konzen-
triertsichauf den Abfall desMenschen durch die Au-
tonomiesetzung des Subjekts (115), der Wurzel der
Neuzeit und ihrer negativen Phinomene (Mythos
des Fortschritts, Sinnlosigkeit, Angst, Totalitaris-
mus (43—52; 122ff). Die Auswiichse der Neuzeit in
bezug auf Fortschritt, Technik, Masse und Macht
mii3ten beseitigt werden; die Autonomie sei als Pro-
blem aufzugreifen, indem die Endlichkeit des Men-
schen vom Transzendent-Absoluten her begriffen
wird (vgl. 109).



