Nyssa und Gregor von Nazianz gewidmet. Diese Ar-
beiten stammen in der Reihenfolge von Calogero
Riggi, Tomés Spidlik und Claudio Moreschini. Da-
nilio Mazzoleni referierte iiber die epigraphischen
Hinweise auf die Verfolgungen des4. und 5. Jahrhun-
derts. Das Buch enthalt dann noch einen Vorschlag
von Enrico Menesté iiber eine kritische Edition der
Briefe des hl. Vigilius, einen Artikel von Cleto Cor-
rain iiber die Reliquien des Sisinnius, Martyrius und
Alexander, sowieeine Arbeit von Laura Dal Praiiber
die Ikonographie der drei Mértyrer im Trentino und
in Siidtirol. Alljenen, diesich fiir die alte Kirchenge-
schichte des Trentino und dariiber hinaus interessie-
ren, ist dieses Buch warmstens zu empfehlen.

Brixen Josef Gelmi

B GUTHKLAUS, Die Heiligen Heinrichund Kuni-
gunde. Leben, Legende, Kult und Kunst. (148, zahl-
reiche Abb.), St-Otto-Verlag, Bamberg 1986. Ln.
DM 68,—.

Heilig wird man, wenn man in einem religiésen Be-
reich positiv die Grenzen sprengt und so beispiel-
hafte Wirkung erlangt. Dies trifft auch fiir Heinrich
und Kunigunde in hohem Mafle zu. Deren Leben
wird im vorliegenden Buch in klaren Linien nachge-
zeichnet. Die behandelten Gestalten werden gut in
den zeitlichen Rahmen hineingestellt und von daher
interpretiert. In einer Epoche, in der Reich und Kir-
cheals Symbiose verstanden wurden, muf3te der ein-
zelne zuriicktreten zugunsten von Imperium und Sa-
cerdotium. Umso mehr fillt es auf, wenn sich z. B.
das Herrscherpaar persénlich dem Dienst an den Ar-
men zugewendet hat. Im Vordergrund stehen freilich
die groBen Leistungen fiir Kirche und Reich.

Die saubere Darstellung hat allerdings nicht immer
die neueste Literatur beriicksichtigt (z. B. beim hl.
Wolfgang) und erreicht in der — dankenswerterwei-
se behandelten — Verehrungsgeschichte keine Voll-
stindigkeit. Bei den Kunigundenpatrozinien wiire
Kirchberg bei Mattighofen nachzutragen, bei den
Heinrichstatuen z. B. Kremsmiinster. Einbesonderes
Lob verdient die bibliophile Gestaltung, hervorzu-
heben ist neben dem schénen Druck vor allem die
reiche Ausstattung mit Farbabbildungen prachtvol-
ler, zum Teil zeitgenéssischer Kunstwerke. So eignet
sich das Buch auch vorziiglich fiir Geschenks-
zwecke.
Linz Rudolf Zinnhobler
B VOLLRATH HANNA, Die Synoden Englands
bis 1066. (Konziliengeschichte: Reihe A, Darstellun-
gen). (XLII, 484.) Schéningh, Paderborn 1985. Geb.
DM 128,—.

Die Christentumsgeschichte der Britischen Inseln
war bekanntlich von der gré3ten Tragweite fiir das
Werden des christlichen Mittelalters iiberhaupt.
Denn von dort kamen missionarische Impulse einer-
seits von einemn charismatisch-asketischen Christen-
tum durch die Iroschotten; andererseits war es die
Ecclesia Anglorum, die sich um die Mitte des 7. Jh.
immer mehr als Tochterkirche der rémischen Kirche
verstand und mit der Synode von Whitby (664) an-
fing, denEinfluB der vom Norden kommenden iiber-
aus lebendigen, aber auch chaotischen Iroschotten
zuriickzudringen und rémischem Brauchtum, rémi-

396

scher Amtsauffassung und Kirchenordnung und ré-
mischer Liturgie zur Geltung zu verhelfen. Aus
diesem Raum stammte dann das Phiinomen, das zu-
nichst wie ein unerklirliches Naturereignis anmu-
tet, daB} namlich die ,Germanen nach Rom ziehen,
nicht aber Rom zu den Germanen®. So wurde vor
allem unter dem EinfluB des englischen ,Westsach-
sen”, des hl. Bonifatius, die Petrusfrémmigkeit und
damit die freiwillige Anhinglichkeit an ein auch da-
mals sehr fehlerhaftes Papsttum zu einem der cha-
rakteristischen Merkmale unserer kirchlichen Tradi-
tion im Mittelalter.

Beim Studium ihrer altenglischen Synoden versucht
V(. herauszuarbeiten, daf} die von der koniglichen
Gewalt weithin unabhiingigen Bischofsversamm-
lungen bei aller zeitbedingter Verkniipfung mit der
weltlichen Gewalt u. a. auch das Ziel verfolgten, das
geistliche Amt im kanonisch-romischen Sinn als
selbstindige Institution neben der kéniglichen Ge-
walt zu konstituieren. Die Bischéfe saBen zwar auch
mit anderen GroBen des Reiches im ,witena gemot”
(wértlich im ,Weisen-Meeting”) des Kénigs, um ihn
zu beraten und bei der Exekution seiner Regierungs-
mafBnahmen zu helfen, aber gleichzeitig hielten sie
ihre Kirchenversammlungen, wo der Erzbischof den
Vorsitz fithrte und der Kénig mit den Gro3en desRei-
ches nur ,Beisitzender” war. V£. stellte mit Recht her-
aus, daB unter dem EinfluB der ,Petrusfrémmigkeit*
Jahrhunderte vor der Entwicklung des echten Parla-
mentarismus und der neuzeitlichen Gewaltenteilung
verfassungsrechtliche Gewaltenteilung in Idee und
Praxis betrieben wurde. So war es in England noch
imabsolutistischen16. Jh. iiblich, daf3 der Kénigsein
JParlament” in Westminster versammelte, wihrend
gleichzeitig der Erzbischof von Canterbury auf der
anderen Seite der Themse im Lambeth Palace seiner
Bischofsversammlung vorstand. V. vertritt mit gro-
Ber Uberzeugungskraft die These, daB dieser ,Roma-
nismus” der Missionsgeschichte unserer Vorfahren,
wie er sich vor allem auch in der Synodengeschichte
manifestiert, den Zweck hatte, den Heiden die geist-
liche Amtsstruktur als christliches Proprium nahe-
zubringen. Denn sie geht von der Beobachtung aus,
daB den Germanen (und wohl auch den Iroschotten)
die Auffassung von einem Bischofsamt, wie es die
Rémer seit dem 2. Jh. vertraten, zunichst eine véllig
unverstiandliche und fremde Konzeption war. Diese
Form der ,Petrusfrémmigkeit” versteht demnach Vf.
als Korrektur einer heidnischen Religiositit, wo je-
der Grof3bauer Kénig und Verwalter seiner Heiligtii-
mer ist.

Das Buch stammt aus einer guten Schule (als Habili-
tationsschrift bei Prof. O. Engels, Kéln); es bietet
eine Fiille von neuem Material; gleichzeitig ist es me-
thodisch wie theologisch und ideengeschichtlich so
durchreflektiert, daB es immer anregend, nie aber
langatmig und ermiidend wirkt. Es darf als an-
spruchsvolle Lektiire iiber den Kreis von engeren
Fachvertretern hinaus empfohlen werden.
Wilhering-Salzburg Gerhard B. Winkler

B PONTAL ODETTE, Die Synoden im Merowin-
gerreich. (Konziliengeschichte). (346.) Ferd. Sché-
ningh, Paderborn 1986. Geb. DM 92,—.

Die franzésische V¥, studiert das kirchliche Leben im
merowingischen Gallien im Spiegel von fast 70 Kir-



chenversammlungen in den 200 Jahren nach der Be-
kehrung Chlodwigs bis zum Zeitalter des hl. Bonifa-
tius. Dieser Zeitraum darf als die konstitutive Phase
der Kirchengeschichte betrachtet werden, in der sich
in krisenhaften Prozessen aus der Welt der Antike
das christliche Mittelalter entwickelte.

Dabei ist bemerkenswert, wie sich am Wandel eines
altkirchlichen Verfassungselements, namlich der Bi-
schofsversammlung, die zeitbedingten Anderungen
im Amtsverstindnis, Verwaltungsform, Geistigkeit,
Theologie und Pastoral ablesen lassen. Z. B. war es
in der altkirchlichen Tradition (die in der Ostkirche
praktisch bis in die Gegenwart hinein lebendig blieb)
noch 475 (Statuta ecclesiae antiqua) tiblich, daf3 Bi-
schofswahlen von den Synoden bestitigt wurden,
Diese ,kanonische* Vorgangsweise wurde sehr
schnell obsolet, als die eben christianisierten Fran-
kenkdnige aufgrund eines neuen Rechtsverstindnis-
ses durchaus nicht gewillt waren, auf ihren maf3geb-
lichen EinfluB} bei der Bischofswahl zu verzichten.
Eine zweite wichtige Anderung gegeniiber dem Al-
tertum war der Stellenwert dogmatischer Entschei-
dungeninder Synodenpraxis. M. E. wundertsich die
Verfasserin zu unrecht, daf3 mit Ausnahme des Kon-
zils von Orléans (511) das Dogma in den von ihr be-
handelten Synoden keinerlei Rolle spielte (41 u. a.).
Die vielfiltigen Griinde fiir diese Neuorientierung
sind an sich bekannt.

Missionsgeschichtlich hitte man sich eine sorgfalti-
gere Differenzierung und Datierung gewiinscht. Z.
B. diirfte um 400 die Christianisierung der letzten
galloromanischen pagani abgeschlossen sein, wih-
rend die friinkischen ,Heiden” noch bis zur Mitte des
7. Jh. nachgewiesen werden kénnen, vom bestindig
monierten Problem aberglaubischer Praktiken gar
nicht zu reden. Wertvoll war in diesem Zusammen-
hang das Zeugnis der Synodalquellen, weil sie sehr
gut zeigen, daf3 das Nebeneinander von Christentum
und Heidentum, das wir in unseren Raumen zur Zeit
der Glaubensboten Rupert, Emmeram und Korbi-
nian anzunehmen haben, auch im Frankenreich vor-
herrschte (32).

V. kann mit Hilfe ihrer Synodalquellen sehr schén
darlegen, da3 die Bemiihungen um klar begrenzte
Didzesansprengel und um eindeutige bischdfliche
Jurisdiktionsbezirke, was die Reformbestrebungen
etwa des hl. Bonifatius im 8. Jh. kennzeichnen wird,
schon 200 Jahre frither die frinkische Kirche mit
wechselndem Erfolg beschiftigte.

Es ist gewill verwunderlich, da3 die Papste dieser
Friihzeit nur ausnahmsweise in das Synodalgesche-
hen der merowingischen Reiche hineinwirkten. Fiir
den Durchschnittsleser, der zunichst von einer prak-
tischen Autokephalie der frinkischen Kirche dieser
Frithzeit ausgeht, ist es lehrreich zu erfahren, daf3 die
Papste Symmachus u. a. vor allem iiber die Metro-
polie Arles in der Provence (Vikariat) in den galli-
schen Raum hineinzuwirken trachteten. Das Kapitel
JFrinkische Kirche und Papsttum” (219—225) soll-
ten alle lesen, die sich mit der Geschichte des papstli-
chen Primats beschiftigen.

Zum Verhiltnis des Episkopats zu den Konigen ver-
mift der Leser eine deutlichere Differenzierung zwi-
schen der gallorémischen Tradition und den Wand-
lungen, die ab 600 durch die Ubernahme der alten
Bischofssitze durch den frinkischen Adel stattfan-

den. Ein Ubersetzungsproblem, das fiir den deutsch-
sprachigen Leser zu MiBverstindnissen fithren
kénnte, ist die Tatsache, daB} die Franzosen den ge-
samten Sachkomplex, den wir als ,Eigenkirchenwe-
sen’ bezeichnen, mit ,Sikularisation” wiedergeben.
Hier héitte man der Verfasserin etwas mehr Horizont
gewiinscht und die Fihigkeit, ihre wertvollen Details
indiegrof3en, weithin schon bekannten Entwicklun-
gen einzuordnen.

Was die synodale Frsmmigkeitsgeschichte anlangt,
wundert sich m. E. die Autorin nicht ganz berechtigt
iiber das Weiterleben heidnischer Religiositit in
christlichem Gewand oder gar iiber eindeutig heidni-
sches Brauchtum und Aberglauben (18). Es scheint
mir auch anachronistisch, itber das unproblemati-
sche Nebeneinander von sittlicher Verwahrlosung
und religiéser Praktik zu staunen, da dieses Phino-
men schon langst in die Schulbiicher der mittelalter-
lichen Geschichte Eingang gefunden hat.
Wilhering-Salzburg Gerhard B. Winkler

B ISERLOHERWIN (Hg.), Katholische Theologen
der Reformationszeit 1. (KLK 44). (132.) Aschen-
dorff, Miinster 1984. Kart. DM 26,—. 2. (KLK 45).
(136.) Aschendorff, Miinster 1985, Kart. DM 26,—.
3. (KLK 46). (102.) Aschendorff, Miinster 1986.
Kart. DM 24,—.

Dem Bediirfnis nach biographischen Sammlungen
wird in jiingster Zeit in der Kirchengeschichtsschrei-
bung besonders intensiv Rechnung getragen (,Ge-
stalten der Kirchengeschichte®, ,Klassiker der Theo-
logie” usw.). Auch die von Erwin Iserloh in der Reihe
+Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter
der Glaubensspaltung” unter dem Titel .Katholische
Theologen der Reformationszeit” herausgegebenen
Bandchen — bislang liegen drei Hefte mit insgesamt
dreilig in sich abgeschlossenen Kurzbiographien
vor — kommen diesem Bediirfnis nach. Die Autoren
derBiographiensind ausnahmslos beste Fachkenner.
Ihre Beitrige sind bei aller vom Gegenstand und der
Forschungslage her gebotenen Modifizierung in der
Regel so aufgebaut, da} der jeweilige Kontrovers-
theologe zunichst in seinem Werdegang und Wir-
kungsbereich vorgestellt wird; sodann riickt das lite-
rarische Werk ins Blickfeld, unter besonderer
Beriicksichtigung des methodischen Vorgehens und
derinder Auseinandersetzung mit Vertretern der Re-
formation verfochtenen kontroverstheologischen
Thesen beziehungsweise der fiir eine Kirchenreform
unterbreiteten Vorschlige; an die abschliefende
Wiirdigung des geistigen und theologischen Profils
der behandelten Personlichkeit schlieBt sich ein Ver-
zeichnis der einschléigigen Quellen und Darstel-
lungen.

Das erste Heft bietet dreizehn Kurzbiographien ka-
tholischer Theologen des 16. Jahrhunderts, die sich
unter unterschiedlichsten Ausgangspositionen (Or-
densangehérige, Seelsorgepriester, Juristen, Philolo-
gen und Pidagogen), hiufig kaum geriistet fiir die
grof3e Herausforderung ihrer Zeit, dem Ansturm der
Glaubenserneuerung entgegengestemmt haben. Ne-
ben bekannten Gréf3en wie Thomas de Vio Cajetan
(Barbara Hallensleben), Hieronymus Emser (Heri-
bert Smolinsky), Johannes Eck (Erwin Iserloh), Jo-
hannes Cochlaeus (Remigius Baumer), Johann Fabri

397



