nell (jedoch nicht haltbar) ist wiederum die These,
daf Gamaliel II. mit dem Ketzersegen die Judenchri-
sten aus der Synagoge verdringt und Agiba unter
ihm ein Verbot der ,&uBeren Biicher” (Apokryphen)
durchgesetzt habe. Héchst eigenwillig ist auch die
Annahme, daf3 die Leute von Qumran eine pharisai-
sche Gruppe gewesenseien, der iibrigens auch Sama-
ritaner angehérten (69.73); demgemif kann er na-
tiirlich die rabbinische Bewegung nicht primér von
den Pharisdern herleiten.

Relativ diirftig ist der Uberblick iiber das Mittelalter
mit seinen rabbinischen Gelehrten, seiner Philoso-
phie und Mystik; groBes Interesse zeigt S. hingegen
fiir die Entwicklung des Judentums ab dem 19. Jh.
Selbstverstindlich ist auch hier die eigene Position
des Verfassers Basis von Werturteilen; doch anders
als im Kapitel iiber das Frithjudentum wirkt es hier
nicht stérend, sondern ist eher eine interessante Ak-
zentsetzung. Von diesem Teil diirfte der durch-
schnittliche Leser den meisten Gewinn haben.
Wien Giinter Stemberger

B PRIJS LEO, Lebensweisheit aus dem Judentum.
(Herderbiicherei, Bd. 1322). (157.) Herder, Freiburg
1986. Kart. DM 8,90.

Wie P., bis 1986 Professor fiir Judaistik in Miinchen,
einleitend betont, unterscheidet sich der Begriff der
Lebensweisheit im Judentum nicht wesentlich von
jenem anderer Traditionen; nur die Beispiele sind
eben aus dem Judentum gewahlt. Diesesind, in4 Ka-
pitel gegliedert, dem Talmud, der sonstigen talmudi-
schen Literatur, mittelalterlichen Autoren und neue-
ren Werken (v. a. Chassidismus) entnommen. Die
einzelnen Texte sind kurz, oft nicht wértlich iiber-
setzt, sondern frei nacherzihlt, oft mit einer Nutzan-
wendung oder Auslegung verbunden (deren Not-
wendigkeit ich gelegentlich bezweifeln méchte).
Fabeln und Sagen aus dem Midrasch sind gelegent-
lich in einer alten gereimten Ubersetzung (S. Miiller)
iibernommen, die jetzt doch schon reichlich ver-
staubt wirkt; auch andere Texte beruhen auf frithe-
ren Ubersetzungen. Die Auswahl ist gut getroffen
und fiir eine allererste Begegnung mit jiidischen sitt-
lich-religiésen Grundhaltungen sicher gut geeignet;
mehr kann und will eine solche Bliitenlese nicht
leisten.
Wien Giinter Stemberger
M KOHNJOHANNA, Haschoah. Christlich-jiidi-
sche Verstindigung nach Auschwitz. Mit einem Vor-
wort von Giinther Bernd Ginzel. (Fundamentaltheo-
logische Studien, Nr. 13). (107.) Chr. Kaiser
Verlag/Mattias-Griinewald-Verlag, Miinchen/
Mainz 1986. Kst. DM 19,80.

Ein Buch gegen das Vergessen, das Verdrangen — ein
Buch zur Erinnerung, zum mahnenden Gedenken an
den Versuch der totalen Vernichtung eines Volkes,
der wohl beispiellos steht sowohl in der Geschichte
des jiidischen Volkes als auch in der Geschichte der
Menschheit.

Die dringende Auseinandersetzung mit Auschwitz
gerade auch der ,Nachgeborenen’ im Licht des Glau-
bens muB geleistet werden, kann jedoch nur gesche-
hen im jiidisch-christlichen Dialog. Johanna Kohn
zeigt die menschlich-theologische Notwendigkeit

dieses Dialogs — auch die Schwierigkeiten; vor
allem die Schwierigkeit der ,Sprachlosigkeit der Op-
fer’ aus Angst und/oder der Unfihigkeit zur Erin-
nerung.

Auf S. 27/28 wird der Titel ,Haschoah’ begriindet:
Haschoah ist ein neuhebriisches Wort: Die Kata-
strophe. Mit diesem Wort wird gezeigt, daB es in der
jiidischen (Glaubens)Geschichte keine auch nur
dhnliche Situation gab. Das meistens dafiir verwen-
dete Wort ,Holocaust’ (= Ganzopfer, das Gott dar-
gebracht wird) ist vor allem theologisch falsch: ,Da
ich jeden Versuch einer theologischen Rechtferti-
gung des Massenmordes in den KZs des NS-Regimes
fiir untragbar halte, méchte ich auch nicht den
Schein einer solchen theologischen Argumentation
durch sprachliche Unreinheiten erwecken und iiber-
nehme den Begriff ,Haschoah' * (S. 28).

In den beiden Hauptteilen des Buches werden in
komprimierter Form einerseits die geschichtlichen
Erfahrungen der Katastrophe dargestellt und der
Versuch, diese Erfahrungen aufzuarbeiten, gemacht;
andererseits wird ein AufriB gegeben, was Theologie
und Kirchen unternehmen und in welcher Form sie
im Gespriach mit Juden stehen. Die Vf. verwendet da-
bei vielfiltige Methoden aus Humanwissenschaften
und Theologie.

Das Buch scheint mir ein wichtiger Beitrag zu den
Problemen eines jitdisch-christlichen Dialogs. Es ist
zu wiinschen, da} das hohe reflexiv-theologische
Niveau nicht entmutigt, sondern herausfordert —
nicht zuletzt zur Arbeit an der Verbesserung der jii-
disch-christlichen Beziehungen.

Linz Roswitha Unfried

B PANIKKAR RAIMUNDO, Der unbekannte
Christusim Hinduismus. (Reihe: Dialog der Religio-
nen.) (166.) Griinewald, Mainz 1986. Kart.
DM 39,—.

Schon vor 30 Jahren hatte Raimundo Panikkar die
erste Ausgabe dieses Buches veréffentlicht, jetzt legt
er eine liberarbeitete Fassung des Werkes vor, in dem
sein theologisches Anliegen programmatisch her-
vortritt: Wir Christen miissen den Christus ent-
decken, der im Hinduismus unbekannt lebendig ist.
Die theologische Diskussion der nachkonziliaren
Kirche findet in dieser Auflage Beriicksichtigung;
der Standpunkt des Autors scheint sich dabei in der
Anerkennung der Samenkérmer der Wahrheit in der
hinduistischen Tradition noch weiter auf den Hin-
duismus hin zu bewegen. Christus bleibt der Ort der
Begegnung, der von christlicher und hinduistischer
Seite her angestrebt werden muf3, wobei die Christen
in der Vergangenheit aber noch allzusehr auf die eu-
ropiischen Erfahrungshorizonte eingeschrinkt
waren.
Anhanddes Brahma-Sutral, 1, 2undseiner Interpre-
tation durch Sankara wird die Frage nach Gott und
der Welt gestellt und eine konkrete Begegnung von
christlicher und hinduistischer Glaubenserfahrung
esucht, wobei dem Christentum der traditionelle
erlegenheitsanspruch entschieden bestritten ist.
Dieselbe Wahrheit kannin verschiedenen Religionen
Ausdruck finden und erst im Dialog in ihrer Fiille er-
kennbar werden. Das konzentriert geschriebene
Buch ist selbst die Frucht jahrzehntelanger Dialoger-

403



fahrung, die wohl nur von jenem ausgeschopft wer-
denkann, der an dieser Erfahrung teilnahm, aber je-
dem Anregung und Wegweisung sein kann, sich mit
dem Problem und den Hoffnungen interreligiésen
Dialogs zu befassen, um den unbekannten Christus
im Hinduismus erspiiren zu lernen.
Médling Kurt Piskaty
B MENSEN BERNHARD (Hg.), Schuld und Ver-
séhnung in verschiedenen Religionen. (Akademie
Volker und Kulturen St. Augustin. Vortragsreihe
1985/86). (112.) Steyler Verlag, Nettetal 1986.
Brosch. DM 25,—.

Die im vorliegenden Band veréffentlichten Vortrige
befassen sich mit der Frage, welche Bedeutung dem
Themenkreis Schuld und Verséhnung in verschiede-
nen Religionen zukommt und wie damit zusammen-
hingende Fragen gestellt und beantwortet werden.
Im einzelnen ist die Rede von Schuld und Verséh-
nung im Buddhismus (W. K. Miiller), im Judentum
(J. Meier), im Islam (L. Hagemann) und im Shintois-
mus (J. Kreiner). H. Molinskibeschiftigt sich mit der
Frage .Schuld und Vers6hnung in der sikularisierten
Gesellschaft der BRD” vor allem auf dem Hinter-
grund seiner nervenirztlichen und psychotherapeu-
tischen Praxis. Den AbschluB bildet der Beitrag von
H. Altmeyer iiber ,Schuld, Umkehr und Verséhnung
im Christentum®,

Das Interesse an nichtchristlichen Religionen und
damit die Beschiftigung mit ihnen und die Verdffent-
lichungen dariiber nehmen zu. Der Grund dafiir ist
nicht nur Neugierde an exotischen Fragen; derartige
Gespriche und Auseinandersetzungen werden viel-
mehr durch das wachsende Miteinander von Men-
schen aus verschiedenen und einander fremden Kul-
turen zu einer dringenden Notwendigkeit. Die
Konzentration auf ein bestimmtes Thema macht das
Gesprich iibersichtlicher, konkreter und intensiver.
Zudem ist es gerade bei einem Thema wie Schuldund
Verséhnung, das das menschliche Leben zentral be-
trifft und mit dem sich sikularisierte Gesellschaften
schwer tun, von besonderem Interesse, zu erfahren,
wie andere Kulturen und Religionen damit
umgehen.

Die Veranstalter der Vortragsreihe haben eine wich-
tige Frage aufgegriffen. Es ist aber auch den Referen-
ten zubezeugen, daf sieden Erwartungen, mit denen
man die Veréffentlichung zur Hand nimmt, in iiber-
zeugender Weise gerecht werden. Man muB viel wis-
sen und einen gro3en Uberblick haben, um derartige
Zusammenhénge und die entsprechenden Hinter-
griinde so informativ, griindlich und zugleich ver-
stiandlich darstellen zu kénnen. Es wird nicht nur ge-
klirt, was die genannten Begriffe in den Religionen
bedeuten, sondern auch deutlich gemacht, daf} die
Ubereinstimmungen in den Praktiken der Schuldbe-
wiltigung nicht dariiber hinwegtauschen diirfen,
wie verschieden der jeweilige Gesamtzusammen-
hang ist, innerhalb dessen menschliches Leben und
Schuldigwerden verstanden wird.

Was man ein wenig vermif3t, ist ein kurzer Steckbrief
der einzelnen Referenten.

Linz Josef Janda

404

B BECKER GERHOLD, Die Ursymbole in den Re-
ligionen. (352, 17 lllustrationen von J. Fink) Verlag
Styria Graz 1987. Ln. S 350.—/DM 49,—.

Nach einem einleitenden Kapitel, in dem es allge-
mein um die Bedeutung des ReligiGsen in einem neu- -
zeitlichen Lebens- und Weltverstindnis geht, befa3t
sich der Hauptteil des Buches mit den grundlegenden
Erscheinungsformen des Géttlich-Heiligen. Zu-
nichst begegnen die Menschen dem géttlichen im
Kosmos (in der Heiligkeit des Himmels, in der Son-
ne, in Bergen und Steinen). Ein weiterer Bereich, in
dem Géttliches zum Ausdruck kommt, ist das Le-
bendige (die Vegetation und bestimmte Biume; die
Fruchtbarkeit, die in Beziehung zur weiblichen Miit-
terlichkeit steht und den Glauben an Muttergotthei-
ten weckt). Zuletzt geht es um die menschliche Ge-
stalt und die vielfiltigen Weisen, wie durch sie das
Géttliche in Erscheinung tritt. In einem letzten Ab-
schnitt wird darauf verwiesen, daB alle diese ,Spie-
gel’ des Géttlichen in der Wirklichkeit der Gottesbe-
gegnung immer wieder auch blind werden oder
zerbrechen.
Der Leser wird — bei aller Beschrinkung, die bei
einer derartigen Thematik unvermeidbar ist — mit
einer Fiille religioser Denkweisen konfrontiert. Die
erlegungen kehren immer wieder zu den Religio-
nen des Mittelmeerraumes zuriick, bleiben aber
nicht darauf beschrankt. Neben den religiosen Auf-
fassungen der Agypter, der Griechen und der Vélker
Mesopotamiens ist z. B. die Rede vom Sonnenkult
der Azteken, vom heiligen Ballspiel der Maya, von
der Bedeutung des Himmels im alten China und von
den inkarnatorischen Aspekten hinduistischer Got-
teserfahrung. Dabei werden diereligisen Phinome-
neund ihremythologischen Ausdeutungen nicht nur
beschrieben, sondern auch auf verstindliche Weise
erschlossen. Beispielhaft sei die von Hesiod iiberlie-
ferte Schopfungsmythologie angefiihrt: Die Macht
des Uranos, die in ihrer Unerschépflichkeit und
Blindheit fruchtbar und bedrohlich zugleich ist, be-
darf der (zeitlichen) Begrenzung, die in Kronos, und
der klugen und miBigenden Lenkung, die in Zeus
zum Ausdruck kommt.
Es handelt sich beim vorliegenden Buch somit um
eine religionsgeschichtliche, bzw. religionswissen-
schaftliche Studie, in der die groBen Orte’ méglicher
Gottesbegegnung (Kosmos, Leben, Mensch) be-
dacht und theologisch reflektiert werden. Der Buch-
titel ist miBverstindlich, da es primér nicht um die
stummen Urgewalten archaischer Symbole geht,
sondern um deren Ausdruck in bestimmten religié-
sen und kulturellen Formen. So gut und notwendig
Erkldrungen sind, so eréffnen sie doch kaum Wege
zu den michtigen Ursymbolen, wenn die Zugiinge
einmal verschiittet oder in Vergessenheit geraten
sind. Erkldrungen vermitteln nicht, was Symbole
aus sich heraus sind. Die Kraft der Symbole wirkt
unmittelbar oder sie wirkt nicht. Aulerdem ist der
Weg von den Ursymbolen bis zu ihrer heutigen Ge-
stalt, die sie etwa in einer biblisch-christlichen Uber-
lieferung bekommen haben, weit, und es ist viel
schopferische Kraft notwendig, wenn beide Aspekte
nicht nur korrekt, sondern zugleich kongenial zum
Ausdruck kommen sollen.
In der Epiphanie des Géttlichen ist eine Entfaltung



