
teststellbar. DerWeg führt Osmischen ZUT. Abendlandes geborgen ist, werden Wege beschritten
bendigen, das In der Fruchtbarkeit der Vegetation zu dem, Was sich all diesen Traditionen zugleich
seinen Ausdruck findet, Tiergestalten und verbirgt und uHl Ausdruck kommt ıst wıe das
schließlich menschlichen Gestalt Auch\ Suchen nach dem Punkt, 1n dem sich die der sicht-
fortschreitendes enken eue Probleme mıiıt sich baren Wirklichkeit oft verwirrend erscheinenden
bringt, bleibt zu beachten, da bei einem Faszi- Linien harmonisch zusammenfinden.
nierten Zurückschauen auf archaische Formen Vom Leser ist verlangt, daß für die manchmal
enschliche Antlitz des Göttlichen wieder verloren tremden Gedanken Interesse aufbringt und
gehen kann und eın Heraufbeschwören der hei- bereit ist, die teilweise muhsamen Wegemitzu-
lenden Macht des Ercdhaft-Mütterlichen das Reifen gehen. Der für diese Mühe ist jedoch, sich
des Personalen Gefahr bringt ihm Aussichten und FEinblicke eröffnen, die einem,
Der Leser hat eın Sachbuch VOr sich, das ın den Fra- der sich MNUur rasch informieren will, mn Bescheid
gen, die aufgegriffen werden, verläßlich informiert wIissen, verschlossen bleiben. uch WEeI sich das
und Zusammenhänge verstehbar macht dargelegte Konzept nicht (jänze erschließt, da
schreibt und deutet, ber vermittelt nicht 177 ce}- ihm ın seiner Komplexität nicht olgen
ben Maß etwas Vo der Urkratft, die ın Symbolen mMag, der auch Wennn z  E nicht allen Einzelheiten
schon VOr eder Deutung und Erklärung vorhanden zustimmen und inem manches auf das ‚usge-
ıst sagte hin geglättet erscheint, s{ bleiben
1nz Josef Janda uch tür den Leser, der csich ‚nur Einzelaspekten Ca

wendet, ohnende Überlegungen.
So jest INnan ” mıiıt Interesse, weilche Rolle derKORVIN-KRASINSKI COCYRILL on, Irına

Mundi Machina. Die Signatur des alten Eurasien. Meditation Gegensatz bzw. ın Ergänzung U3

Ausgewählte Schriften. Grünewald, Maı  11nz Betrachtung die Elemente des Übens und Ein-
1986 DM 48 , —. übens haben Bedeutsam erscheint auch, Wa ber

matriarchale Strukturen gesagt wird. Im Unter-
Der1905geborene Vf. stammt Galizien, in sel- schied ZUF ternöstlichen Tradition wurde Im 1IN1e50-

Studien der tibetischen Anthropologie und Me- potamischen und aAbendländischen Kulturkreis AUS
dizin begegnet und ebt seit 1937 als Benediktiner verschiedenen Gründen das ttliche immer mehr
VvVon Maria Laach der Tradition des aAbendländi- mıit dem väterlichen Himmel gleichgesetzt. währen!
schen Mönchtums. Die Verschiedenartigkeit der die mütterliche Erdenicht Im celben Epipha-
Traditionen, die seın Leben geprag! haben, bestim- nNIıe des Göttlichen verstanden wurde. Irotz einseılt1ı-
eauch SEC1IN! dankengänge. Die 21 Beiträge des Akzentsetzungensindbersowohl patriarcha-
vorliegenden Bandessind Studien, die verschiede- len wıe matriarchalen Kulturen die jeweils
NE Zeit unduverschiedenen Anlässen entstanden entgegengesetzien Symbole nicht Banz verschwun-
sind. den, auch wWe! Ian S1e kaum mehr verstanden hat
Die T hemen sind weit gestreut, immer aber wird So n sich in m väterlichen Himmel
deutlich gemacht, wıe Makro- und Mikrokosmos orientierten Religionen doch uch ımmer der Heilig-
gleicher Weise V«eı der der Dreiheit getra- keit bestimmter ÖOrte bewußt, die auf der (mütktterli-

sind. WährenddieSAristotelesgepragtewest- en) Erde tinden sind. Wenn sich diegegenwarti-
iche Denkweise die Dreiheit vielfach auf eiıne Duali- e Diskussion die Rolle der Frau in der

ON Geist und Materie verkürzte, wurde Im Gesellschaft auf matriarchale Kulturen bezieht,
fernöstlichen enken das W  155en 111 die Dreiheit dürfte die Veränderung In der Akzentsetzung nicht
esser bewahrt. iübersehen werden: die Macht der Frau lag In den er-
Unter anderem werden folgende Themen innerten Kulturen zunächst In hrer Fruchtbarkeit
cschnitten: Dialog zwischen der tibetisch-lamaisti- und Mütterlichkeit, durch die Si1e Ine Repräsentan-
cschen und der altindischen Bio-logi und den SUBe- tiın der fruchtbaren und mütterlichen FErde W Die
nannten exakten Naturwissenschaften: die leibliche ursprüngliche Polarität mütterlich väterlich, die
un! geistige Gesuncheit nach dem trichotomischen Vor allem der Fruchtbarkeit orenthbert WAdIl, hat
Menschen- und 'eltbild der tibetisch-lamaistischen sich jedoch heute weitgehend verändert einer Fra-
Anthropologie; Mensch KOosSMOSs, eıngel- der Rolle, die der Frau und dem Mann ım gesell-
stesgeschichtlicher Beitrag ZUum Problem der Gegen- schaftlichen und beruflichen Zusammenleben
wart ım Symbol; Rehabilitation der Materie ler zukommt.
wird $Teilhard de Chardin ansge- Ein Buch, ın dem manche Gedankengänge spröde
knüpft); Rehabilitation der Frau; der Gott des Him- und uNnNWEBSaM anmu!  ‚ das ber dem Geduldigen
mels und die ‚Ruah Gottes’; Mangel spiritueller lohnende Zusammenhänge erschließit und darüber
Erfahrung; das Be-gehen VvVon Festen; das Lebens- hinaus Ine Fülle Von Material bietet.
Wasser Bad und Trank: Meditation 1m nter- Anz Josef Janda
schied Betrachtung.
Weit und nicht ohne Spannung sind die Bögen, die KAMPCHEN TIN/SARIORY EK1IRU-der VE seinen Gedankengängen überbrückt AÄAus-
gehend vVon östlichen Denkweisen VO)  - der Reli- DE Heg.) Nahe der Nabe des Rades. Die Heiligen
gionsgeschichte und Religionswissenschaft bekann- den Weltreligionen. (HerBü Herder,

Freiburg 1985. 10,90.ten Symbolen und Kiten, Vom Volksbrauchtum, das
sich vielfach ohne Wissenndie tieferen Zusam- Das Radmag fürvieles Symbolen; obsuch
menhänge Z bis die Gegenwart erhalten hat, füreinen Vergleich Keligionen eın passendes o  3  S
U Wissen, das der christlichen Tradition des hergibt, Ma his auf weiıteres dahingestellt bleiben.

405

feststellbar. Der Weg führt vom Kosmischen zum Le­
bendigen, das in der Fruchtbarkeit der Vegetation 
seinen Ausdruck findet, zu Tiergestalten und 
schließlich zur menschlichen Gestalt. Auch wenn 
fortschreitendes Denken neue Probleme mit sich 
bringt, so bleibt zu beachten, daß bei einem faszi­
nierten Zurückschauen auf archaische Formen das 
menschliche Antlitz des Göttlichen wieder verloren 
gehen kann und daß ein Heraufbeschwören der hei­
lenden Macht des Erdhaft-Mütterlichen das Reifen 
des Personalen in Gefahr bringt. 
Der Leser hat ein Sachbuch vor sich, das in den Fra­
gen, die aufgegriffen werden, verläßlich informiert 
und Zusammenhänge verstehbar macht. Es be­
schreibt und deutet, aber es vermittelt nicht im sel­
ben Maß etwas von der Urkraft, die in Symbolen 
schon vor jeder Deutung und Erklärung vorhanden 
ist. 
Linz Josef Janda 

■ KORVIN-KRASINSKI CYRILL von, Trina 
Mundi Machina. Die Signatur des alten Eurasien. 
Ausgewählte Schriften. (461.) Grünewald, Mainz 
1986. Ln. DM48,-. 

Der 1905 geborene Vf. stammt aus Galizien, ist in sei­
nen Studien der tibetischen Anthropologie und Me­
dizin begegnet und lebt seit 1937 als Benediktiner 
von Maria Laach in der Tradition des abendländi­
schen Mönchtums. Die Verschiedenartigkeit der 
Traditionen, die sein Leben geprägt haben, bestim­
men auch seine Gedankengänge. Die 21 Beiträge des 
vorliegenden Bandes sind Studien, die zu verschiede­
ner Zeit und aus verschiedenen Anlässen entstanden 
sind. 
Die Themen sind weit gestreut, immer aber wird 
deutlich gemacht, wie Makro- und Mikrokosmos in 
gleicher Weise von der Struktur der Dreiheit getra­
gen sind. Während die von Aristoteles geprägte west­
liche Denkweise die Dreiheit vielfach auf eine Duali­
tät von Geist und Materie verkürzte, wurde im 
fernöstlichen Denken das Wissen um die Dreiheit 
besser bewahrt. 
Unter anderem werden folgende Themen ange­
schnitten: Dialog zwischen der tibetisch-lamaisti­
schen und der altindischen Bio-logik und den soge­
nannten exakten Naturwissenschaften; die leibliche 
und geistige Gesundheit nach dem trichotomischen 
Menschen- und Weltbild der tibetisch-lamaistischen 
Anthropologie; Engel-Mensch-Kosmos, eingei­
stesgeschichtlicher Beitrag zum Problem der Gegen­
wart im Symbol; Rehabilitation der Materie (hier 
wird an das Denken von Teilhard de Chardin ange­
knüpft}; Rehabilitation der Frau; der Gott des Him­
mels und die ,Ruah Gottes'; Mangel an spiritueller 
Erfahrung; das Be-gehen von Festen; das Lebens­
wasser als Bad und Trank; Meditation im Unter­
schied zur Betrachtung. 
Weit und nicht ohne Spannung sind die Bögen, die 
der Vf. in seinen Gedankengängen überbrückt. Aus­
gehend von östlichen Denkweisen, von der Reli­
gionsgeschichte und Religionswissenschaft bekann­
ten Symbolen und Riten, vom Volksbrauchtum, das 
sich - vielfach ohne Wissen um die tieferen Zusam­
menhänge - z. T. bis in die Gegenwart erhalten hat, 
vom Wissen, das in der christlichen Tradition des 

Abendlandes geborgen ist, werden Wege beschritten 
zu dem, was sich in all diesen Traditionen zugleich 
verbirgt und zum Ausdruck kommt. Es ist wie das 
Suchen nach dem Punkt, in dem sich die in der sicht­
baren Wirklichkeit oft so verwirrend erscheinenden 
Linien harmonisch zusammenfinden. 
Vom Leser ist verlangt, daß er für die manchmal 
fremden Gedanken Interesse aufbringt und daß er 
bereit ist, die teilweise etwas mühsamen Wege mitzu­
gehen. Der Lohn für diese Mühe ist jedoch, daß sich 
ihm Aussichten und Einblicke eröffnen, die einem, 
der sich nur rasch informieren will, um Bescheid zu 
wissen, verschlossen bleiben. Auch wenn sich das 
dargelegte Konzept nicht zur Gänze erschließt, da 
man ihm in seiner Komplexität nicht zu folgen ver­
mag, oder auch wenn man nicht allen Einzelheiten 
zustimmen will und einem manches auf das Ausge­
sagte hin etwas geglättet erscheint, so bleiben doch 
auch für den Leser, der sich ,nur' Einzelaspekten zu­
wendet, lohnende Überlegungen. 
So liest man z. B. mit Interesse, welche Rolle in der 
Meditation - in Gegensatz bzw. in Ergänzung zur 
Betrachtung - die Elemente des Übens und Ein­
übens haben. Bedeutsam erscheint auch, was über 
matriarchale Strukturen gesagt wird. Im Unter­
schied zur fernöstlichen Tradition wurde im meso­
potamischen und abendländischen Kulturkreis aus 
verschiedenen Gründen das Göttliche immer mehr 
mit dem väterlichen Himmel gleichgesetzt, während 
die mütterliche Erde nicht im selben Maß als Epipha­
nie des Göttlichen verstanden wurde. Trotz einseiti­
ger Akzentsetzungen sind aber sowohl in patriarcha­
len wie in matriarchalen Kulturen die jeweils 
entgegengesetzten Symbole nicht ganz verschwun­
den, auch wenn man sie kaum mehr verstanden hat. 
So war man sich z. B. in am väterlichen Himmel 
orientierten Religionen doch auch immer der Heilig­
keit bestimmter Orte bewußt, die auf der (mütterli­
chen} Erde zu finden sind. Wenn sich die gegenwärti­
ge Diskussion um die Rolle der Frau in der 
Gesellschaft auf matriarchale Kulturen bezieht, 
dürfte die Veränderung in der Akzentsetzung nicht 
übersehen werden; die Macht der Frau lag in den er­
innerten Kulturen zunächst in ihrer Fruchtbarkeit 
und Mütterlichkeit, durch die sie eine Repräsentan­
tin der fruchtbaren und mütterlichen Erde war. Die 
ursprüngliche Polarität mütterlich - väterlich, die 
vor allem an der Fruchtbarkeit orientiert war, hat 
sich jedoch heute weitgehend verändert zu einer Fra­
ge der Rolle, die der Frau und dem Mann im gesell­
schaftlichen und beruflichen Zusammenleben 
zukommt. 
Ein Buch, in dem manche Gedankengänge spröde 
und unwegsam anmuten, das aber dem Geduldigen 
lohnende Zusammenhänge erschließt und darüber 
hinaus eine Fülle von Material bietet. 
Linz Josef Janda 

■ KÄMPCHEN MARTIN/SARlORY GERTRU­
DE (Hg.), Nahe der Nabe des Rades. Die Heiligen in 
den Weltreligionen. (HerBü 1182). (240.) Herder, 
Freiburg 1985. Kart. DM 10,90. 

Das Rad mag für vieles als Symbol taugen; ob es auch 
für einen Vergleich der Religionen ein passendes Bild 
hergibt, mag bis auf weiteres dahingestellt bleiben. 

405 



edenfalls ist damit zu rechnen, da gefragt wird, bet, manche davon aber auch zZUu liturgischer Ver-
ach welcher Richtung sich das Rad dreht, ob rechts wendung (Gebetsstunden
erum oder herum. und uch die Suche nach Tinz Rudolf Zinnhobler
dem ntirum, die Tendenz Nabe ist ein relatives
Problem, denn der Vergleichspunkt, das Zentrum

MISSIONder Weltreligionen, nicht einfach durci Setzung
fes N COLLET GIANCARLO, Das Missionsverständ-Natürlich Wal nicht abwegig, einmal nachzutra-
genNn, ob nicht in den unterschiedlichen Religionen ıs derKirche in der gegenwärtigen Diskussion. (Iü-
eın el| der wenigstens vergleichbares Modell binger Theologische Studien 24) Grünewald,
VvVon Heiligkeit gibt. Was der Untertitel dieses Ta- Mainz 19  ® DM 48,—

MissionstheologischeArbeitensind ıneMangelwa-schenbuchs thematisiert, nämlich die Heiligen in den
Weltreligionen, drängte sich Zeit fast un- regeworden, stelit der Autor zu Beginn seiner Disser-
ausweichlich auf Solange WIr aber nicht fähig sind, tatıon derUniversität Tübingen fest. Umsobegrü-
das Heilige den Religionen auf eine Vergleichs- enswerterist dieseUntersuchung, diesich eın hohes
ebene bringen, wird P uch schwer und proble- iel gestellt hat: Eine Neubegründung des christli-
matisch bleiben, die Heiligen, Iso die herausragen- hen Geltungsanspruchs, Durchleuchtung des
den Menschen aufeinander zZUu beziehen. S0 missionarischen Selbstverständnisses der rche
aber macht sich die vorliegende Sammlung D und eın CGespräch U  .  ber christliche Mission als Ver-

mittlung. Letzteres Nn das Ergebnis derLebensbeschreibungen in der jüdischen, christli-
Dissertation und wird VO| utor bescheiden alschen, islamischen, hinduistischen und buddahisti-

schen Religion ZUIN iel „P’rolegomena ZU einer Theologie der Mission“”
Der Vergleich ist reizvoll, und die Sammlung jetet als ang bezeichnet.
uch mehr als ein! Intormation einzelnen Men- In ınsgesamt ach! Kapiteln egt derufior das Thema
schen. Der 1im christlichen Bereich üblich geworde- dar. In der Hauptsache kommen die der Mis-

Präsentation on Heiligen kann Nur gzut{ S1ION Z 5Sprache mehr alc Hintergrund, ul die Be-
Venn andere Moaodelle gleichsam konkurrenzierend deutung der theologischen Reflexion verständlicher

die Seite gestellt werden. kann INdl auch machen) und der damit zusammenhängende
Strukturwandel (Kap. U, I, dem schlielit sich dasdiskutieren über die Auswahl, die hier getroffen

wurde (jeweils drei Repräsentanten der Religionen); Selbstverständnis der Mission (Kap. IH—VID
uSs dem christlichen Bereich etwa eın nicht gerade Hierwird aufgezeigt, die Missionsgeschichte 1M1-
allgemein bekannte) heilige Markrıiına die Jüngere, INeTr schonVon theologischer Retlexion begleitet Wäar
der Franz vVvVon Assisi und die Therese von die Schulen von Münster und Löwen und als Refe-
Lisiteux der bunten Vielfalt Heiligen Trenz VOr Tübingen: der Beitrag Tübinger Theologen
wählen, entspringt gewiß einer subjektiven Vorliebe ZUr Missionstheologie). Die kirchliche M1SS1O0NS-
der Präsentatorin dartory) theologische Entwicklungerreicht inen  — Höhepunkt

und vorläufigen Abschluß Im Zweiten Vatikani-1e5ses Herder-IB wirft manche Fragen auf,
insbesondere der Richtung nachzudenken, WOTrIN schen Konzil Für die Neuere Missionsgeschichte ist
eın gelungenes Lebensmodell bestehen das3 bezeichnend, das Vatikanische her en
einem entsprechenden Glauben resultiert; der An- programmatischer HöhepunktWe noch die ent-
spruch ist In eglicher Keligion gegeben; aber sprechenden Strukturen tehlten. Das Entstehen NEeu
ob sich eın einzelner Religionsvertreter tatsächlich Strukturen zeichnet sich schon in den nachkonzi-
uch „n der Nähe der Nabe des ades  ‚4 weilß der liaren Dokumenten ab (Populorum Progressio,
fühlt? Octogesima Adveniens, Evangelii Nuntiandi, Re-
St Florian demptor hominis, Bischofssynoden, Medelin, ”ue-Ferdinand Keisinger bla) Bezeichnenderweiseensich jetz! 1S5510N5-

ÖNIG Z/WALDENFELS Die theologische ussagen fast ausschlielßllich

Friedensgebete 0O  - Assısı. 95,) Herder, Freiburg Aussagen zZu sozialen Fragen (so Theologie der
Befreiungverständlic! Derutoruntersucht auch1987. DM 9l inwieweit das gewandelte Missionsverständnis In

Unsere raschlebige Zeit hat das große, Papst den Synoden der Bundesrepublik Deutschland,
einberufeneFriedenstreftfen Assisi am 27. ktober terreichs, der Schweiz und Hollands ınen  — Nie-
1986 fast schon wieder veErgesSCnNn., dort eit  [ eli- derschlag finden und die Missionstheologie rezi-
gionsgemeinschaften zusammengekommen waren, pleren.

für1INnes derwichtigstenAnliegen überhaupt, die Zur missionstheologischen Reflexion kehrt der Au-
Erhaltung bzw. Erlangung des Friedens beten, ist tor anhand VonSModellen bzw. sSatzen (Bey-
ber wahrhaft eine  e Alltäglichkeit. Kardinal König erhaus, Gensichen, Amstutz, Kütti, Bürkle) zurück
spricht in seiner Einleitung * einer weltweiten Jerwareürden Leser hilfreich, hätte derAutor das
Ergriffenheit, die die Menschen damals erfaßte, Unterscheidende diese! Modelle untereinander VeTl-

Waldenfels stellt seinem Kommentar fest, glichen Den Abschluß en bereits erwähnten
Assisi Praxis der Konsenseinübung vorge- „Prolegomena”. Collet schließt hier die Tübinger

stellt wurde, die epochemachend SIN liegt Tradition 11 und versucht inen  H Zugang ZUI1L heuti-
9 Ereignis und das Anliegen cht BEN Missionsverständnis Begriff der „‚kommuni-

kativen Freiheit” eser Versuch ist angesichts derveErgESSEN. Dazu hilftauch dasvorliegende Büchlein,
das die Vvo!  nen Friedensgebete ZU Abdruck zweiten Instruktion derGlaubenskongregation VO:

bringt. Sie eignen sich vorzüglich privaten (Ge- März 19 (Libertatis Conscientia) WIe eine Be-

406

Jedenfalls ist damit zu rechnen, daß gefragt wird, 
nach welcher Richtung sich das Rad dreht, ob rechts 
herum oder links herum; und auch die Suche nach 
dem Zentrum, die Tendenz zur Nabe ist ein relatives 
Problem, denn der Vergleichspunkt, das Zentrum 
der Weltreligionen, ist nicht einfach durch Setzung 
festzulegen. 
Natürlich war es nicht abwegig, einmal nachzufra­
gen, ob es nicht in den unterschiedlichen Religionen 
ein gleiches oder wenigstens vergleichbares Modell 
von Heiligkeit gibt. Was der Untertitel dieses Ta­
schenbuchs thematisiert, nämlich die Heiligen in den 
Weltreligionen, drängte sich zu unserer Zeit fast un­
ausweichlich auf. Solange wir aber nicht fähig sind, 
das Heilige in den Religionen auf eine Vergleichs­
ebene zu bringen, wird es auch schwer und proble­
matisch bleiben, die Heiligen, also die herausragen­
den Menschen aufeinander zu beziehen. So etwas 
aber macht sich die vorliegende Sammlung von 
Lebensbeschreibungen in der jüdischen, christli­
chen, islamischen, hinduistischen und buddhisti­
schen Religion zum Ziel. 
Der Vergleich ist reizvoll, und die Sammlung bietet 
auch mehr als eine Information zu einzelnen Men­
schen. Der im christlichen Bereich üblich geworde­
nen Präsentation von Heiligen kann es nur gut tun, 
wenn andere Modelle gleichsam konkurrenzierend 
an die Seite gestellt werden. Gewiß kann man auch 
diskutieren über die Auswahl, die hier getroffen 
wurde (jeweils drei Repräsentanten der Religionen); 
aus dem christlichen Bereich etwa eine (nicht gerade 
allgemein bekannte) heilige Markrina die Jüngere, 
der hl. Franz von Assisi und die hl. Therese von 
Lisieux aus der bunten Vielfalt von Heiligen auszu­
wählen, entspringt gewiß einer subjektiven Vorliebe 
der Präsentatorin (G. Sartory). 
Dieses Herder-=rB wirft gewiß manche Fragen auf, 
insbesondere in der Richtung nachzudenken, worin 
ein gelungenes Lebensmodell bestehen kann, das aus 
einem entsprechenden Glauben resultiert; der An­
spruch ist gewiß in jeglicher Religion gegeben; aber 
ob sich ein einzelner Religionsvertreter tatsächlich 
auch „in der Nähe der Nabe des Rades" weiß oder 
fühlt7 
St. Florian Ferdinand Reisinger 

■ KÖNIG FRANZ/WALDENFELS HANS, Die 
Friedensgebete von Assisi. (95.) Herder, Freiburg 
1987. Kart. DM 9,80. 

Unsere raschlebige Zeit hat das große, vom Papst 
einberufene Friedenstreffen in Assisi am27. Oktober 
1986 fast schon wieder vergessen. Daß dort elf Reli­
gionsgemeinschaften zusammengekommen waren, 
um für eines der wichtigsten Anliegen überhaupt, die 
Erhaltung bzw. Erlangung des Friedens zu beten, ist 
aber wahrhaft keine Alltäglichkeit. Kardinal König 
spricht in seiner Einleitung von einer weltweiten 
Ergriffenheit, die die Menschen damals erfaßte, 
H. Waldenfels stellt in seinem Kommentar fest, daß 
in Assisi eine Praxis der Konsenseinübung vorge­
stellt wurde, die epochemachend sein kann. Es liegt 
an uns, daß wir das Ereignis und das Anliegen nicht 
vergessen. Dazu hilft auch das vorliegende Büchlein, 
das die vorgetragenen Friedensgebete zum Abdruck 
bringt. Sie eignen sich vorzüglich zum privaten Ge-

406 

bet, manche davon aber auch zu liturgischer Ver­
wendung (Gebetsstunden). 
Linz Rudolf Zinnhobler 

MISSION 

■ COLLET GIANCARlD, Das Missionsverständ­
nis der Kirche in der gegenwärtigen Diskussion. (Tü­
binger Theologische Studien 24). (308.) Grunewald, 
Mainz 1984. Kart. DM 48,-. 
Missionstheologische Arbeiten sind eine Mangelwa­
re geworden, stellt der Autor zu Beginn seiner Disser­
tation an der Universität Tübingen fest. Umso begrü­
ßenswerter ist diese Untersuchung, die sich ein hohes 
Ziel gestellt hat: 1. Eine Neubegründung des christli­
chen Geltungsanspruchs, 2. Durchleuchtung des 
missionarischen Selbstverständnisses der Kirche 
und 3. ein Gespräch über christliche Mission als Ver­
mittlung. Letzteres ist sozusagen das Ergebnis der 
Dissertation und wird vom Autor bescheiden als 
,,Prolegomena zu einer Theologie der Mission" d. h. 
als Anhang bezeichnet. 
In insgesamt acht Kapiteln legt der Autor das Thema 
dar. In der Hauptsache kommen die Kritik der Mis­
sion zur Sprache (mehr als Hintergrund, um die Be­
deutung der theologischen Reflexion verständlicher 
zu machen) und der damit zusammenhängende 
Strukturwandel (Kap. I u. II), dem schließt sich das 
Selbstverständnis der Mission an (Kap. III-VII). 
Hier wird aufgezeigt, daß die Missionsgeschichte im­
mer schon von theologischer Reflexion begleitet war 
(die Schulen von Münster und Löwen und als Refe­
renz vor Tübingen: der Beitrag Tübinger Theologen 
zur Missionstheologie). Die kirchliche missions­
theologische Entwicklung erreicht einen Höhepunkt 
und vorläufigen Abschluß im Zweiten Vatikani­
schen Konzil. Für die neuere Missionsgeschichte ist 
bezeichnend, daß das Vatikanische Konzil eher ein 
programmatischer Höhepunkt war, da noch die ent­
sprechenden Strukturen fehlten. Das Entstehen neu­
er Strukturen zeichnet sich schon in den nachkonzi­
liaren Dokumenten ab (Populorum Progressio, 
Octogesima Adveniens, Evangelii Nuntiandi, Re­
demptor hominis, Bischofssynoden, Medelin, Pue­
bla). Bezeichnenderweise finden sich jetzt missions­
theologische Aussagen fast ausschließlich in 
Aussagen zu sozialen Fragen (so wird Theologie der 
Befreiung verständlich). Der Autor untersucht auch, 
inwieweit das gewandelte Missionsverständnis in 
den Synoden der Bundesrepublik Deutschland, 
ÖSterreichs, der Schweiz und Hollands einen Nie­
derschlag finden und die Missionstheologie rezi­
pieren. 
Zur missionstheologischen Reflexion kehrt der Au­
tor anhand von fünf Modellen bzw. Ansätzen (Bey­
erhaus, Gensichen, Amstutz, Rütti, Bürkle) zurück. 
Hier wäre für den Leser hilfreich, hätte der Autor das 
Unterscheidende dieser Modelle untereinander ver­
glichen. Den Abschluß bilden die bereits erwähnten 
„Prolegomena". Collet schließt hier an die Tübinger 
Tradition an und versucht einen Zugang zum heuti­
gen Missionsverständnis am Begriff der ,,kommuni­
kativen Freiheit•. Dieser Versuch ist angesichts der 
zweiten Instruktion der Glaubenskongregation vom 
22. März 1986 (Libertatis Conscientia) wie eine Be-


