
edenfalls ist damit zu rechnen, da gefragt wird, bet, manche davon aber auch zZUu liturgischer Ver-
ach welcher Richtung sich das Rad dreht, ob rechts wendung (Gebetsstunden
erum oder herum. und uch die Suche nach Tinz Rudolf Zinnhobler
dem ntirum, die Tendenz Nabe ist ein relatives
Problem, denn der Vergleichspunkt, das Zentrum

MISSIONder Weltreligionen, nicht einfach durci Setzung
fes N COLLET GIANCARLO, Das Missionsverständ-Natürlich Wal nicht abwegig, einmal nachzutra-
genNn, ob nicht in den unterschiedlichen Religionen ıs derKirche in der gegenwärtigen Diskussion. (Iü-
eın el| der wenigstens vergleichbares Modell binger Theologische Studien 24) Grünewald,
VvVon Heiligkeit gibt. Was der Untertitel dieses Ta- Mainz 19  ® DM 48,—

MissionstheologischeArbeitensind ıneMangelwa-schenbuchs thematisiert, nämlich die Heiligen in den
Weltreligionen, drängte sich Zeit fast un- regeworden, stelit der Autor zu Beginn seiner Disser-
ausweichlich auf Solange WIr aber nicht fähig sind, tatıon derUniversität Tübingen fest. Umsobegrü-
das Heilige den Religionen auf eine Vergleichs- enswerterist dieseUntersuchung, diesich eın hohes
ebene bringen, wird P uch schwer und proble- iel gestellt hat: Eine Neubegründung des christli-
matisch bleiben, die Heiligen, Iso die herausragen- hen Geltungsanspruchs, Durchleuchtung des
den Menschen aufeinander zZUu beziehen. S0 missionarischen Selbstverständnisses der rche
aber macht sich die vorliegende Sammlung D und eın CGespräch U  .  ber christliche Mission als Ver-

mittlung. Letzteres Nn das Ergebnis derLebensbeschreibungen in der jüdischen, christli-
Dissertation und wird VO| utor bescheiden alschen, islamischen, hinduistischen und buddahisti-

schen Religion ZUIN iel „P’rolegomena ZU einer Theologie der Mission“”
Der Vergleich ist reizvoll, und die Sammlung jetet als ang bezeichnet.
uch mehr als ein! Intormation einzelnen Men- In ınsgesamt ach! Kapiteln egt derufior das Thema
schen. Der 1im christlichen Bereich üblich geworde- dar. In der Hauptsache kommen die der Mis-

Präsentation on Heiligen kann Nur gzut{ S1ION Z 5Sprache mehr alc Hintergrund, ul die Be-
Venn andere Moaodelle gleichsam konkurrenzierend deutung der theologischen Reflexion verständlicher

die Seite gestellt werden. kann INdl auch machen) und der damit zusammenhängende
Strukturwandel (Kap. U, I, dem schlielit sich dasdiskutieren über die Auswahl, die hier getroffen

wurde (jeweils drei Repräsentanten der Religionen); Selbstverständnis der Mission (Kap. IH—VID
uSs dem christlichen Bereich etwa eın nicht gerade Hierwird aufgezeigt, die Missionsgeschichte 1M1-
allgemein bekannte) heilige Markrıiına die Jüngere, INeTr schonVon theologischer Retlexion begleitet Wäar
der Franz vVvVon Assisi und die Therese von die Schulen von Münster und Löwen und als Refe-
Lisiteux der bunten Vielfalt Heiligen Trenz VOr Tübingen: der Beitrag Tübinger Theologen
wählen, entspringt gewiß einer subjektiven Vorliebe ZUr Missionstheologie). Die kirchliche M1SS1O0NS-
der Präsentatorin dartory) theologische Entwicklungerreicht inen  — Höhepunkt

und vorläufigen Abschluß Im Zweiten Vatikani-1e5ses Herder-IB wirft manche Fragen auf,
insbesondere der Richtung nachzudenken, WOTrIN schen Konzil Für die Neuere Missionsgeschichte ist
eın gelungenes Lebensmodell bestehen das3 bezeichnend, das Vatikanische her en
einem entsprechenden Glauben resultiert; der An- programmatischer HöhepunktWe noch die ent-
spruch ist In eglicher Keligion gegeben; aber sprechenden Strukturen tehlten. Das Entstehen NEeu
ob sich eın einzelner Religionsvertreter tatsächlich Strukturen zeichnet sich schon in den nachkonzi-
uch „n der Nähe der Nabe des ades  ‚4 weilß der liaren Dokumenten ab (Populorum Progressio,
fühlt? Octogesima Adveniens, Evangelii Nuntiandi, Re-
St Florian demptor hominis, Bischofssynoden, Medelin, ”ue-Ferdinand Keisinger bla) Bezeichnenderweiseensich jetz! 1S5510N5-

ÖNIG Z/WALDENFELS Die theologische ussagen fast ausschlielßllich

Friedensgebete 0O  - Assısı. 95,) Herder, Freiburg Aussagen zZu sozialen Fragen (so Theologie der
Befreiungverständlic! Derutoruntersucht auch1987. DM 9l inwieweit das gewandelte Missionsverständnis In

Unsere raschlebige Zeit hat das große, Papst den Synoden der Bundesrepublik Deutschland,
einberufeneFriedenstreftfen Assisi am 27. ktober terreichs, der Schweiz und Hollands ınen  — Nie-
1986 fast schon wieder veErgesSCnNn., dort eit  [ eli- derschlag finden und die Missionstheologie rezi-
gionsgemeinschaften zusammengekommen waren, pleren.

für1INnes derwichtigstenAnliegen überhaupt, die Zur missionstheologischen Reflexion kehrt der Au-
Erhaltung bzw. Erlangung des Friedens beten, ist tor anhand VonSModellen bzw. sSatzen (Bey-
ber wahrhaft eine  e Alltäglichkeit. Kardinal König erhaus, Gensichen, Amstutz, Kütti, Bürkle) zurück
spricht in seiner Einleitung * einer weltweiten Jerwareürden Leser hilfreich, hätte derAutor das
Ergriffenheit, die die Menschen damals erfaßte, Unterscheidende diese! Modelle untereinander VeTl-

Waldenfels stellt seinem Kommentar fest, glichen Den Abschluß en bereits erwähnten
Assisi Praxis der Konsenseinübung vorge- „Prolegomena”. Collet schließt hier die Tübinger

stellt wurde, die epochemachend SIN liegt Tradition 11 und versucht inen  H Zugang ZUI1L heuti-
9 Ereignis und das Anliegen cht BEN Missionsverständnis Begriff der „‚kommuni-

kativen Freiheit” eser Versuch ist angesichts derveErgESSEN. Dazu hilftauch dasvorliegende Büchlein,
das die Vvo!  nen Friedensgebete ZU Abdruck zweiten Instruktion derGlaubenskongregation VO:

bringt. Sie eignen sich vorzüglich privaten (Ge- März 19 (Libertatis Conscientia) WIe eine Be-

406

Jedenfalls ist damit zu rechnen, daß gefragt wird, 
nach welcher Richtung sich das Rad dreht, ob rechts 
herum oder links herum; und auch die Suche nach 
dem Zentrum, die Tendenz zur Nabe ist ein relatives 
Problem, denn der Vergleichspunkt, das Zentrum 
der Weltreligionen, ist nicht einfach durch Setzung 
festzulegen. 
Natürlich war es nicht abwegig, einmal nachzufra­
gen, ob es nicht in den unterschiedlichen Religionen 
ein gleiches oder wenigstens vergleichbares Modell 
von Heiligkeit gibt. Was der Untertitel dieses Ta­
schenbuchs thematisiert, nämlich die Heiligen in den 
Weltreligionen, drängte sich zu unserer Zeit fast un­
ausweichlich auf. Solange wir aber nicht fähig sind, 
das Heilige in den Religionen auf eine Vergleichs­
ebene zu bringen, wird es auch schwer und proble­
matisch bleiben, die Heiligen, also die herausragen­
den Menschen aufeinander zu beziehen. So etwas 
aber macht sich die vorliegende Sammlung von 
Lebensbeschreibungen in der jüdischen, christli­
chen, islamischen, hinduistischen und buddhisti­
schen Religion zum Ziel. 
Der Vergleich ist reizvoll, und die Sammlung bietet 
auch mehr als eine Information zu einzelnen Men­
schen. Der im christlichen Bereich üblich geworde­
nen Präsentation von Heiligen kann es nur gut tun, 
wenn andere Modelle gleichsam konkurrenzierend 
an die Seite gestellt werden. Gewiß kann man auch 
diskutieren über die Auswahl, die hier getroffen 
wurde (jeweils drei Repräsentanten der Religionen); 
aus dem christlichen Bereich etwa eine (nicht gerade 
allgemein bekannte) heilige Markrina die Jüngere, 
der hl. Franz von Assisi und die hl. Therese von 
Lisieux aus der bunten Vielfalt von Heiligen auszu­
wählen, entspringt gewiß einer subjektiven Vorliebe 
der Präsentatorin (G. Sartory). 
Dieses Herder-=rB wirft gewiß manche Fragen auf, 
insbesondere in der Richtung nachzudenken, worin 
ein gelungenes Lebensmodell bestehen kann, das aus 
einem entsprechenden Glauben resultiert; der An­
spruch ist gewiß in jeglicher Religion gegeben; aber 
ob sich ein einzelner Religionsvertreter tatsächlich 
auch „in der Nähe der Nabe des Rades" weiß oder 
fühlt7 
St. Florian Ferdinand Reisinger 

■ KÖNIG FRANZ/WALDENFELS HANS, Die 
Friedensgebete von Assisi. (95.) Herder, Freiburg 
1987. Kart. DM 9,80. 

Unsere raschlebige Zeit hat das große, vom Papst 
einberufene Friedenstreffen in Assisi am27. Oktober 
1986 fast schon wieder vergessen. Daß dort elf Reli­
gionsgemeinschaften zusammengekommen waren, 
um für eines der wichtigsten Anliegen überhaupt, die 
Erhaltung bzw. Erlangung des Friedens zu beten, ist 
aber wahrhaft keine Alltäglichkeit. Kardinal König 
spricht in seiner Einleitung von einer weltweiten 
Ergriffenheit, die die Menschen damals erfaßte, 
H. Waldenfels stellt in seinem Kommentar fest, daß 
in Assisi eine Praxis der Konsenseinübung vorge­
stellt wurde, die epochemachend sein kann. Es liegt 
an uns, daß wir das Ereignis und das Anliegen nicht 
vergessen. Dazu hilft auch das vorliegende Büchlein, 
das die vorgetragenen Friedensgebete zum Abdruck 
bringt. Sie eignen sich vorzüglich zum privaten Ge-

406 

bet, manche davon aber auch zu liturgischer Ver­
wendung (Gebetsstunden). 
Linz Rudolf Zinnhobler 

MISSION 

■ COLLET GIANCARlD, Das Missionsverständ­
nis der Kirche in der gegenwärtigen Diskussion. (Tü­
binger Theologische Studien 24). (308.) Grunewald, 
Mainz 1984. Kart. DM 48,-. 
Missionstheologische Arbeiten sind eine Mangelwa­
re geworden, stellt der Autor zu Beginn seiner Disser­
tation an der Universität Tübingen fest. Umso begrü­
ßenswerter ist diese Untersuchung, die sich ein hohes 
Ziel gestellt hat: 1. Eine Neubegründung des christli­
chen Geltungsanspruchs, 2. Durchleuchtung des 
missionarischen Selbstverständnisses der Kirche 
und 3. ein Gespräch über christliche Mission als Ver­
mittlung. Letzteres ist sozusagen das Ergebnis der 
Dissertation und wird vom Autor bescheiden als 
,,Prolegomena zu einer Theologie der Mission" d. h. 
als Anhang bezeichnet. 
In insgesamt acht Kapiteln legt der Autor das Thema 
dar. In der Hauptsache kommen die Kritik der Mis­
sion zur Sprache (mehr als Hintergrund, um die Be­
deutung der theologischen Reflexion verständlicher 
zu machen) und der damit zusammenhängende 
Strukturwandel (Kap. I u. II), dem schließt sich das 
Selbstverständnis der Mission an (Kap. III-VII). 
Hier wird aufgezeigt, daß die Missionsgeschichte im­
mer schon von theologischer Reflexion begleitet war 
(die Schulen von Münster und Löwen und als Refe­
renz vor Tübingen: der Beitrag Tübinger Theologen 
zur Missionstheologie). Die kirchliche missions­
theologische Entwicklung erreicht einen Höhepunkt 
und vorläufigen Abschluß im Zweiten Vatikani­
schen Konzil. Für die neuere Missionsgeschichte ist 
bezeichnend, daß das Vatikanische Konzil eher ein 
programmatischer Höhepunkt war, da noch die ent­
sprechenden Strukturen fehlten. Das Entstehen neu­
er Strukturen zeichnet sich schon in den nachkonzi­
liaren Dokumenten ab (Populorum Progressio, 
Octogesima Adveniens, Evangelii Nuntiandi, Re­
demptor hominis, Bischofssynoden, Medelin, Pue­
bla). Bezeichnenderweise finden sich jetzt missions­
theologische Aussagen fast ausschließlich in 
Aussagen zu sozialen Fragen (so wird Theologie der 
Befreiung verständlich). Der Autor untersucht auch, 
inwieweit das gewandelte Missionsverständnis in 
den Synoden der Bundesrepublik Deutschland, 
ÖSterreichs, der Schweiz und Hollands einen Nie­
derschlag finden und die Missionstheologie rezi­
pieren. 
Zur missionstheologischen Reflexion kehrt der Au­
tor anhand von fünf Modellen bzw. Ansätzen (Bey­
erhaus, Gensichen, Amstutz, Rütti, Bürkle) zurück. 
Hier wäre für den Leser hilfreich, hätte der Autor das 
Unterscheidende dieser Modelle untereinander ver­
glichen. Den Abschluß bilden die bereits erwähnten 
„Prolegomena". Collet schließt hier an die Tübinger 
Tradition an und versucht einen Zugang zum heuti­
gen Missionsverständnis am Begriff der ,,kommuni­
kativen Freiheit•. Dieser Versuch ist angesichts der 
zweiten Instruktion der Glaubenskongregation vom 
22. März 1986 (Libertatis Conscientia) wie eine Be-


