I(irf_hschlﬁger/ Bibel und Konzil

WALTER KIRCHSCHLAGER

Bibel und Konzil

Das Zweite Vatikanum aus der Sicht des Exegeten*

In seiner Ansprache am letzten Sitzungs-
tag des Zweiten Vatikanischen Konzils
wies Papst Paul VI. die versammelten
Konzilsviter darauf hin, daf3 fiir das lang-
fristige Gelingen des Konzils nicht nur die
Konzilsdokumente entscheidend seien,
sondern vor allem das Bemiihen, die Ent-
scheidungen des Konzils in den folgenden
Jahren Schritt fiir Schritt in die Praxis der
Diozesen und Pfarreien umzusetzen.
Zugleich mahnte der Heilige Vater, den
Uberschwang derer zu miBigen, die allzu-
sehr ihre persénliche Initiative zur neuen,
nachkonziliaren Norm erheben und
damit das begonnene Werk der kirch-
lichen Erneuerung beeintrichtigen.’

In den zwanzig Jahren seit dem feierlichen
Abschluf} des Konzils am 8. Dezember
1965 haben wir in unserer Kirche beide
Phinomene feststellen und miterleben
miissen: einerseits die Lethargie des
Beharrens; andererseits das ungestiime
Dringen der Unbesonnenheit. Jetzt, nach
gut zwanzig Jahren, miissen wir auch
sagen, daf3 die Verwirklichung des Kon-
zils noch keineswegs abgeschlossen ist.?
Am Verlauf des Konzils und an den verab-
schiedeten Dokumenten sind fiir eine
Betrachtungsweise aus exegetischer Sicht
mehrere Aspekte bemerkenswert. Im fol-
genden sollen zuniachst Phanomene auf-

Uberarbeitete und gekiirzte Fassung

gezeigt werden, diefiir das Konzil in seiner
Gesamtheit zutreffen (1.); sodann gilt das
Augenmerk dem fiir den Exegeten bedeut-
samsten Dokument: der Dogmatischen
Konstitution iiber die géttliche Offenba-
rung (2.). Daraus kénnen sich Uberlegun-
gen fiir unsere heutige Stellung gegeniiber
dem letzten Konzil ergeben (3.)

1. Allgemeine Beobachtungen zum Konzil

Das Zweite Vatikanische Konzil war in
vielfacher Hinsicht aullergewo6hnlich.
Dies gilt nicht nur im Vergleich zu ande-
ren, umfassend reprédsentativen Ver-
sammlungen der heutigen Welt, sondern
besonders im Riickblick auf die bisherige
Konziliengeschichte. Es wire wert, die
aufleren Umstinde dieses Konzils genauer
zu reflektieren: Kaum je weniger als 2500
Viter konnten hier in wohlgeordneter
Weise arbeiten und beraten; die urspriing-
lich erlassene Geschiftsordnung wurde
zwar mehrmals modifiziert, aber sie
geniigte — obwohl es dafiir in diesem
Umfang keine Erfahrungswerte gab. Wie-
viel personliche Selbstbeschrinkung,
wieviel Disziplin, Charakterstiarke und
christliche Liebe war da wohl notwendig,
daf} diese Versammlung gelingen konnte,
daB sie mit groBer Ubereinstimmung
Dokumente erarbeiten und beschlief3en

einer Gastvorlesung ander Pipstlich Theologischen Fakultit Linz am

19. November 1985. Aus Platzgriinden habe ich auf Belege weitgehend verzichtet. Diese sowie die entspre-

chende Literatur finden sich in meinem Beitrag: Zwanzig Jahre Dei Verbum: BiLi 59 (1986) 3—18.

1 Vgl. die Homiilie in der IX. Offentlichen Sitzung (7. Dezember 1965): Acta synodalia sacrosancti Concilii
oecumenici VaticaniIl, Vol IV, pars 7, Rom 1978, 654 —662, bes. 657.660—661; dhnlich schon die Homilie
in der VII. Offentlichen Sitzung (28. Oktober 1965): Acta Vol IV, pars 5, Rom 1978, 560—564, bes.
561—562. Das Thema wird auch angesprochen in den Litterae Apostolicae ,In Spiritu Sancto” zum
Abschlufl des Konzils vom 8. Dezember 1965: Acta Vol IV, pars 7, 885.

2 IndieseRichtung

geht auch der Tenor des Schlu3dokuments der Sondersynode 1985: Vgl. bes. I1.D.7. Vgl.

R. Zinnhobler, Ja zum Konzil, in: ThPQ 134 (1986) 342—346.



66

konnte? Keines der Konzilsdokumente
erhielt eine Zustimmung geringer als
90 Prozent.?

Uber diese Umstinde ist hier jedoch nicht
zu verhandeln. Aber sie sollten zumindest
erwahnt werden. Bedeutungsvoller ist fur
die Betrachtungsweise des Exegeten der
Umgang des Konzils mit der Heiligen

Schrift.

1.1. Das Zweite Vatikanische Konzil hatin
seiner Bezogenheit auf die Heilige Schrift
neue Akzente gesetzt. Bis zu einem gewis-
sen Grad kamen sie unerwartet; denn
sowohl der Umgang der Kirche mit der
Bibel als auch die Arbeitsméglichkeiten
und -formen der katholischen Exegese in
der damaligen Zeit hitten eher auf andere
Entwicklungen hingedeutet. Dies soll
kurz skizziert werden.

Die zur Férderung biblischer Studien
sowie als belehrende Instanz 1902 gegriin-
dete  Piapstliche  Bibelkommission
beschrankte sich in ihrer Tatigkeit bis
Ende der fiinfziger Jahre fast ausschlief3-
lich auf Fragebeantwortungen — die soge-
nannten ,Responsa® —, in denen her-
kémmliche Ansichten verteidigt und
jedwede neuere Entwicklung (die freilich
sehr oft von den Forschungsergebnissen
protestantischer Exegeten beeinfluf3t war)
zuriickgewiesen und abgewehrt wurde.
Noch im Studienjahr 1961/62 erhielten
Professoren des Papstlichen Bibelinstituts
in Rom aufgrund erfolgreicher Intrigen
durch die Studienkongregation Lehrver-
bot, weil sie beziiglich der Beurteilung der
Wahrheit der Evangelien uniibliche
Ansichten vertreten hatten.

Ebenso noch 1961, also zu einem Zeit-

3

bedeutsam — wird doch darin eine Einmiitigkei

Kirchschlager/Bibel und Konzil

punkt, da die Konzilsvorbereitungen
bereitsin vollem Gang waren, war es mog-
lich, im offiziosen Organ des Heiligen
Stuhls, dem L'Osservatore Romano, einen
kritischen Artikel zur Anwendung der
literarkritischen Methode zu veroffentli-
chen, der aufgrund seiner Textanspielun-
gen unschwer als iiberdeutliche Polemik
gegen die Bibelenzyklika Papst Pius’ XII.
Livino Afflante Spiritu® aus dem Jahre
1943 zu erkennen ist. Der Beitrag stammte
iiberdies von Kardinal E. Ruffini, dem
Erzbischof von Palermo, einem Mitglied
der Papstlichen Bibelkommission!*

Die genannte Enzyklika aus dem Jahre
1943° hatte die nachfolgende Entwick-
lung erst méglich gemacht, wenngleich —
wie gezeigt — nicht ohne Schwierigkeiten.
Schon Pius XII. verpflichtete darin die
Exegeten auf Text- und Literarkritik und
machte eszuihrer Aufgabe, alle zur Verfii-
gung stehenden Hilfswissenschaften her-
anzuziehen, umdie kontextuelle Bezogen-
heit der Schrift in ihrer Entstehungs-
situation zu erhellen. Bis sich die Mah-
nung Pius’ XII. allgemein in der Kirche
durchsetzen konnte, bedurfte es jedoch
weiterer zwanzig Jahre. Zu grof3 war der
innerkirchliche Widerstand, zu grof3 viel-
leicht auch die Furcht vor allzu schneller
biblischer Neuerung.

Erst die Zeit des Konzils brachte hier
Anderungen. 1963 und 1965 wurden neue
Mitglieder in die Bibelkommission
ernannt, unter ihnen aus dem deutsch-

sprachigen Raum die Professoren R.
Schnackenburg und H. Schiirmann. 1964
wurden den in ihrer bewahrenden Ten-
denz bekannten Kardinalsmitgliedern der
gleichen Kommission die in ihrer bibli-

Dies ist nicht nur aus statistischen Griinden beachtenswert, sondern vor allem aus theologischer Sicht
it sichtbar, durch die die Entscheidungen des Konzils nicht

nur rechtlich, sondern auch moralisch-dogmatisch abgedeckt werden kénnen. Vgl. dazu H. Kiing, Kirche
im Konzil. (HerBii 140), Freiburg 1963, 71—76, bes. 72—73.
*  E.Ruffini, Generi letterari e ipotesi di lavoro nei recenti studi bibliche: LOss Rom 101/24. August (1961) 1.
> Enzyklika ,Divino afflante Spiritu” vom 30. September 1943: AAS 35(1943) 297—326. Vgl. dazu die riick-
blickend positive Wertung von O. Cullmann, Die Bibel auf dem Konzil: EVT'h 24 (1964) 397—403, hier

397 —398.



Kirchschliger/Bibel und Konzil

67

schen Fachkompetenz ausgewiesenen
Kardinile B. Alfrink und E. Konig (und
andere) beigegeben. So begann sich das
Bild zu wandeln.

1.2. Vergleichen wir die Art des Umgangs
mit der Heiligen Schrift, wie ihn das Kon-
zil pflegte, mit dem Modus der Schriftver-
wendung friitherer Kirchenversammlun-
gen, wird beinahe auf den ersten Blick die
geanderte Einstellung erkennbar. Gerade
bei den bedeutenden letzten Konzilien, im
Tridentinum und im Ersten Vatikanum,
finden sich Schrifttexte vornehmlich zur
Textergidnzung und -komplettierung oder
— im Sinne heutiger Anmerkungen — als
kommentarlos zitierte Sitze, die die
Beweislast fiir die vorgelegte Aussage zu
tragen haben. Diese Art der Verwendung
der Schrift hingt freilich mit dem Charak-
ter der Dokumente zusammen, die im
Hinblick auf die nachfolgenden canones
auch entsprechend verbindlich und prizi-
se formuliert sein muf3ten. Den Kriterien
heutiger Exegese, insbesondere der uns
gelaufigen Forderung einer Schriftlesung
aus dem Kontext heraus und — im Hin-
blick auf die Aussage — einer Abstim-
mung auf die Gesamtbotschaft der Bibel
hadlt diese Zitationsweise nicht immer
stand.

Natiirlich findet sich auch in den Doku-
menten des Konzils diese Form der Schrift-
verwendung, aber in weit geringerem
Umfang und vor allem keineswegs aus-
schlief3lich. Dies hdngt ebenfalls zunédchst
mit dem Textcharakter zusammen.

Die Heranziehung der Heiligen Schrift ist
in den Dokumenten des letzten Konzils
von einer anderen Vorgangsweise

® Dieentsprechenden biblischen Bezugstellen vgl. im Konzilstext. Dazu R. Schnackenburg, Die Kirche im

bestimmt. Biblische Texte wurden zum
Ausgangspunkt der vorgetragenen Hal-
tung, der Reflexion und der Textgestal-
tung. Wo auf die Schriftstelle verwiesen
wird, geschieht dies vornehmlich dazu,
um anhand der herangezogenen bibli-
schen Aussage einen vorgelegten Gedan-
kengang zu verdeutlichen beziehungswei-
se in den Texten der Schrift den Ursprung
und das voranstehende Modell eigenen
Denkens aufzuzeigen. Beispiele sollen
dies erldutern.

1.3. Die Dogmatische Konstitution iiber
die Kirche ,Lumen gentium” entwickelt in
Kap. I. (De Ecclesiae Mysterio) ein neues
Denken tiber die Kirche, das sodann in
Kap. II. sachlich konkretisiert wird: De
Populo Dei. In beiden Abschnitten, vor-
nehmlich im ersten, geht das Denken und
Sprechen des Konzils von biblischen Bil-
dern aus und macht damit das Geheimnis
Kirche zu einer sehr lebendigen, konkre-
ten Wirklichkeit fiir den Leser. Dem im
einzelnen nachzugehen, ist in diesem Rah-
men nicht méglich. Lediglich auf Kap. I.
Art. 6 und 7 sei ndaher hingewiesen. In
diesen Abschnitten werden die biblischen
Bilder gesammelt und wie ein hermeneuti-
sches Mosaik zusammengestellt: Kirche
erscheint so als Schafstall, als Pflanzung
und Acker Gottes, als ein Bauwerk, ein
Haus Gottes und heiliger Tempel, als das
obere Jerusalem und die makellose Braut
des Lammes (Art. 6), schlieBBlich als der
Leib, dessen eines Haupt Jesus Christus
ist, der alle Glieder zusammenhilt und
ihnen Gemeinschaft gibt.°

Es wire weiters auf die Darlegung der Hir-
tenaufgabe des Bischofs von Rom in

Neuen Testament. (QD 14), Freiburg 1961, bes. 133—156; jetzt auch: Katholischer Erwachsenen-Kate-
chismus. Das Glaubensbekenntnis der Kirche. Hrsg. von der Deutschen Bischofskonferenz, Kevelaer

u. a. 1985, 272—279.

Dabei besteht ein bestimmtes Sprech- und Hérinteresse: Die biblischen (Bilder und) Texte werden im Kon-
text des Wortes . Kirche" gelesen. Zum grundsatzlichen Vorgang vgl. A. Stock, Umgang mit theologischen
Texten, Ziirich 1974, 65—67; P. Ricoeur, Hermeneutik und Strukturalismus, Miinchen 1973, 82-87; W.
A. de Pater, Theologische Sprachlogik, Miinchen 1971, 24—31.



68

-Lumen gentium”’ Kap. III. Art. 22 zu ver-
weisen; naturgemidl beruft sich dieser
Artikel auf die gleichen Schrifttexte wie
die Dogmatische Konstitution ,Pastor
aeternus” des Ersten Vatikanums, aber sie
tut es in anderer Form.” Ahnlich ist der
Text von Kap. IlI. Art. 24 zu sehen, indem
die Aufgabe der Bischéfe erldutert wird.®
Alszweites Beispiel sei Kap. I. des Okume-
nismusdekrets ,Unitatis redintegratio”
angefiihrt. Hier werden, insbesondere in
den Art. 2 (und 3), die Grundlagen dafir
vorgetragen, daf} sich die Kirche des Kon-
zils verstarkt dem Dienst an der Einheit
zuwendet und sich diesem verpflichtet
weill. Ausgehend vom Hohepriesterli-
chen Gebet Joh 17 und der Mahnung zur
Einheit in Eph 4 wird die Notwendigkeit
zur erneuten und verstirkten Suche nach
Einheit unter den Christen auf den Willen
des Herrn und auf apostolischen Auftrag
zuriickgefiihrt.

Als ein drittes Beispiel konnte die Ent-
wicklung des Menschenbildes in der
Pastoralkonstitution ,Gaudium et spes”
genannt werden. Kap. 1. Art. 12 und
Art. 22 wird von den bekannten alttesta-
mentlichen Aussagen iiber die Schépfung
des Menschen ausgegangen und in der

Kirchschliger/Bibel und Konzil

Darstellung des einen ,neuen Menschen”
— Jesus Christus — paradigmatisch wei-
tergefiihrt. Auch hier sind Gedankengang
und sprachliche Gestaltung biblisch
bestimmt.’

1.4. Abgesehen von zahlreichen anderen
moglichen Beispielen ist eine weitere
Beobachtung festzuhalten. In den Kon-
zilsdokumenten wird nicht nur in verhalt-
nismiig ungleich hoher Zahl die Heilige
Schrift zitiert; dariiber hinaus — und
gerade dies ist das Entscheidende —
erscheint das Denken des Konzils vielfach
biblisch gepragt.’® Neben den expliziten
Schriftverweisen ist dies dort erkennbar,
wo ohne unmittelbaren Bezug auf die
Bibel deren Gedankengut aufgegriffen
und im Blick auf die heutige Kirche weiter-
gefithrt wird.

Auch hier m6gen wenige Beispiele genii-
gen: Der so schon formulierte Anfang der
Kirchenkonstitution ,Lumen gentium
cum sit Christus . . “ greift jene Grund-
idee auf, die in den neutestamentlichen
Schriften 2 Kor 4,6 und Joh 8,12, sowie in
abgewandelter Form 1 Thess 5,5und 1 Joh
2,8 zu finden ist: Das Sprechen namlich
vom auferstandenen und erhéhten Herrn

7 Bezugstexte sind in beiden Texten Mt 16 sowie Joh 21,15, in ,Pastor aeternus” wird zusitzlich auf Joh 1,42

verwiesen (vgl

. DS 3053). Der Text von,,Lumen gentium” bindet die biblischen Anga

bensowiedie Aussage

iiber das Petrusamt selbst an die Kollegialitit mit den Bischdfen ein. Mt 16,19 wird zu Mt 18,18 und Mt
28,16—20in Beziechung gesetzt (Kap. I1. Art. 22 Abs. 2). Vgl. dazu]. Ratzinger, Diebischéfliche Kollegiali-
tit. Theologische Entfaltung: De Ecclesia. Beitrige zur Konstitution ,Uber die Kirche” des Zweiten Vatika-
nischen Konzils. Hrsg. v. G. Baratna. II, Freiburg 1966, 44—70, hier 58 —61; zuriickhaltender St. Lyonnet,
Die bischéfliche Kollegialitat und ihre biblischen Grundlagen: ebda 106—124, hier 106—107. Kritisch
sieht den Konzilstext Cullmann, Bibel (Anm. 5) 400—401. Vgl. weiterfiihrend die Darstellung dieser Frage

im Erwachsenen-Katechismus (Anm. 6) 301—306.

® Besonders Abs. 1 des Artikels liest sich wie ein Abschnitt einer biblisch erarbeiteten Amtstheologie: dies
gilt sowohl fiir die inhaltlichen als auch fiir die sprachlichen Momente. Vgl. dazu F. Asensio, Los pasajes
biblicos de la ,Gran Misién” y el Vaticano II: EstBi 29 (1970) 213—226. Zur (positiven) Wertung von

Art. 24 in der 6kumenischen Diskussion

vgl. G. Vischer, Apostolischer Dienst. Fiinfzig Jahre Diskussion

iiber das kirchliche Amt in Glauben und Kirchenverfassung, Frankfurt 1982, hier 93—101.

Vgl.ins

tauch L. Turrado, Las citas dela Sda. Escrituraenla Constitucién Dogmética ,Lumen Genti-

um” del Concilio Vaticano Ii: Salm 12 (1965) 641—684; A. Zama, La Biblia nel Concilio Vaticano II: Asper-

nas 14 (1967) 6—25.

° Bezugstexte sind hier insbesondere Gen 1,26.27; Ps 8,5—7 sowie Kol 1,15; 2 Kor 4,4; Gal 2,20; Rom

8,1—11.23.29 u. v. a. Vgl. dazu den Kommentar zum Konzilstext von J. Ratzinger

: LThK Erg. bd. H1I. Frei-

burg 1968, 316—319.350—354, der besonders diese bibelbezogene Komponente des Textes hervorhebt

(bes. 316.350).

19 Vgl. dazu Cullmann, Bibel (Anm. 5) 397—403; weiters Ph. E. Hughes, The Council and the Bibel: Chrlo

12 (1967) 65—68.



Kirchschlager/Bibel und Konzil

69

als demn einen Licht, an dem sich der neue
Mensch in Christus in der Finsternis dieser
Welt orientieren kann (vgl. Eph §,8).
Ebenso sei an den ersten Satz der Pastoral-
konstitution iiber die Kirche in der Welt
von heute erinnert:

Gaudium et spes, luctus et angor homi-
num huius temporis, pauperum praeser-
tim et quorumvis afflictorum, gaudium
sunt et spes, luctus et angor etiam Christi
discipulorum, .. . Wird hier nicht, so
wire zu fragen, besonderer Nachdruck
auf das Moment der Nachfolge gelegt?
Denn angesprochen sind die Jiinger Chri-
sti, dieso zu tun haben oder tunsollen, wie
Jesus selbst getan hat. Der Text formuliert
hier eine Zusammenfassung der synopti-
schen Jesusverkiindigung, insbesondere
jener des Lukas. Es bedarf ja keiner aus-
fiihrlichen Begriindung im Detail dafiir,
daf3 ,Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst der Menschen, besonders der
Armen und Bedrangten aller Art‘, das
ureigene Anliegen Jesu von Nazaret gewe-
sen sind. — Es wire eine im einzelnen loh-
nende (und noch ausstehende!) Aufgabe,
alle den biblischen Aussagen verpflichte-
- ten Denkschemata des Konzils genauer zu
untersuchen.

Zusammenfassend kann also festgehalten
werden: Die Dokumente des Zweiten
Vatikanischen Konzils sind sowohl in
ihren Problemansitzen als auch in der
Formulierung ihrer Aussagen biblisch in
sehrhohem Mal3e gepragt. Diesist an dem
haufigen expliziten Bezug auf biblische
Texte ebenso wie an der impliziten Orien-
tierung an biblischer Denkweise zu erken-
nen. Diese eigentiimliche Prigung der

Konzilstexte férdert die pastoral ausge-
richtete Sprechabsicht des Konzils.

2. Die dogmatische Konstitution iiber die
gottliche Offenbarung

Das Zweite Vatikanische Konzil war die
erste Kirchenversammlung, die sich mit
dem Themenkreis der Offenbarung in
einem eigenen Dokument beschéftigte.
Obwohl es sehr aufschiuf3reich und loh-
nend wire, muld auf eine Darlegung der
Entstehungsgeschichte dieser Konstitu-
tion verzichtet werden. Wir wollen uns
lediglich in Erinnerung rufen, daf3 die Vor-
arbeiten fiir das Dokument schon 1960
begonnen hatten und daf3 erst in der letz-
ten Sitzungsperiode, am 18. November
1965, die Konstitution nach der Schluf3-
abstimmung (2344 ja, 6 nein) verGffent-
licht werden konnte. Aus den zahlreichen
bedeutenden Aussagen des Textes mochte
ich einige Leitgedanken herausgreifen.*
2.1. Bereits im Vorwort der Konstitution
wird aufgezeigt, wiesich die Kirche gegen-
iiber dem geoffenbarten Gotteswort ver-
halt und mit ihm umgeht: ,Dei verbum
religiose audiens et fidenter proc-

L

lamans . . !
Die Kirche in ihrer Gesamtheit sowie die
Konzilsviter (siesind daslogische Subjekt
des ersten Satzes) stehen zunichst als
Horende gegeniiber dem Wort. Dieses
Hoéren wird als eine Haltung ,voll Ehr-
furcht” umschrieben, als eine Begegnung
also, die die nachfolgenden qualitativen
Aussagen bereits vorwegnimmt und so
den Umgang mit Gottes Wort grundle-
gend (gleichsam als ersten Schritt) pragt.

11 Cullmann, Bibel (Anm. 5) 399, verweist besonders auf Kap. I. Art. 7 der Konstitution ,Sacrosanctum Con-

cilium®, wo die

Gegenwart Jesu Christi in seinem Wort hervo

rgehoben und als Prinzip liturgischen Den-

kens formuliert wird. Ebenso hebt C. die Beitrige der Konzilsviter hervor, die in ihrer Argumentation

biblisch geprigt und untermauert sind (402—403).

12 Vel. W. Kirchschliger, Dogmatische Konstitution tiber die géttliche Offenbarung ,Dei Verbum”. Einfiih-
rung und Kurzkommentar, Klosterneuburg 1985; ders., Zwanzig Jahre Dei Verbum. Die Offenbarungs-
konstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils: BiLi 59 (1986) 3—18, bes. 8 —13 (Lit. ebd. Anm.
25.31.32); ders., Gottes Wort voll Ehrfurcht hérend . . ”: SKZ 153 (1985) 690—693.



70

Kirchschlager/Bibel und Konzil

Erst an zweiter Stelle ist die Verkiindigung
genannt; sie geschieht aus dem Héren,
baut darauf auf. Der ,Dienst am Wort”
(Lk 1,2) also beginnt im Hinhéren auf die
Botschaft. So wird das Wort vernommen,
das sodann Inhalt der Verkiindigung, der
Weitergabe ist. Der Vorgang ist nicht
umkehrbar. Erzeigt die Kirche als eine, die
verwiesen ist auf Gottes Wort und die
selbst darauf hinweist. Die innere Quali-
tat dieses Wortes wird weiterfiithrend im
Vorwort anhand 1 Joh 1,2—3 zum Aus-
druck gebracht. Gottes Wort hat gemein-
schaftstiftende Kraft in sich, es vollzieht
koinonia/Gemeinschaft des Lebens.

Das Moment der Gemeinschaft mit dem
sich offenbarenden Gott wird in Kap. I
noch weiter entfaltet. Kap. II. Art. 10
bringt nochmals zum Ausdruck, daB} die
Kirche in ihrer lehrenden Verkiindigung
an die Offenbarung Gottes gebunden ist
(indem sie ,nichts lehrt, als was iiberliefert
ist“). Da dieser Prozel3 des Hérens durch-
aus qualifiziert und nicht ,naiv” zu denken
ist, kommt der Exegese als methodisch

deutende Hilfe des Hérens eine bedeuten-
de Stellung zu (vgl. Kap. III. Art. 12).

2.2. Wennim Kap. I versucht wird, Offen-
- barung als Vorgang zwischen Gott und
Mensch zu beschreiben, bleibt der Kirche
in ihrer Gesamtheit sowie dem einzelnen
Menschen die Aufgabe des Horens zuge-
dacht. In vollkommener Freiheit, moti-
viert aus Liebe, hat Gott sich dem Men-
schen geoffenbart. Er tut es, um damit
seine Absicht gegeniiber den Menschen
kundzutun. Zurecht spricht der Text von
einem ,sacramentum’ (Art. 2) — von
einem geheimnisvollen Zeichen. Denn

selbst in Worte gefal3t, bleibt Gottes Han-
deln grofler als menschliches Begreifen

und geht die Dimension seines Tuns iiber
menschliches Verstehen hinaus. Dies gilt
gerade deswegen, weil Gottes Handlung-
sintention auf das tiefste, vorstellbare
MaB an Liebe hinzielt, nimlich, ,daB die
Menschen . . . teilhaftig werden der gott-
lichen Natur” (Art. 2).

Das Christusereignis bekundet in tiefster
Weise einen ,Gott mit uns” (Art. 4), es setzt
in der personalen Gotteszusage einen
unverriickbaren Hohepunkt: Stirkere,
intensivere als personale Begegnung und
Kommunikation ist fiir den Menschen
nicht méglich; da Gott die Botschaft sei-
ner Liebe personifiziert hat, {iberbriickter
in uniiberbietbarer Weise den Weg vom
sprechenden Gott zum angesprochenen
Menschen.

Aber Gott spricht keinen Monolog.
Offenbarung ist zutiefst auf einen Dialog
angelegt (vgl. Art. 5), wobei Gott alle
Moglichkeiten seines Wortes ausge-
schépft hat.’> Des Menschen Antwort
geschieht auf vielfdltige Weise. Gerade
dieses Konzil hat sich darauf besonnen,

daf3 auch gleichgiiltige und negative Ant-
worten zu beachten und zu bedenken sind.

2.3. Als Gemeinschaft derer, die das Wort
Gottes héren und verkiindigend bezeugen
(vgl. 1 Kor 1,2), ist die Kirche besorgt um
die Weitergabe des Wortes ,zum Heil aller
Volker” und . fiir alle Zeiten” (Kap. II. Art.
7). Damit ist die zeitliche Ausdehnung
und umfassende Weite der Tradition
sowieihreNotwendigkeit ausgesprochen.
Dieser Traditionsprozel3 setzt schon mit
der Schriftwerdung der Botschaft selbst
ein — wie am Beispiel des Evangeliums
aufgezeigt wird (vgl. Art. 7). Damit wird
zugleich der hohe Wert der Tradition
angedeutet. In ihr sowie aus der Schrift

B Vgl. die Analyse des im Konzilstext vorgelegten Offenbarungsverstindnisses bei H. Waldenfels, Offenba-
rung. Das Zweite Vatikanische Konzil auf dem Hintergrund der neueren Theologie. (BOT 3), Miinchen

1969.



Kirchschlager/Bibel und Konzil

71

erhilt die Kirche Gewil3heit iiber die
Offenbarung Gottes.'® In der Weitergabe
der biblisch geoffenbarten Botschaft kann
die Erkenntnis dieser Botschaft zu einer
tieferen inneren Entfaltung gelangen (vgl.
Joh 16,13). So wird aber zugleich erkenn-
bar, daf3 Schrift und Tradition in ihrer
theologischen Qualifikation nicht gegen-
einander auszuspielen, sondern in aufein-
ander bezogener Sicht zu héren und zu
deuten sind. Dem Lehramt der Kirche
kommt demnach die Aufgabe zu, die
gegenseitige Bezogenheit zu wahren und
im Héren auf Schrift und Tradition die
Offenbarung Gottes zu erklaren. Diese
drei Momente sind unverzichtbar und auf
einander verwiesen. Aus dem Héren ist
dem Lehramt die Pflicht gegeben, das in
Schrift und Tradition geoffenbarte Wort
Gottes als die einzige verbindliche Glau-
bensquelle zu bewahren und auszulegen.

2.4. Nach der grundsitzlichen Darlegung
des Offenbarungsverstindnisses in
Kap. I sowie der Erdrterung von Schrift
und Tradition als Offenbarungsquellen in
Kap. II wendet sich der Konzilstext ab
Kap. III vornehmlich verschiedenen Fra-
gekreisen hinsichtlich der Heiligen Schrift
zu. Dabei geht es in erster Linie um eine
Deutung des inneren Wesens der Bibel
(Art. 11) als Voraussetzung fiir die Prinzi-
pien ihres Verstindnisses und ihrer Ausle-
gung (Art. 12 und 13).

Der Text begniigt sich nicht mit der Wie-
derholung einer anhand 2 Tim 3,16—17
formulierten Inspirationsaussage. Es wird
hingegen versucht, den komplexen Vor-
gang der Schriftwerdung von Gottes Wort
aus beiden entscheidenden, hier zutref-
fenden Blickwinkeln zu bedenken: Gott
ist ,auctor” der Schrift im vollen Sinn des
Wortes. Demnach ist ,all das und nur das”

in der Schrift enthalten, was seiner
sich offenbarenden Absicht entspricht
(Art. 11). Dementsprechend kann weiter-
fiihrend auch klar gefolgert werden, daf3
die Heilige Schrift die ,Wahrheit” enthilt.
Es fallt dabei auf, daf3 der Begriff der Irr-
tumslosigkeit vermieden wurde und das
Konzil zu einer positiven Formulierung
fand: In der Schrift wird jene Wahrheit
ausgedriickt, die ,Gott um unseres Heiles
willen in Heiligen Schriften aufgezeichnet
haben wollte’ (Art. 11). Damit kommt
sehr deutlich die Aussageabsicht des bibli-
schen Textes sowie (erneut, vgl. Art. 2) der
Grund von Gottes Offenbarung zum Aus-
druck: Es geht vornehmlich um des Men-
schen Heil. Andere Wahrheitsbeziige kon-
nen demnach von der Schrift nicht
absolut abgedeckt werden. So wird die
Aussage des Textes theologisch prizise
und wahrt zugleich ein hohes Mal3 an
Offenheit gegeniiber den diesbeziiglichen
Anfragen der Wissenschaft.

Art. 11 nennt weiters von Gott erwahlte
Menschen als Verfasser der Schrift. Aus-
driicklich beharrt der Text darauf, daB3 es

sich um ,echte Verfasser” handelt, daB3 sie
«durch den Gebrauch ihrer eigenen Fihig-
keiten und Krafte” zur Niederschrift bei-
tragen. Damit wird indirekt auch auf die
Grenzen verwiesen, die aus einer solchen
Indienstnahme erwachsen. Die Schrift
kann demnach nicht als ein perfektes,
absolutes Ganzes verstanden werden,
sondern es ist ihre Einbettung in die
Umwelt (in jedweder Hinsicht) zu beach-
ten, denn ,Gott hat in der Heiligen Schrift
durch Menschen nach Menschenart
gesprochen” (Art. 12 Anfang). DaB dieszu
relativen Irrtiimern in der Schrift fithren
kann, wurde den Konzilsvitern von Kar-
dinal Koénig eindringlich vor Augen

1 Art. 9 hilt den lange diskutierten Satz fest, daf3 die Kirche ,nicht aus der Schrift allein” (,non per solam
Sacram Scripturam”) Gewil3heit iber die Offenbarung erhilt. Vgl. dazu Y. Congar, Le débat sur la que-
stion du rapport entre écriture et tradition au point de vue de leur contenu matériel: RScPhilT 48 (1964)
645—657; A. Dubarle, Quelques notes sur Ecriture et Tradition: ebda. 274—286.



72

gefithrt.” Um so wichtiger war die
Umgrenzung der Aussage tiber die ,Wahr-
heit’ der Schrift, um ihre Zielrichtung,
zugleich auch ihre Madoglichkeiten und
Grenzen abzustecken.

Aus diesen Wesensziigen der Bibel, die
anhand des Bedenkens ihrer Entstehung
erkennbar werden, lassen sich Konse-
quenzen fiir den Umgang mit der Heiligen
Schrift ableiten. Art. 12 und 13 verpflich-
tet die Exegeten zu einer kontextbezoge-
nen Auslegung der Texte, wobei neben der
gottlichen Verfasserschaft eben und vor
allem die vielfdltigen Komponenten der
menschlichen Entstehung zu untersuchen
und zu beriicksichtigen sind.

Wurde die Verfasserfrage der Heiligen
Schrift durch die Konzilsviter in dieser
differenzierten Weise behandelt, ergibt
sich fiir die Frageder ,Inspiration” die Not-
wendigkeit einer dhnlichen Vorgangswei-
se. In Freiheit belaB3t Gott den menschli-
chen Verfasser an seinem Platz, aber er
begleitet ihn in seinem Tun durch die Kraft
des Geistes. Inspiration wird dadurch
nicht auf ein ,mechanisches” Geschehen
reduziert, sondern in ihrer Bedeutung
starker auf die Eigenart der Schriften
selbst bezogen. In ihnen und durch sie
wirkt der Geist Gottes. Dies trifft zu fiir die
Schriftwerdung, es behalt seine Giiltigkeit
bis hin zum Leser, dem in der Schrift eben
der lebendigmachende Anruf des sich
kundgebenden Gottes in seinem Geist

begegnet.
2.5. Unter den zahlreichen, auf das Leben
der Kirche ausgerichteten Impulsen, die

der Konzilstext in seinem letzten Kapitel
enthélt, sei nur die darin als erstes formu-

15 Vgl. die Ansprache in der 93. Generalkongrega

Kirchschlager/Bibel und Konzil

lierte Aussage herausgegriffen. Sie erhalt
in ihrer Tragweite grundsatzliche Bedeu-
tung, von ihr lassen sich alle weiteren Hin-
weise und Anregungen ableiten.

Nach Kap. VI. Art. 21 schopft die Kirche
~das Brot des Lebens” ,vom Tisch des Wor-
tes wie des Leibes Christi”, Dieser zunéchst
unmittelbar auf die Liturgie bezogene Satz
bildet die Grundlage fiir ein sakramenta-
les (Neu-)Verstindnis der Heiligen
Schrift. Schriftlesung und Umgang mit
der Heiligen Schrift er6ffnen den Weg der
Christusbegegnung, erschlieBen den
Zugang zum Leben und — in der Verge-
bung von Schuld — zur Gemeinschaft mit
Gott.

Aus dieser Grundposition gegeniiber der
Schrift ergibt sich das starke Dringen der
Konzilsviter, die Heilige Schrift im Leben
der Kirche nicht nur weiterhin prisent zu
halten, sondern entsprechend aufzuwer-
ten. Der Weg dazu fiithrt vor allem iiber
einen unmittelbaren Zugang und Umgang
mit der Bibel durch alle Glaubigen, der
durch entsprechende Hilfsmittel und Hil-
festellungen geebnet werden soll (vgl.
Art. 22 und 25).

2.6. SchlieB3lich ist nicht nur die Konstitu-
tion selbst fiir das Bibelverstindnis des
Konzils von Bedeutung. Gerade wenn auf
das Konzil zuriickgeblickt wird, ist auf
denumfangreichen Lernprozel3 hinzuwei-
sen, dem sich die Konzilsvater bei der
Beratung tiber diesen Konzilstext unter-
ziehen muf3ten. Kaum sind die fiinf Jahre
der Entstehung dieses Textes spurlos an
der Haltung der Viter und Periti gegen-
iiber der Schrift voriibergegangen. Hier
wurden Verinderungen grundgelegt —

tion am 2. Oktober 1964: Acta synodalia Vol III pars III,

Rom 1974, 275—276. (Deutsche Ubersetzung bei Kirchschldger, Konstitution [Anm. 12) 58—59).
Kardinal Kénig mahnte auch sonst zu einem der urspriinglichen Aussageabsicht entsprechenden Umgang
mit der Schrift und verwies auf Interpretationsfehler: Vgl. z. B. die Rede zu Teil 1 Kap. III. des Missionsde-

krets ,Ad Gentes”inder158. Gene

ngregationam 11. November 1965: ,Sacra Scriptura interdum non
recte adhibetur” (schriftlicher Text: ,Modus adhibendi S. Scripturam parum

accomodatus est”): die Kritik

wird erlautert anhand der Auslegung von Joh 20,23; Acta synodalia Vol IV pars 6 (Anm. 1), Rom 1978,

323.325.



Kirchschliger/Bibel und Konazil

wenngleich es schwierig ist, diese genau
abzugrenzen und zu benennen; aber sie
sind in ihrer Gesamtheit zu beriick-
sichtigen!

Zusammenfassend kann also beobachtet
werden: Die Dogmatische Konstitution
Dei Verbum setzt hinsichtlich des Offen-
barungsverstandnisses neue, bemerkens-
werte Akzente. Diese sind insbesondere
far den Zugang zur biblischen Offenba-
rung von grofiler Bedeutung. Der hohe
Anspruch der biblischen Schriften als von
Gott ergangene Offenbarung und somit
als Lebensgrundlage des Christen wird
dabei ebenso gewahrt wie die Offenheit
flir neuere Ergebnisse der Wissenschaften.
Die Darlegung des Offenbarungsgesche-
hens in diesem Dokument préasentiert sich
als zuversichtliche, einen Teil ihres
Wesens erlduternde Selbstdarstellung der

Kirche.

3. Zusammenfassende Uberlegungen™

3.1. Das Zweite Vatikanische Konzil hat
durch seine Denk- und Vorgangsweise,
dariiber hinaus durch ein eigenes, thema-
tisch darauf abgestimmtes Dokument,
den Stellenwert der Bibel im Leben der
Kirche sowie fiir die Theologie nach-
driicklich unterstrichen und in Erinne-
rung gerufen.

Daraus ergibt sich die Notwendigkeit,
diesen Weg des Bedenkens unseres Glau-
bens auf allen Stufen der Vermittlung als
eine ernsthaft mogliche Form heutiger
Pastoral zu iiberpriifen, sodann zu vertie-
fen und anzuwenden. Daraus ergibt sich
tiberdies fiir die Theologie die Aufgabe,
der biblischen Botschaft als einer Grund-
lage unseres theologischen Denkens ihr
Augenmerk zu bewahren. Die exegetische

73

Wissenschaft hat sich in diesem Zusam-
menhang in verstarktem Male ihrer die-
nenden Funktion gegeniiber der Theolo-
gie bewuf3t zu werden, insbesondere dort,
wo durch zahlreiche und teilweise wider-
spriichliche Thesen der notwendige Kon-

sens, auf dem z. B. die Systematik weiter-
bauen kann, zu fehlen droht.

3.2. Durch seine biblisch orientierte
Denkweise sowie durch die in der Konsti-
tution ,Dei Verbum’ gesetzten Akzente
gibt das Konzil selbst Themen an, die
einer verstarkten Beachtung seitens der
Theologie bediirften.

Anhand der Beispiele aus den Konzilstex-
ten sind diese Themen schon angedeutet
worden: Fragen des Kirchenverstindnis-
ses (einschlieBlich ihrer Struktur); eine
erneut bedachte Schopfungstheologie;
eine Neuformulierung des Sprechens iiber
die Geistgewirktheit der Schrift sowohl
im Hinblick auf die Pastoral als auch als

Grundlage fiir die exegetische Wissen-
schaft.

3.3. Dieinder Folge des Konzils verstarkte
Bezugnahme auf die Heilige Schrift in
vielfaltigen Formen der Vermittlung des
Glaubens — sei es in der Kinder- oder
Erwachsenenkatechese oder im liturgi-
schen Rahmen — ist zu begriiflen,
zugleich aber auch fortzusetzen.

Die biblische Form der Katechese hat sich
in den letzten Jahrzehnten als eine sehr zur
Glaubensreflexion einladende Verkiindi-
gungsart erwiesen. Es ist auch nicht zu
iibersehen, daf3 nach der Absicht des Kon-
zils die kontinuierliche Verkiindigung der
biblischen Botschaft innerhalb des Got-
tesdienstes sowie eine der Deutung dieser
Botschaft verpflichtete Homilie in noch
weiterem Maf3e zu fordern ist.

16 Vgl. E Kénig, Die Katholiken und die Bibel: Com 15 (1986) 193—203; weiters J. C. Groot, What Place
does the Church give to the Bible in its Life and Witness? BUBS 58/59 (1964) 72—77; M. E. Osterhaven,
The New Catholicism and the Bible: RefR 21 (1967) 54 —59; FE Hoyos, La Palabra de Dios, el Concilio y

nosotros: RBib 27 (1965) 2—15.



74

3.4. Die Offenheit, zu der sich das Konzil
in der Formulierung seiner Dokumente
durchgerungen hat, sollte gewahrt und
geférdert werden. Dies gilt einmal hin-
sichtlich kontroverser theologischer Posi-
tionen. Bewul3t wurden solche Fragen auf
dem Konzil nicht zugunsten einer Mei-
nung entschieden.

Dies gilt im Blick auf die Methoden wis-
senschaftlicher Arbeit. Die vorsichtig
zustimmenden Worte des Konzils zur
historisch-kritischen Methode diirfen
nicht als neuerliche Festschreibung mif3-
verstanden werden.

Dies gilt auch im Blick auf einen bibli-
schen Fundamentalismus, der eine triige-
rische Sicherheit in der Schriftdeutung

_i(irchschl‘a‘ger/ Bibel und Konzil

(und auchin der Erklarung der Konzilsdo-
kumente) vorgaukelt. Er kann sich weder
im Buchstaben noch im Geist auf das Kon-
zil berufen, weil er seine Aussagen einsei-
tig verengt.

In all diesen Bereichen wire jedoch zu
beachten, daf3 wir besser bei unsselbst mit
der notigen Offenheit beginnen und sie
erst dann bei anderen suchen.

Was sich abschlieBend ergibt, sei nur
angedeutet — es fithrte zu einem weiteren
Thema: Das vor gut zwanzig Jahren abge-
schlossene Konzil ist zwar als Kirchenver-
sammlung zu Ende. Aber es ist nicht vor-
uiber, ja: darf es nicht sein. Denn was in
diesem Konzil begonnen wurde, muf3 wei-
tergefithrt werden.

Kaffke

Paul Imhof/Albert Rauch (Hg.)

Das Priestertum in der Einen
Kirche

Nambhafte Autoren (wie z. B. G. Galitis, D. Dimitrijevié,
P. Imhof, W. Nyssen, H. J. Schulz, Bischof Longin
Thlypin) liefern in ihren Beitriigen ein uinfassendes Bild
vom Verstindnis des Priestertums und des Amtes in der
Kirche. Dabei ist es cin Anliegen der katholischen und
orthodoxen Verfasser, einen teilweise auch kontroversen
Dialog zuganglich zu machen.

Reike: KOINONIA des Ostkirchlichen Instituts,
Regensburg, Band 4.

256 Seiten, gebunden,
ISBN 3-87391-102-7: DM 34—

Paul Imhof/Albert Rauch

Die Eucharistie der Einen Kirche

Der Band ist ein Dokument zum Stand der Skumenischen
Bezichungen zwischen Orthodoxie und katholischer Kirche
auf dem Gebiet der Eucharistie,

Reihe: KOINONIA des Ostkirchlichen Instituts,

Regensburg. Band 3.
232 Seiten,

ISBN 3-87391-046-2; DM 28—~

Kaffke-Verlag
Postfach 371
D-8750 Aschaffenburg

Neu und aktuell

Ingrid Weissenborn

NEU

Gott begegnen

Frauen auf dem Weg des Glaubens

Betrachtungen zu Frauengestalten der Heiligen Schrift, die
cinen Bogen bis in die heutige Zeit spannen.

64 Seiten, 4 Abb. (davon 3 von R. P. Litzenburger),

ISBN 3- 87391 106-X; DM 7.80

Hans Waldenfels
Religionen als Antwort auf die

menschliche Sinnfrage

Islam, Buddhismus, Hinduismus und die sog. ,Neuen
Religionen® stellt der Autor in diesem Buch vor. Dabei legt
er besonderen Wert auf die Darstellung des Sinn-Angebotes.
68 Seiten, kartoniert,

ISBN 3-87391-0i9-5; DM 12.80

Alle Biicher erhzaiten Sie in Ihrer Buchhandlung!
Fordern Sie bitte sauch unser Gesamtverzeichnis an!

informiert



