90

B DOLCH HEIMO, Grenzgiinge zwischen Natur-
wissenschaft und Theologxe Gesam:nelte Aufsitze,
(434.) Schéningh, Paderborn 1986. Ppb. DM 38,—.

25 Aufsitze, die Dolch zwischen 1956 und 1984 ver-
offentlicht hat, sind in diesem Buch zusammenge-
fal3t und gegliedert in die Abschnitte: Erkennt-
nisprobleme, Geheimnis der Schépfung, Zeitanaly-
sen, Disput um Teilhard de Chardin, Fundamental-
theologischePerspektiven. DleseGhederungsp:egelt
eher die chronologische Folge der Beitrage als ihren
Inhalt, dersich stets derRechtfertigung katholischer
Glaubensaussagen vor der naturwissenschaftlichen
Erkenntnis und Methode widmet, Dabei beriihrt es
einen Physiker, daf3 Dolch, der erst Physik bei Hei-
senberg, dann Theologie studierte, die Quantenphy-
sik vollig aus dem Spiel 146t, den Schwerpunkt auf
das 19, Jahrhundert legt, und den Glauben weitge-
hend mitdendogmatischen Formulierungenim Rah-
men einer aristotelisch-thomistischen Philosophie
gleichsetzt. Dadurch machen Naturwissenschaft
und Glaube jeweils einen starren Eindruck; von
Dynamik ist auf keiner Seite etwas zu spiiren. Die
fundamentaltheologischen Probleme werden auch
kaum auf der sachlich-inhaltlichen, sondern eher
auf der anthropologisch-psychologisch-familidren
Ebene behandelt, und zwar griindlich: Etwa 360
mehr und weniger bedeutende Denker werden in die
Argumentation einbezogen, die mit ausfiihrlichen
Literaturangaben belegt ist. So soll der Leser verste-
hen, warum unter Forschern die einen gliubig, die
anderen ungldubig wurden. Auch Gemeinsamkeiten
von Glaube und Naturwissenschaft werden im psy-
chischen Bereich gesucht: Dolch will vor allem
Mauern, Vorurteile und Verdichtigungen auf beiden
Seiten abbauen. Gewif3 kann man heute Fundamen-
taltheologie so nicht betreiben. Doch der positive
Aspekt des Buches bleibt in der Atmosphire, die ein
Sachgesprich erst méglich macht. Wenn kiinftig
durch eine zweite Gegenreformation mit wissen-
schaftsfeindlicher Trivialkatechese dieses Gespriich
wieder verstummt und einem befremdeten Kopf-
schiitteln weicht, wird der Wert dieses Buches, das
zwei Jahre nach dem Tod des Autors erschienen ist,
gewif} noch wachsen, weil dieses Werk noch von der
Liebe getragen ist, die sowohl den Glauben als auch
die Wissenschaft aus engstirnigem Fanatismus und
aus Ideologieverhaftetheit retten kann.
Wien Gernot Eder
B ALTNER GUNTER, Die (berlebenskrise in der
Gegenwart. Ansitze zum Dialog mit der Natur in
Naturwissenschaft und Theologie. (234.) Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1987. Geb.
DM 36,— (fiir Mitglieder DM 29,—).

Die Uberlebenskrise der Menschheit ist nach Altner
nicht auf bloBe unbedachte Riicksichtslosigkeit im
allgemeinen Fortschrittsproze3 zuriickzufiihren,
sondern hat ihre Wurzeln in den Denkvoraussetzun-
gen einseitiger Erkenntnisansitze, namlich in der
vom cartesianischen Subjekt-Objekt-Dualismus
geprigten mechanistischen Naturauffassung der
Neuzeit und dem — als Reaktion auf die cartesiani-
sche Vernunft zu verstehenden — Riickzug der Theo-
logie auf personal-existentiale Kategorien. Die Krise

_ Philosophie und Ethik

der technischen Zivilisation ist im letzten eine theo-
logische Krise. Eine Losung des Problems ist nach
Altner nur méglich, wenn Naturwissenschaft und
Theologie, die unter dem Druck der 6kologischen
Krise in einer Notgemeinschaft stehen, einen neuen
Denkansatz suchen, nach welchem — in Uberwin-
dung des in der cartesianischen Vernunft aufgerisse-
nen Grabens zwischen Subjekt und Objekt —
Natur als das erkennende Subjekt einschliefBende
ProzeBgeschehen in der Zeit und dementsprechend
Sché ﬁ.mga]sWerdenzuverstehen sind.Im Rahmen
einer solchen proze3haften Natur- und Schépfungs-
sicht, inder die Natur als Mitwelt, nicht nur Umwelt
begriffen wird, stellt sich auch dem Naturwissen-
schaftler unausweichlich die Gottesfrage.
Der Verfasser, Professor der evangelischen Theolo-
gie und der Naturwissenschaft, ist durch vielfiltige
Veroffentlichungen zu verwandten Themen hervor-
getreten. Das anspruchsvolle Buch setzt beim Leser
einige theologische, philosophische und naturwis-
senschaftliche Kenntnisse voraus.
Es liegt in der Natur der Sache, daf3 Altners histori-
sche Diagnosen der Uberlebenskrise dem Leser iiber-
gender und leichter verstindlich erscheinen als
die vorgeschlagenen Lésungen und Zukunftsper-
spektiven.

Wolfsburg Walter Kalesse

DOGMATIK UND OKUMENIK

B Theologische  Realenzyklopddie @ (TRE),
Band XV: Heinrich Il. — Ibsen. (IV/808.) Walter de
Gruyter u. Co., Berlin—New York 1986. Hid.
DM 320,—.

Es ist selten genug, daB3 man in einem theologischen
Werk auf das Stichwort Humor stof3t. Im neuen
Band der TRE gibt es das (696—701, L. Steiger) und
ich habe daran zu lesen begonnen. Nach der Lektiire
der viereinhalb Seiten war ich weniger heiter als ver-
wundert. In zwei Abschnitten gibt der Artikel eine
Begriffsgeschichte, in der hauptsichlich Goethe,
Herder, Kant, Lessing, Hamann, Jean Paul, Hegel
und Kierkegaard referiert werden. Englische Auto-
ren (Sterne, Swift) werden wenigstens erwahnt, von
Grimmelshausen, Rabelais, Cervantes ist erst g
nicht die Rede. Im dritten Abschnitt wird der blbll—
sche Humor der Endlichkeit” beschrieben. Die Tradi-
tion bleibt ganz drauf3en, obwohl es das Thema
Lachen gébe, seit Plato und in der Spiritualitiat der
christlichen Ménche oft mit grimmigem Ernst ver-
handelt.

In Texten der ziinftigen Wissenschaft, also auch in
theologischen, wird héuﬁg die Unsitte geiibt, den
Genitiv des Familiennamens durch angehingtes
SCH zu ersetzen. Auf diese Weise entstehen Wortfol-
gen, die nicht humoristisch gemeint sind und auch
nicht so wirken, weil sie abscheulich sind: ,im Gelin-
gen nietzescher Wiederanverlobung von Welt* (701),
Position Nietzescher Provenienz’ (783, diesmal
grof3 geschrieben!), ,Ibsensche Spitdramen” (784).
Ein AnlaB} zur Verbliiffung war mir auch die Tatsa-
che, daB3 beim Stichwort Himmel auf das spatere
Stichwort Weltbild verwiesen, aber wohl ein Artikel
tiber die Holle geboten wird (445—455 A. V.




Dogmatik und Okumenik

Strom/T. Rasmussen). Der Himmel kommt noch
vor in den Artikeln iiber Himmelfahrt Christi
(330—341, Weiser/P6hlmann), Himmelfahrtsfest
(341—344,  Schmidt-Lauber), = Himmelsbrief
(344—346 Palmer). Das Thema Holle wird religions-
geschichtlich und kirchengeschichtlich behandelt; es
gibt keinen biblischen Teil, und die systematische
Funktion des Hollengedankens in der grof3en Theo-
logie der Tradition wird nicht dargestellt. Die Krite-
rien solcher Gestaltung sind nicht zu sehen. Ist die
Willkiir der Autoren dem maf3gebenden Griff der
Redaktion entwachsen? Oderbezieht diese das enzy-
klopidische Prinzip nicht auf die Teile, sondern nur
auf ccl:las Ganze, das gewil} von allem etwas bringen
wird?

Ich nenne noch andere wichtige Artikel:
Hellenismus (19—35, Betz; mit ausfiihrlicher und
sachlich geordneter Bibliographie), Hermeneutik
(108—156, Bormann/Schmidt/Schenk/Schréer),
Herrschaft Gottes/Reich Gottes (172—244, Strom,
Zenger, Jacobs, Lindemann, Man, Beintker, Wal-
ther), Hexen (297—304, Schormann; vorbildliche
Information), Hoffnung (480—498, Kiimmel,
Weder, Sauter; der 497 angefiihrte Aufsatz des Rez.
heif3t: ,Die christliche Hoffnung” statt ,eschatologi-
sche”), Homiletik (526—565, Miiller), Hugo von St.
Viktor (629—635, Chatillon; warum gibt der Autor
keine vollstindige Ubersicht zu den echten Werken
Hugos, wenn er schon die unsichere Quellenlage
erwihnt?), Ulrich von Hutten (747—752 Skalweit),
Henrik Ibsen (781—785 Brynhildsvoll).

TRE bleibt auch im 15. Band eine Fundgrube, in der
Altes und Neues gesammelt ist, oft geordnet, manch-
mal zufillig gestapelt, in der Unvermutetes entdeckt
werden kann und Bekanntes nicht selten vermif3t

werden muf3.
Salzburg Gottfried Bachl

B GRILLMEIER ALOIS, Jesus der Christus im
Glaubender Kirche. Band 2/1: Das Konzil von Chal-
cedon. Rezeption und Widerspruch (451—518).
(383.) Verlag Herder, Freiburg 1986. Ln. DM 66,—.

Mit derselben Bewunderung und demselben Dank
an den verdienstvollen Dogmenforscher, die schon
dem ersten Band dieses groBartigen Werkes zu zollen
waren, wenn nicht gar mit noch mehr Hochachtung,
begegnet man diesem neuen (Teil-)Band seines fun-
damentalen Werkes ,Jesus Christus im Glauben der
Kirche®, der dem ,Freunde Herrn Prilaten Prof. Dr.
Rudolf Haubst, Mainz—Trier” gewidmet ist. lhm
wird der zweite Teilband mit der Zeit bis 800 folgen.
Hier geht es um die nachchalcedonische Christologie
der Viterzeit, die jetzt wohl erstmalig eine derart
intensive Darstellung erfahrt.

Was am Werk Grillmeiers in diesem Band besonders
auffallt und zu groflem Dank vor allem eines jeden
Dogmatikers an ihn verpflichtet, ist zunichst, daB er
einen ersten, grundlegenden Teil anbietet, der, nach
Vorstellung des Fragehorizontes (3—15) und des
Standes der Forschung (16—21), einen umfangrei-
chen Abschnitt .Ad fontes” bringt, mit dem auf-
schluBreichen Untertitel ,Formengeschichte der
chalcedonischen und nachchalcedonischen Quellen
der Christologie bis zu Johannes Damascenus”

91

(22—103). Hier wird sichtbar, dal} es zur entspre-
chenden Zeit durchaus schon eine reflektierte theo-
logische Methode gab, die immer mehr ausgebaut
wurde und ihre eigenen ,genera litteraria” mit sich
brachte. Daf3 das zu einer wirklich gerechten Beurtei-
lung der Zeit und ihrer christologischen (wie sonsti-
gen theologischen) Aussagen von entscheidender
Bedeutungist, ist offenkundig, ist aber vielleicht erst
hier in dieser Deutlichkeit gesehen und vorgestelit.
Grillmeier selbst dazu: ,Praktisch sind schon alle
Artender theologischen Beweisfithrung, wiemansie
bisher vor allem bei der mittelalterlichen westlichen
Scholastik in Ubung fand, schon in der Zeit von ca.
400 bis ca. 800 gegeben, und zwar nicht nur in der
byzantinischen Kirche, sondern ebenso auch in den
altorientalischen, antichalcedonischen Patriarcha-
ten. Der Westen konnte von Osten her auch
Methode’lernen” (VII). Die entsprechende Quellen-
analyse wird daher minutiés durchgefiihrt und dan-
kenswerterweise auch unverkiirzt dargeboten (wozu
sich bekanntlich nicht jeder Verleger bereit erklart),
und das, wie G. programmatisch erklart, ,nicht fiir
eilige Leser, sondern fiir interessierte Forscher und
Studenten” (VII). Der Rezensent méchte hinzufiigen:
Die ruhige, besonnene, mit-denkende Lektiire dieses
Teils kann gar nicht genug empfohlen werden, da sie
theologische Methode und theologisches Denken
lehren kann, wie sie gerade auch heute, in einer Zeit
des eher .eiligen Theologisierens®, bedenkens- und
nachahmenswert sind (ohne deswegen sklavisch
nachgemacht werden zu miissen). Einen solchen
Dienst bietet dieses Werk nicht nur dem an der wis-
senschaftlichen Dogmengeschichte Interessierten,
sondern gerade auch dem in der kirchlichen Praxis
Stehenden, sofern er sich seiner Verantwortung
bewul3t ist, seine Verkiindigung so gehalt- und wert-
voll sein zu lassen, wie es der christliche Glaubensin-
halt selbst ist.

Der zweite Teil des Werkes bringt die ,Darlegung” der
Geschichte und des christologischen Glaubensgutes,
wie es, in Chalcedon vorgelegt, weitergetragen bzw.
in antichalcedonischen Bemithungen diskutiert wor-
den ist. Die Kapiteliiberschriften lassen erkennen,
wie diese Geschichte im einzelnen verfolgt und hier
dargeboten wird: ,Um das eigene Werk: Kaiser Mar-
cian und Chalcedon (nach 451)“; .Anerkennung,
Verteidigung und Interpretation des Konzils von
Chalcedon durch Papst Leo 1.*; ,Die Rezeption des
Konzils von Chalcedonin den Bischofskirchen®; .Die
Enzyklika des KaisersLeol. undihr Echo®; ,Ersatz fiir
ein Konzil - Ein ,6kumenisches’ Experiment”; , ,Ein
vollkommenes Fest fir die Kirche’, Die chalcedoni-
sche Restauration unter Kaiser Justin 1. (518 —527)".
Neben der dogmengeschichtlichen Darstellung
dieser christologischen Bemithungen weif G. gerade
auch auf die trotz aller Streitigkeiten und Widersprii-
che herrschenden Gemeinsamkeiten des Glaubens
und der Verkiindigung hinzuweisen. ,Es ist die
erfreuliche Feststellung zu machen, da3 bei allen
Verschiedenheiten mit ihren kulturellen und geisti-
gen Vorbedingungen die grof3en Gebiete des Orbis
christologicus, sive orientalis, sive occidentalis, in
der Substanz des Christusglaubens eins sind, dies
vor allem vom Taufkerygma und vom Alltagsglau-



