Dogmatik und Okumenik

97

nition des 1. Vatikanums, wonach die menschliche
Vernunft /Gott aus den geschaffenen Dingen mit
Sicherheit’ erkennen kann. Dieser Definition wird
die Aussage K. Barths, die protestantische Position
in schirfster Weise akzentuierend, gegeniiberge-
stellt, wonach Gotteserkenntnis einzig und allein
durch die Offenbarung in Jesus Christus moglich ist.
Er spricht der Vernunft, aber auch allen Religionen
auBerhalb des Christentums alle wirkliche Gotteser-
kenntnis ab. Am Ende des 1. Teiles ist aufgewiesen,
daB3 die zwei gegensitzlichen Positionen beide
wesentliche Unvollkommenheiten in bezug auf die
menschliche Existenz sowie auf das biblische Zeug-
nis aufweisen.

Im 2. Hauptteil werden einige konstruktive Neuent-
wiirfe von katholischen und evangelischen Theolo-
gen dargestellt. Man sieht sich einer fast erschépfen-
den Zusammenfassung der modernen Fundamen-
taltheologie gegeniiber. Der VK. stellt jeweils vier der
bedeutendsten katholischen und evangelischen
Theologen zum Problem der natiirlichen Theologie
vor.

Auf katholischer Seite sind dies R. Guardini,
G. S6hngen, K. RahnerundE. Biser. Dabei wird vom
ersten das in der kath. Schultheologie seit dem
1. Vatikanum vertretene abstrakte Offenbarungs-
verstandnis aufgebrochen und Offenbarung als per-
sonale Begegnung zwischen Gott und dem Men-
schen, der von seiner Anlage her auf Gott
ausgerichtet ist, dargestellt. Natur und Gnade sind
kein statisches ﬁbereinander, sondern eine lebendi-
geEinheit. Den natiirlichen Menschen” gibt es nicht;
erist vielmehreine Abstraktion, deren die Theologie
bedarf. Der Glaube ist die Verbundenheit des leben-
digen Menschen mit dem sich offenbarenden Gott.
Glaube und Wissen sind streng voneinander abzu-
grenzen, aber das Denken hat eine positive Bedeu-
tung fiir den Glauben. G. S6hngen stellt dem starren
aristotelischen Naturbegriff den biblischen Begriff
der Geschdpflichkeit gegeniiber, die einerseits
geschichtlich, anderseits zur gottlichen Transzen-
denz offen ist. Hier setzt K. Rahner mit seiner trans-
zendentalen Methode an. Der Transzendenz des
Menschen als Wesen des unendlichen Horizonts ent-
spricht die Selbstmitteilung Gottes als Geheimnis der
Geschichte. Beiseiner Bestimmung des Menschen als
Horer des Wortes” unterstiitzt Rahner das evangeli-
sche Grundanliegen der ,fides ex auditu”.

Die Grundintention von E. Biser ist es, die Glaubens-
schwierigkeiten des modernen Menschen durch den
Riickgang auf die urspriingliche biblische Sprache
und durch die Konzentration auf Jesus Christus zu
bewiltigen. Er wendet sich entschieden gegen das
Glaubensverstindnis des klassischen Modells, das
er als heteronom, doktriniar und abstrakt charakteri-
siert. Der Glaube, der heute gefordert wird, muf3 dia-
logisch, autonom und mystisch sein. Und ungeachtet
aller Bemithungen um seine rationale Konsolidie-
rung ist der Glaube nur auf der Basis religiéser Erfah-
rung moglich. Eine Emneuerung der religiésen Spra-
che ist auch nach Biser notwendig. Statt eines dem
abendlindischen Intellektualismus verhafteten
Sprechens braucht es eine ins Herz treffende ,sprach-
liche Vergegenwiirtigung Gottes”.

Wihrend sich auf katholischer Seite ein Abriicken
vom statischen Naturbegriff und satzhaften Offen-
barungsbegriff anbahnt, bemerken wir auf prote-
stantischer Seite, wie der extreme Fundamentalis-
mus Barths sich immer mehr auflockert zu einer
Einbeziechung der gesamtmenschlichen Wirklich-
keit. Emil Brunner, Paul Althaus, Paul Tillich und
Wolfhart Pannenberg werden mit ihren Aussagen
herangezogen. Die Offenbarung ist eine Selbstmit-
teilung des lebendigen Gottes, und zwar in einer dop-
pelten Form: Zuerst in der Schépfung und dann in
Jesus Christus. Brunner vertritt dabei eine christo-
zentrische Einheit der Offenbarung, denn alles, was
in der Offenbarung und in den Werken der Schop-
fung gelehrt wird, ist christologisch zu verstehen.
Der natiirlichen Theologie katholischer Prigung
wirft er vor, dal} sie in einer rational begriindeten,
von geschichtlicher Heilsoffenbarung unabhingi-
gen Gotteserkenntnis besteht. Alle Religionen sind
einerseits positiv zu sehen, weil sieihren Ursprung in
einer géttlichen Uroffenbarung haben, aber auch
negativ als Produkt der menschlichen Siinde. Mit
der These einer Uroffenbarung gelangt man zu einer
positiven Sicht der Religonen. Nach Tillich korre-
liert die Selbstmitteilung Gottes der Transzendierung
des Menschen als Frage nach Gott. Die Vernunft iibt
eine positive Dienstfunktion fiir die Erkenntnis Got-
tes im Glauben aus. Pannenberg baut eine Briicke
zwischen den beiden extremen Positionen mit dem

Modell einer universal geschichtlichen Offenba-
rung. So will er auch den Dualismus der natiirlichen
Theologie iiberwinden. Im 3. Teil wird das bisher
Erarbeitete in einen Systemzusammenhang mit dem
Ziel einer interkonfessionell vertretbaren Antwort
gebracht. Festgehalten wird einerseits (gegen Barth)
die Universalitit der Erkennbarkeit Gottes. Der
Autor geht dann auf die Position des 2. Vatikanums
ein mit ihren drei Hauptlinien: Christozentrik, per-
sonaler Begegnungscharakter und Geschichtlichkeit
der Offenbarung. Damit ist eine prinzipielle katho-
lische-evangelische Ubereinstimmung erreicht. Alle
Erkennbarkeit Gottes ist gnadenhaft, aber diese
Gnade ist bereits in dem geschépflichen Sosein
gestiftet. So kann man statt von einer ,natiirlichen
Theologie” von einer ,verifikativen® sprechen, die
Vernunfthinweise auf Gott erarbeitet.
AbschlieBend zum Titel des Buches mit seinem Fra-
gezeichen: Gotteserkenntnis ohne Offenbarung und
Glaube gibt es nicht.

Linz Sylvester Birngruber

B KEIL GONTHER, Glaubenslehre. Grundziige
christlicher Dogmatik. (212.) Kohlhammer, Stutt-
gart 1986. Kart. DM 38,—.

Es ist erstaunlich, wieviel evangelische Dogmatiken
bzw. Glaubenslehren in unserem Jahrhundert schon
geschrieben wurden, obwohl man kaum von einer
Hochbliite des Protestantismus sprechen kann. Die
Literaturliste G. Keils zahlt 29 solcher Titel, dar-
unter mehrbandige Werke von K. Barth, P. Tillich,
H.-G. Fritzsche, H. Thielicke und G. Ebeling. — Die
Glaubenslehre Keils — obwohl nicht sehr umfang-
reich — leuchtet aus dieser illustren Gesellschaft
gurch klares Denken und Freiheit im Glauben
ervor.



98

Schon die Aufeinanderfolge der drei gleichlangen
Hauptabschnitte ,Geist”, ,Glaube®, ,Gott” deutet an,
was bei der Lektiire dann genauer erkennbar wird:
daf3 diese Glaubenslehre nicht im Sinne autoritativer
Lehrsatze vorgeht, sondern im Sinne des menschli-
chen Subjekts, dabei jedoch nicht etwa nurdurch die
pure Existenz des Subjekts motiviert ist, aus der her-
aus sich das Subjekt sprunghaft zum Glauben ent-
scheidet, sondern von der subjektiven Existenz des
Geistes, die in ihrer Glaubensentscheidung gegen-
tiber anderen Entscheidungen die besseren Argu-
mente kennt und diese Argumente ins Spiel bringt.

Keil kreist im ganzen Buch um das Zentrum der
christlichen Feindesliebe, die er nicht nur ethisch,
sondern auch im Hinblick auf die Theoriebildung
ernst nimmt: Der denkend vorgetragene Glaube
identifiziert sich sogar noch mit den vorgebrachten
Gegenargumenten, denen er in Synthesen Recht ver-
schaffen will; er ist .synthesisbildende Feindesliebe”
(16) und geht dabei den Weg der Selbstkritik, der
;.Sell)ostbeschrénkung, kurz den ,Weg durchs Kreuz”
23).

Hintergrund dieses Eingehens auf Gegner und
Gegensitze ist die Situation des menschlichen Sub-
jekts als solchen, das in seinem Versuch, sich selbst
zu erfassen, merken muf3, daf3 es seine Identititit nur
in unendlicher Reflexion gewinnen kann, d. h. in
Wahrheit nie. Dem Wissen von mir selbst trete ich
wissend gegeniiber, dem Wissen des Wissens wieder-
umetc. Ethischlaf3t sich dasselbe zeigen: Das Subjekt
der Selbstbeherrschung mul3 wiederum von sich
selbst beherrscht werden, dieses Selbst nun von
neuem etc. — Dem Interesse der Einheit mit dem
Feind liegt also das Interesse der Einheit mit sich
selbst (transzendentales Ich) zugrunde.

Die Frage nach dem transzendentalen Ich mit den
Denkmitteln Kants und Fichtes analysierend (beson-
ders unter Be auf den spéaten Fichte, 23, 86,
u. 6.), diesetranszendentale Ich als ,Gottinuns® (195)
identifizierend, stellt sich der Autor jener Gegen-
wartssituation, die mit den Stichworten institutio-
nelle Religiositat, Atheismus, Agnostizismus und
religioser Irrationalismus umschrieben werden
kann. Analog zur transzendentalen Dialektik Kants
entfaltet er eine ,Dialektik des Gottesgedankens”
(168 ff) in These (,Metaphysik ist denknotwendig®,
168) und Antithese (,Metaphysik ist denkunmaog-
lich®, 170). Was ergibt sich daraus, dal3 die Aussagen
iiber Gott auf keinen Fall einstimmig ausfallen, ja
sogar widerspriichlich? Der Gottesbegriff wird dia-
lektisch, aber werist dieser .dialektische Gott* (177)?
Indem ich sage, daf3 Gott unbegreiflich ist, habe ich
schon Entscheidendes begriffen: Der Widerspruch

eines Begreifens des Unbegreiflichen fordert von mir

zweierlei, einmal fiir die Unbegreiflichkeit Gottes
einzutreten, zum anderen aber fiir das Begreifen (das
ja ganze Bibliotheken von Theologie hervorgebracht
hat, wenn diese Literatur auch nur das Ergebnis hat,
zu zeigen, dafl man Gottes nicht habhaft werden

kann). Das Begreifen des Unbegreiflichen weist zwar
die Begrenztheit der Theologie auf, ist aber nichts
weniger als nichts. Worauf griindet es sich? Keil ant-
wortet in Ubereinstimmung mit der gesamten christ-

lichen Theologie: Es griindet in der Menschwerdung

Dogmatik und Okumenik

Gottes selber, durch die uns etwas offenbar gewor-
denist, dem wir unausgesetzt nachdenken und nach-
leben diirfen.
Wien Max ]. Suda
B LOEWENICH WALTHER wvon / MANNS
PETER, Luther fiir Christen. Eine Herausforderung.
(Herderbiicherei Band 1249). (300.) Herder, Freiburg
1986. Kart. lam. DM 12,90.

Der 500. Jahrestag von Luthers Geburtstag hat zum
10. November (1483—1983) fast einen Meter
Zuwachsindieeinschligigen Bibliotheken gebracht:
Hellmut Diwald, Karl Heinz Jiirgens, Hermann
Kunst, Peter Manns, Helmuth Nils Loose, Heinz
Zahrnt. Was ist es um einen Mann aus beinahe grau-
er Vorzeit, demin unserer ziemlich geschichtsfeindli-
chen Welt solches Interesse entgegengebracht wird!
Prachtausgaben fiir das (nicht mehr ganz so) gebil-

dete christliche Haus beider Konfessionen wecken
Bedarf nach noch genauerer Unterrichtung — hier

im Herderbiichlein 1249 ist sie! Nicht etwa ,fast
food” fiir Diagonal-Leser, sondern eine solide Lut-
her-Anthologie liegt da vor uns.

Walther von Loewenich, geb. 1903, Altmeister prote-
stantischer Geschichtsschreibung und selbst Verfas-
ser eines bedeutenden Luther-Werkes (*1983) gibt
eine solide Biographie fernab vom Stil einstiger
Anekdotensammlungen und Goldgrund-Malerei. Er
liebt seinen Luther, aber er kennt auch dessen Krisen-
zeiten; er erlautert sie aus der Zeitgeschichte von
damals und kommt dadurch zu gerechter Wiirdi-
gung der Ereignisse etwa des Bauernkriegs oder des
Verhiltnisses zu den Juden, 138t auch die tragische
Verhiartung nachfiihlen, die zur Konfessionsbildung
nach Augsburg 1530 fithrte.

Der rémisch-katholische Kirchenhistoriker Peter
Manns, geb. 1932, 133t Luther aus seinen Werken
sprechen (93—300). Angesichts der Weimarer Aus-
gabe von Luthers Werken von iiber 100 Bianden ist
das Vorhaben allein schon Wagnis. Der mittelalterli-
che oder der modern-freiheitliche, der friedliche
Haus- und Studentenvater oder der Polterer, der
Bewahrer kirchlicher Sitte im Ubergang der Zeiten
oder der Wegweiser ins Neuland — wer und was ist
Luther? Manns gelingt es, diesem Luther iiberra-
schend viel Aussagen an manchmal unvermuteten
Stellen abzuringen.

Erzeigtin Luthersfrithen Briefenden werdenden Kir-
chenmannmit besten Voraussetzungen fiir eine glan-
zende Laufbahn und sehr selbstandigem Urteil {iber
Zustande und Personen, u. a. Erasmus von Rotter-
dam, und in Luthers Begleitschreiben an Erzbischof
Albrecht von Magdeburg zu den 95 Thesen (99ff).
Fiir die Darstellung der Rechtfertigungslehre als Lut-
hers Hauptanliegen zieht Manns S. 109—180 beson-
ders die grofle Romerbrief-Vorlesung aus der Zeit
noch vor dem AblaBstreit heran, sozusagen noch
Luther vor Luther. Noch kiirzer findet man diesen
Luther von 1516 in demn mitabgedruckten Brief an
seinen Ordensbruder Georg Spenlein in Memmin-
gen vom 8. 4. 1516 in klassischer Pragnanz (170).
In der gegenwirtigen Diskussion iiber Eucharistie,
Bischofsamt und Ordination kann das Ordinations-
zeugnis Martin Luthers fiir Fiirst Georg von Anhalt



