130

Gubler / Marienbild des Lukas

MARIE-LOUISE GUBLER

Selig, die geglaubt hat — Das Marienbild des Lukas

Uberlegungen aus der Perspektive einer Frau

Trotz der Proklamation des marianischen
Jahres fillt vielen Gldubigen die Auseinander-
setzung mit der Mutter Jesu heute schwer.
Besonders Frauen bekunden zunehmend
Schwierigkeiten mit Maria, selbst bei den
biblischen Aussagen iiber sie. Die folgenden
Ausfiihrungenstellenden Versuch dar, dasvon
einem Mann gezeichnete Marienbild des Evan-
gelisten Lukas mit den Augen einer Frau zu
sehen. Dasergibt itberraschende Perspektiven,
auf die hingewiesen werden soll, ohne daf3
damit in allem das letzte Wort gesagt wire. Es
handelt sich um einen Diskussionsbeitrag, der

in Auseinandersetzung mit géngigen Darstel-
lungen einen neuen Weg des Verstindnisses
weisen mag. Die Verfasserin ist Religionslehre-

rinam Lehrerinnenseminar Menzingen/Zugin
der Schweiz. (Redaktion)

Die fragenden Frauen

Frauen beginnen sich heute dagegen zu
wehren, dal3 ihnen eine Typologisierung
der Mutter Jesu (als Typos der Frau) tradi-
tionelle Eigenschaften und Rollen aufer-
legt, die sie nicht linger zu iibernehmen
gewillt sind, wie etwa die ausschlieBliche
Fixierung auf die Mutterschaft oder die
asketisch verstandene Jungfraulichkeit.
Kritisch beginnen sie auch zu fragen, war-
um die Kunst sosehr die Mutter mit dem
Kleinkind bevorzugte und bei der Kreuzes-
szene die drei neben ihr anwesenden
Frauen kurzerhand ,ausblendete’, Gibt es
neben der Mutter des Kindes nur mehr die
Pieta oder die Himmelskonigin? Wo sind

z. B. in den Pfingstbildern die galilaischen
Schwestern der Mutter Jesu geblieben? Bei
der Lektiire der Bibel miissen sie die Frage
des reformierten Pfarrers K. Marti
bestatigen:

.2u den historischen Bedingtheiten der biblischen

Schriften gehort es, daf3 sie von Mannern verfaf3t
worden sind. Wie zum Beispiel sihe eine Geschichte
Israels aus, geschildert, geschrieben aus der Perspek-
tive der weder waffen- noch gottesdienstfihigen
Frauen und Miitter?*!

Mit diesen Fragen machen sie sich auf die
Suche nach der in Dogmen fremdgewor-
denen und von der neutestamentlichen
Uberlieferung so spirlich bezeugten jiidi-
schen Frau, die die Mutter Jesu war.
+Maria muf} davor bewahrt bleiben, Pro-
dukt unserer frommen Phantasie zu wer-
den’? Diesem &Skumenischen Anliegen
versuchen Frauen Rechnung zu tragen,
indem sie nach der Geschichte der Maria
aus Nazaret fragen, einer Geschichte, von
der man so wenig weif3, weil sie als Kolo-
nialgeschichte armer Leute fiir die Machti-
gen uninteressant war.

Um diese Geschichte aus den neutesta-
mentlichen Texten zu erheben, ist eine dif -
ferenzierte Exegese, aber auch eine neue
Fragestellung nétig. Wertvolle Vorarbeit
hat hiefiir die 5kumenische Studie ,Maria
im Neuen Testament” geleistet.’ Noch viel
zu wenig beriicksichtigt sind dagegen die
sozialgeschichtlichen Studien iiber die

Zeit Jesu.*

1 K. Marti, Zirtlichkeit und Schmerz. Notizen, Darmstadt 1979, 52.
2 G. Maron, Maria in der protestantischen Theologie, in: Concilium 19 (1983) 631.
* R.E.Brown, K. P. Donfried, ]. A. Fitzmyer, ]. Reumann (Hg.), Mariaim Neuen Testament. Eine 6kumeni-

sche Untersuchung, Stuttgart 1981.

4 Soetwa G. Theissen, Soziologe der Jesusbewegung, Miinchen ‘1985; ders., Der Schatten des Galiliers,
Miinchen 1986; W. Schotroff, W. Stegemann (Hg.), Der Gott der kleinen Leute. Sozialgeschichtliche Bi-
belauslegung Bd. 2, Neues Testament, Miinchen 1979.



Gubler / Marienbild des Lukas

Die lukanische Perspektive

Wenn im folgenden ausschlieBlich nach
dem Marienverstindnis des Lukas gefragt
wird, so deshalb, weil da nicht nur die
ergiebigste Quelle vorliegt, sondern auch
eine, die oft mif3verstanden wurde. Die
ilteste Uberlieferung bei Paulus nennt
nicht einmal den Namen der Mutter Jesu
(Gal 4,4) und die alteste synoptische Tra-
dition grenzt sie deutlich von der ,eschato-
logischen Familie® Jesu ab (Mk 3,21f
3,31—35). Der Stammbaum Jesu nach
Matthiusenthiltihren Namen am Schluf3
einer Frauenreihe und kennt die jungfrau-
liche Empfangnis Jesu, a3t Maria aber —
im Gegensatz zu Josef — nicht aktiv wer-
den.’ Einzig die johanneische Tradition
erwiahnt die Mutter Jesu ohne Namens-
nennung an zwei bedeutsamen Stellen
(Kana: Joh 2,1—12, Kreuz: Joh 19,25—
27). Zur Bedeutung vor allem der zweiten
Szene ist auf die Exegese von J. Wanke zu
verweisen.’

Einen bedeutsamen Platz hat die Mutter
Jesuin derlukanischen Uberlieferung (Lk,
Apg). Dort erfiillt Maria von Anfang an
die Kriterien der Jiingerschaft. Alle kom-
promittierenden Aussagen der synopti-
schen Tradition werden gestrichen: die
Mutter Jesu kann der vielen Leute wegen
nicht zu Jesu kommen (Lk 8,19—21 par
Mk 3,31—35), sie wird nicht mehr gegen
die Jiinger abgegrenzt. Auch die Seligprei-
sung einer Frau aus dem Volk wird zwar
von Jesus relativiert (selig zu preisen ist
nicht die Mutterschaft, sondern der Glau-
be), aber beides trifft auf Maria zu (Lk

131

11,27—28). Sie gehort zu jenen, die das
Wort héren, festhalten und ausdauernd
Frucht bringen (vgl. Lk 8,15).

Von ganz besonderer Bedeutung sind die
ersten zwei Kapitel des Lukasevangeli-
ums: Sie sind gleichsam als ,pfingstliches
Praludium” komponiert und vonder Apo-
stelgeschichte her zu lesen. In Apg 1,14
erscheint die Mutter Jesu zum letzten Mal
inmitten der auf den Geist wartenden und
betenden Gemeinde. ,Sie alle verharrten
dort einmiitig im Gebet, zusammen mit
den Frauen und mit Maria, der Mutter
Jesu, und mit seinen Briidern.” Das Sum-
marium enthilt die wichtigen Gruppenin
der nachosterlichen Gemeinde: diein 1,13
namentlich genannten ,Zwolf” als qualifi-
zierte Augenzeugen des Wirkens Jesu
,angefangen von der Taufe des Johannes
bis zu dem Tag, an dem er von uns ging
und aufgenommen wurde”;” die Frauen
von Galilda, als Nachfolgerinnen bis zum
Kreuz und im umfassenden Sinne ,Die-
nenden” (Lk 8,1—3); die Mutter Jesu als
die einzige Erwachsene, die um ,den
Anfang” weil3 und diesen Anfang mit der
pfingstlichen Gemeinde verbindet; die
Briider Jesu als die maf3geblichen Autori-
titen der Jerusalemer Gemeinde (bes.
Jakobus).

Die Reihenfolge laf3t vermuten, daf
Maria nicht von Anfang an zur Jiingerge-
meinde gehorte wie die galildischen Frau-
en. Diese Annahme scheint — trotz Lk
1—2 — aufgrund der synoptischen
Zuriickhaltung gegeniiber der Mutter Jesu

historisch plausibel.® Diese Gemeinde

% Ausfithrliche Exegesen in: Maria im Neuen Testament, 41—51.58—63.64—67.76—85.

¢ ]. Wanke, Maria im vierten Evangelium, in: ThPQ 129 (1981) 105—113; ferner: Maria im NT, 143—172.
bes. 166f. Die Enzyklika Redemptoris Mater spricht in Anlehnung an das Konzil von heftigem Leiden, von

Verbindung im Opfer und von liebevoller Zustimmung

der Mutter Jesu zum Tod Jesu, ferner von der Mut-

terschaft fiir die Erlosten aufgrund ihrer Teilhabe am Erlésungswerk (1,2,18.1,3.20). Durch die Betonung
der RolleMariasals ,Mutter der Kirche” in derkath. Kirche wird die Aussage des Textes, wonach der Jiinger
die Mutter Jesu zu sich nahm, kurzerhand umgekehrt,
Nach Apg 1,22 ist dies das Kriterium Fiir die Ersatzwahl des Matthias, Apg 1,15—26.

® DieSpannungen, diezwischen Petrus und Jakobussichtbar werden (Apg 10,2 vgl. Gal 2,11f) und die Auto-
ritit des ;Herrenbruders” beim Apostelkonzil (Apg 15,13ff.19) lassen vermuten, daf3 die Familie Jesu auf-
grund der Blutsverwandtschaft Vorrechte in der Jiingergemeinde beanspruchte. Nach seiner Befreiung
geht Petrus zuerst zur Hausgemeinde der ,Hellenistin” Maria und 1463t von dort ,dem Jakobus und den Brii-

dern” davon berichten (Apg 12,12ff).



132

Gubler / Marienbild des Lukas

erlebt den Pfingsttag und die Erfiillung
der Verheil3ung Joels:

.In den letzten Tagen wird es geschehen, so spricht
Gott: Ich werde meinen Geist ausgieBen tiber alles
Fleisch. Eure S6hne und Téchter werden Propheten
sein, eure jungen Minner werden Visionen haben,
und eure Alten werden Trdume haben. Auch iiber
meine Knechte und Migde werde ich von meinem

Geist ausgief3en in jenen Tagen und sie werden Pro-
pheten sein” (Apg 2,17f. Joel 3,1—SLXX).

Die Manifestation des Geistes (in den Bil-
dern von Sturm, Brausen, Feuerzungen)
wird in der prophetischen Rede erfahren
sowie im Hervortreten der bislang dngst-
lich Eingeschlossenen an die Offentlich-
keit. Eine egalitire Vision der Gemein-
schaft wird erkennbar: da kommt es nicht
mehr auf Alter, Geschlecht oder sozialen

Status an.’

Ein pfingstliches Priludium: Lk 1,26—38

Was als tiberwiltigende Geisterfahrung
im Jerusalemer Obergemach erfahren
wurde, hat nach Lukas 30 Jahre zuvor im
galilaischen Dorf Nazaret begonnen. Die
auBBerordentlich geschlossen wirkende
Verkiindigungserzihlung (Lk 1,26—38)
mul Lukas in groBen Ziigen in seiner Tra-
dition vorgefunden haben.™ Drei dhnlich
gestaltete  Engelverkiindigungen (Lk
1,5—25: an Zacharias; 1,26—38: an
Maria; 1,9—12: an Hirten) und vier Hym-
nen (Lk 1,46—55: Magnifikat; 1,67—79:
Benedictus; 2,14: Gloria; 2,29—32: Nunc
dimittis) geben den zwei Kapiteln einen
feierlich-freudigen Klang. Mit der genau-
en Parallelisierung der Ankiindigung und
Geburt des Taufers mit jener Jesu hat
Lukas die beiden prophetischen Gestalten
verbunden und in der Begegnung der bei-
den Miitter Elisabet und Maria Jesus als
den — trotz seiner geringeren Herkunft —

GroBeren verkiindet. Diese Zuordnung
geschieht freilich in einer paradoxen
Form: mit dem Kommen Gabriels beginnt
Gottes letzte Zeit.'! Mitten im Gottes-
dienst des Jerusalemer Tempels wird dem
Priester Zacharias die Erhérung seiner
Bitte zugesagt. Dieser Mann steht — trotz
der Kinderlosigkeit seiner Frau — am
Hoéhepunkt seines Lebens, da er durch
Losentscheid zur Darbringung des
Rauchopfers bestimmt wurde. Ganz
befangen in einer ,Zeichentheologie” for-
dert er einen Beweis fiir das Angekiindigte
(,Woran soll ich erkennen, dal3 das wahr
ist?“ Lk 1,18). Das als Strafzeichen ver-
standene Stummsein schafft der neuen
Zeit Raum, in der sein Sohn ,Stimme” des
Kommenden sein wird.

Merkwiirdig diskret dagegen kommt
Gabriel zu Maria: er ,tritt ein’, mitten in
den Alltag eines jungen Midchens von
nicht viel mehr als zwolf Jahren, das, mit
einem Handwerker verlobt, auf eine Ehe
hinlebt. Das Argernis fiir eine messiani-
sche Deutung Jesu, seine Herkunft aus
Nazaret,'> wird noch verscharft durch
diese Offenbarung an eine Jungfrau (hier
als noch nicht ,heimgefiihrtes’, verlobtes
Maiadchen): von nun an ereignet sich Got-
tes Offenbarung nicht mehr in der prie-
sterlichen Kultordnung, sondern im All-
tag der Geringsten, die in der Wert-
ordnung der Gesellschaft ganz unten ste-
hen. Auch das Miadchen hat eine Frage
(,Wie soll das geschehen?” Lk 1,34), die
aber keinen grundsitzlichen Zweifel ent-
hilt, sondern die Erklirung des Engels
auslost.” In dieser parallelen Gestaltung
der Engelankiindigungen klingt ein wich-
tiges Thema lukanischer Theologie an:
die Umkehrung aller Werte in einer

* Ahnlich wie Gal 3,28.

9 Vgl. H. Schiirmann, Das Lukasevangelium, HThK IlI, 1 Freiburg 1969, 41—64.

1 Vgl. Dan 9,21—27 8,16 —19; H. Schiirmann, Das

ium, 27—42.

Lukasevangel
2 Waskann aus Nazaret denn Gutes kommen?* Joh 1,46; H. Schiirmann, Das Lukasevangelium, 41; Maria

im NT,95—104.

13 Die Wie"-Frage gehért zum Verkiindigungsschema: Maria im NT, 96—97, 101—104.



Gubler / Marienbild des Lukas

133

neuen Welt, in der den Armen das Evange-
lium verkiindet wird. Dieses Thema
durchzieht die Predigt Jesu in Nazaret (Lk
4,16—30nach]Jes61,1£29,1858,6) und die
Pfingstpredigt des Petrus (Apg 2,16ff).
Freudenbotschaft enthilt schon der Grul3
des Engels an Maria: ,Sei gegriif3t, du Be-

gnadete, der Herr ist mit dir (chaire kecha-
ritomene)” (Lk 1,28). Der alltagliche Gruf3

(ein Heilsgruf3) leitet die Botschaft von der
Begnadigung ein. Maria hat ,Gnade
gefunden bei Gott, bevor Gottes Tat
erzahlt wird.! Die Freudenbotschaft, die
den Unbedeutenden zugedacht ist, wird
hierzuerst Maria verkiindet. Sie wird aber
in den Liedern der Befreiten weiterklingen
(Lk 1—2), denn das, was Gottes Geist
bewirken wird, gilt nicht allein der Mutter
Jesu, sondern allen Zerschlagenen und
Elenden, der kinderlosen Elisabet, dem
greisen Simeon und der Witwe Hanna,
den Hirten, Zéllnern, Fischern, den galili-
ischen Frauen und allen, ,die auf die Erl6-
sung Jerusalems warteten” (Lk 2,38).

Heiliger Geist wird iiber dich kommen”
(Lk 1,35)

Die Zielrichtung der Verkiindigungser-
zahlungist das christologische Bekenntnis
von Jesus dem Sohn Gottes. Dal} dieses
Bekenntnis aber in der Gestalt einer Aus-
sage gemacht wird, die von einer ,Zeu-
gung” aus dem Geist spricht und diese
zusitzlich mit einer jungfriaulichen Emp-
fangnis verbindet, zeigt einelangere Refle-
xion. Was dies christologisch, theologisch
und mariologisch bedeutet, ist im folgen-
den zu ergriinden. Die christologische
Aussage hat von Rom 1,3—4 auszugehen,
wo in einem vorpaulinischen Bekenntnis-
satz die Messianitit Jesu mit seiner davidi-

schen Herkunft (,dem Fleische nach®)
begriindet und seine Gottessohnschaft
mit seiner geistgewirkten Auferstehung
verbunden wird (,dem Geist der Heiligkeit
nach eingesetzt als Sohn Gottes in Macht
seit der Auferstechung von den Toten”).
Lukas hat den Gedanken der Auferste-
hung (aus der Kraft des Geistes) in Apg
13,32.33 mittels Ps 2,7 als ,Zeugung” zum
Sohn Gottes interpretiert und in Lk 1,35
auf die Empfingnis Jesu zuriickdatiert
(Lk 1,32—33: Jesus wird den Thron
Davids erhalten und in Ewigkeit herr-
schen; Lk 1,35: Heiliger Geist wird tiber
dich kommen, darum wird Jesus Sohn
Gottes genannt).”

Die theologische Aussage ist von Pfing-
sten her zu erschlieBen als ,AusgieBung
des Geistes Giber alles Fleisch”, Die Ant-
wort des Engels, die auf die ,Wie“-Frage
Marias gegeben wird, braucht einen
Parallelismus: ,Heiliger Geist wird {iber
dich kommen und die Kraft des Aller-
hochsten dich iiberschatten” (Lk 1,35).
Der Geist Gottes kommt iiber Maria (wie
Apg 2 tiber die Gemeinde) wie eine ,iiber-
schattende” Wolke: ein Bild, das die
Gegenwart Gottes anzeigt.'® Es spielt eine
Rolle in der Verklirungsgeschichte Lk
9,34, wo die Jiinger in die Wolke ,hinein-
geraten” und Angst bekommen. Und
dieser Heilige Geist ist ,Kraft des Aller-
héchsten”, die etwas Neues schafft und in
Bewegung bringt. Was aber bedeutet dies?

In einem Gedicht von K. Marti iiber ,Auferstehung
des Fleisches” wird ein iiberraschender Sinn aufge-
deckt: nach einer lingeren Diskussion {iber den dra-
stischen und anst688igen Ausdruck von der Auferste-
hung des Fleisches endet es in einem Schreckensbild
gefolterter Menschen (,zerfetztes, gequiltes, betro-
genes Fleisch”) und in der Frage: ,meint nicht ,aufer-
stehung des fleisches’ den heiligen zorn des verrate-

" Vgl. dazu H. Schiirmann, Das Lukasevangelium, 43—44, wo er auch auf Lyonnets Deutung ,Freue dich!”
(Tochter Zion) nach Zeph 3,14 Joel 2,21.23 Sach 9,9 u. a. eingeht.

13 Mariaim NT, 99—101; Die Schliisselbegriffe ,Sohn Gottes®, ,Macht”, .Geist der Heiligkeit” kommen neben
der Verkiindigung noch bei der Taufe Jesu Lk 3,22 und Lk 4,14 vor, das ,Oberschatten” bei der Verklidrung

Jesu Lk 9,34.
1¢ Vgl. Maria im NT, 110f.



134

nen schopfers, die zornige liebe des hingerichteten
sohnes, die sehnsucht des im exil gehaltenen geistes
nach seiner heimat endlich im fleisch?*"’

Gottes Geist sucht seine ,Heimat im
Fleisch”: solange ,die Kraft des Allerhéch-
sten” nicht ,ein-gefleischt’ ist in der
Geschichte der Menschen in ihrer Hinfil-
ligkeit, Vergédnglichkeit und Konkretheit,
ist sie ,im Exil“. Der Begriff Inkarnation
(Ein-fleischung) wird zum Nennwert ge-
nommen und von Lukas aus der Pfingst-
erfahrung an den Anfang gelegt.

Dal3 dies keine willkiirliche Akzentset-
zung ist, zeigt die lukanische Taufperiko-
pe, wo die Sichtbarkeit des herabkom-
menden Geistes betont wird (Lk 3,21f:
somatikos!) und die lukanische Osterge-
schichte, wo (fiir das NT einmalig) von
~Fleisch und Knochen” des Auferstande-
nen die Rede ist (Lk 24,39).

Aus dieser starken theologischen Aussage
von der irdischen ,Verdichtung®, die bei
Lukas als gesellschaftliche Veranderung
verstanden wird (Lk 4,16ff: Blinde sehen,
Arme erhalten frohe Botschaft, Gefange-
ne werden befreit, Zerschlagenen Erl6-
sung verkiindet), wurden manchmal ein-
seitige mariologische Konsequenzen
gezogen. Die Einwirkung des Geistes und
die jungfrauliche Empfangnis konnten als
~Ausstieg” aus der Schopfungsordnung
mif3deutet werden (und werden es auch
immer wieder). Maria hat in der Verkiin-
digungserzahlung des Lukas ihre Zustim-
mung gegeben (Lk 1,38: ,Ich bin die Magd
des Herrn, mir geschehe, wie du es gesagt
hast”), dal} Gottes schopferischer Geist

~Heimat’ bekomme in der Welt: sie hat
sich beriihren und bewegen lassen von der
JKraft des Allerhéchsten”, die als lebendi-
ger Atemin allem Fleisch (vgl. Num 27,16)
unter den Menschen sein wolite. Maria
hat — ein junges Madchen in einer von
patriarchalischen Normen geprégten

17 K. Marti, auferstehung des fleisches, in: Offene Kirche 2 (1979), Bern, 4.

Gubler /7 Marienbild des Lukas

Welt — ihre Schwangerschaft ausgetragen
und ihr Kind zur Welt gebracht. Nicht auf

dem Engelsweg (wie die Scholastiker
behaupteten), sondern unterwegs, in den
Bedingungen der armen Leute, ohne den
Schutz eines bergenden Heimes. Die luka-
nische Theologie hat Akzente gesetzt, die
ein Uberdenken des Verhiltnisses von
Geist und ,Fleisch” nétig macht, denn eine
der gefahrlichsten Haresien in der (recht-
glaubigen) GrofB3kirche ist m. E. die Tren-
nung von Natur und Ubernatur (bzw.

Fleisch/Geist) und die Reduktion von
Geist’ auf Intellekt, weil sie nur allzu-
leicht zu einer Welt- und Frauenverach-
tung fiihrt, deren Folgen letztlich Frauen
und Mannerzutragen haben. Dieses Tren-
nungsdenken nennt D. Sélle ,Apartheid-
theologie”:

[Gott ist der Grund des Lebens: Er hat den Atem des
Lebens in die Menschheit gehaucht . . . Wir halten
uns apart, wir machen uns unberithrbar, unsere
Mauer ist schalldicht, so da3 wir die Schreie der
Unterdriickten und der Armen nicht héren kén-
nen . . . Apartheidisteinebestimmte Art zu denken,
zu fithlen und zu leben ohne Bewuf3tsein von dem,
was neben uns vor sich geht

Die Exegese von Lk 1,26—38 hat allzu oft
die ,Perspektive der Engel” eingenommen,
die Marias Empfingnis zu einem derma-
Ben auflergewShnlichen Geschehen
machte, daf3 dadurch Jesu Menschlichkeit
in Gefahr geriet.

Dazu Gottfried Bachl:

,LDie Leugnung des Menschenweges unten heraus
kommt nicht von ungefihr. Das Driickende, die
Atemnot, die Lage zwischen den Wanden aus Fleisch
ist ein altes Argernis . . . Der Instinkt, der noch in
den allgemeinsten Gedanken iiber das Wesen des
Christus seine Interessen sucht, fihrt von diesem Ort
zuriick, wo der Mensch die wehrloseste Gestalt
hat . . . Hinauf in die blitzartige Bewegung der
unstofflichen Gestalten geht der Zug dieser spekulie-
renden Phantasie. Da unten ist nichts zu finden,
nichts zu suchen . . . Die Sehnsucht nach dem Stil
der Engel iiberlift den Abgrund des Fleisches sich

18 D. Sélle, Das Fenster der Verwundbarkeit, Stuttgart 1987, 39.



Gubler 7 Marienbild des Lukas

selbst . . . Bald werden die Damonen einziehen und

ungehindert herrschen.” 1¥

Auf die Perspektive kommt es nach Bachl
an: ,Von oben stimmt alles. Aber lieg
unten. . . entscheide dich fiir die Perspek-
tive des Staubes.””* Wenn die Mariologie
Frucht einer doketischen Christologie
wird, ist die Frage nach dem darin verbor-
genen Interesse eine bedringende, und
zwar nicht nur fiir Frauen (,Wem niitzt es,
was ihr da sagt?” 146t B. Brecht seinen
Zweifler fragen).*

Maria, die Jungfrau

Lukas hat die Aussage von der geistge-
wirkten Herkunft Jesu mit jener der ,Jung-
frau” verbunden (zweimal in Lk 1,27 und
1,35). Wie die geistgewirkte Schopfung
Jesu Steigerung der Geistbegabung des
Taufers ist (,schon im Mutterleib wird er
von Heiligen Geist erfiillt sein®, Lk 1,15),
so die Empfangnis der Jungfrau gegeniiber
der Empfangnis der Unfruchtbaren.

WiedieParallelebei Mt 1,18 zeigt, stammt das Motiv
vonder jungfriaulichen Empféngnis aus der vorevan-
gelischen Tradition und greift die Verhei3ung von Jes
7,14 (Immanuelkind der Jungfrau) auf.? In der jesa-
janischen Tradition ist das Jungfrauenkind Zeichen
des Verzichtes auf Machtpolitik und des Glaubens
und die freilich mit einem anderen hebriischen Aus-

druck auch als Jungfrau bezeichnete ,Iochter Zion"
ist eine Elendsgestalt.”

BeiLukassteht dasNeue, das Jesus verkor-
pert (und Mt im ,Immanuel” sieht), unter
dem Vorzeichen der Geistschopfung.
Maria, die Jungfrau, steht fiir das auf Erl6-
sung wartende Israel, aber auch fiir den
Menschen, der seinen eigenen Wert hat
(die feministische Theologie spricht von
einem ,Zeichen der Autonomie®).

1 G. Bachl, Der beneidete Engel. Theologische Prosa, Freiburg 1987, 103f.

2 . Bachl, aa0., 116.115.

Maria im Neuen Testament, 76—85.

LGV RE

135

In Maria einfachhin ,die Frau als solche”
zu sehen, also ein Idealbild der Frau,?®
dem aber die konkreten Frauen ohnehin
nie entsprechen (konnen), ist mit einer

grof3en Gefahr verbunden. S. Heine deckt
auf, welch gefahrliches Interesse in der
Idealisierung liegt (im Gegensatz
Geist/Fleisch steht ja die Frau doch auf der
Seite der Materie, des ,Chaos” das sich
dem Zugriff des geistig-mannlichen Prin-
zips entzieht):

Wieimmer das Ideal aussieht, sei es Jungfraulichkeit
oder Mutterschaft, die Idealisierung selbst wider-
spricht dem Glauben. Ideal, ,eidos, die ,gedachte
Gestalt’ entwirft Vollkommenes ... Wer immer

strebend sich bemiiht! . . . DaB3 Maria als Jungfrau
Gottesmutter geworden ist, verdankt sie nicht ihrem

strebenden Bemiihen, sondern einer géttlichen Gei-
stesgabe. Hinter dieser theologischen Aussage steht
die Absage an das Ideal. Der Himmel fiihrt seinen
Schlag gegen den babylonischen Turm und zertriim-
mert die ,gedachten Gestalten’ des Menschen. Es
wire wahrhaft gotteslasterlich zu sagen, Maria habe
sich zur Gottesmutter durch strebendes Bemiihen

hinaufgearbeitet. Also kann Maria kein Ideal sein,
sondern sie ist eine Frau, vom Geist ergriffen wegen
der Liebe Gottes zur Welt . . . Wer Frauen vergéttert
oder zum Ideal stilisiert, macht sich an ihnen ebenso
schuldig wie einer, der sie zum Damon stempelt . . .
Sofolgt derldealisierung die Damonisierung auf den
FuB, sie sind ein gotteslisterliches Paar‘®

Dal3 diese iiberaus scharfe Kritik nicht
ganz unberechtigt ist, diirfte wohl auch
die lange Geschichte der Auslegung von
Lk 1,26ff zeigen, diedie JungfrauMaria als
.spirituelle” Weiblichkeit in Gegensatz zur

,normalen” Frau setzte, und letztere
zunehmend auch als sexuelle Gefahr fir

Manner verstand. Diese Geschichte zeigt
auch, daf} jene Frauen besonders gefahr-
det waren (als Hexen verdachtigt zu wer-
den), die sich der Kontrolle mannlicher

B. Brecht, Der Zweifler, Gesammelte Werke, Frankfurt 1981, 587.

Vgl. Jes 1,8 52,2 62,11; Jungfrau/Tochter Zion: Jes 37,22.
Redemptoris Mater (Ausgabe der deutschen Bischofskonferenz, Bonn, 1987), 54—55.
S. Heine, Wiederbelebung der Goéttinnen?, Gottingen 1987, 158£.160; vgl. auch R, Ruether, Sexismus und

die Rede von Gott. Schritte zu einer anderen Theologie, Giitersloh 1985, 104.



136

Autoritat entzogen (alte Frauen, Unver-
heiratete, 6ffentlich Titige u. a.).?

Maria, die Prophetin

Nach der Zustimmung Marias geht der
Engel leise weg. Sie hat das letzte Wort (Lk
1,38). Danachbrichtsie,in Eile” auf zu Eli-
sabet, deren Schwangerschaft ihr als Zei-
chen angekiindigt worden war (Lk
1,26.36). Lk 1,39—56 ist eine der schon-
sten Begegnungsszenen des Evangeliums.
Wie Gabriel ins Haus trat, tritt Maria ins
Haus der Elisabet (bzw. des Zacharias);
wie der Engel sie griif3te, grii3t sie Elisabet
(Lk 1,28.40). Der Gruf3 laB3t Elisabets
ungeborenes Kind aufhiipfen und die
Mutter vom Geist erfiillt werden (Lk
1,41). Zwei Motive verbinden sich: das
Zeichen erfiillt sich (Maria sieht) und das
Zeugnis des Johannes wird vernehmbar

(im prophetischen Geist als Jubel gedeu-
tet). Damit datiert Lukas das Tauferzeug-

nis fiir Jesus auf den Mutterschof zuriick.
(Das Evangelium beginnt mit dem Taufer
Johannes.)

Elisabet antwortet mit einem ,lauten Ruf”
(krauge megale) und einer Seligpreisung
Marias: ,Gesegnet bist du mehr als alle
anderen Frauen, und gesegnet ist die
Frucht deines Leibes. Wer bin ich, daf3 die
Mutter meines Herrn zu mir kommt? . . .
Selig ist die, die geglaubt hat, daf3 sich
erfiillt, was der Herr ihr sagen lie3* (Lk
1,41—45). Das laute Rufen ist propheti-
sche Proklamation (aus pneumatischer
Begabung). Ihre Aussage erinnert an den

Gubler / Marienbild des Lukas

Lobpreis Judits (Jdt 13,18) und die Selig-
preisung der Frau (Lk 11,27f, vgl. auch
Dtn 28,1.4). Elisabet lobt Maria, weil sie
geglaubt hat. Diese singt ihr Lied (das
Magnifikat, Lk 1,46—55). Lukas hat
dieses Lied wahrscheinlich seiner Tradi-
tion entnommen und in Ubereinstim-
mung mit seiner eigenen Theologie gese-
hen.? Es besingt eine umfassende soziale
(er erh6ht die Niedrigen), politische (er
stiirzt die Machtigen vom Thron) und
okonomische Revolution (die Hungern-
den beschenkt er mit Gaben). In der Sicht
des Lukas nimmt Maria die Verkiindigung
des Evangeliums von der Umkehrung aller
Werte vorweg. Als prophetische Spreche-
rin charakterisiert sie diesen Eingriff Got-
tes in eine patriarchalisch-hierarchische
Gesellschaftsordnung als Erfiillung der
VerheiBung an Abraham und als
~Erbarmen”,

Die patristische Tradition kennt die Aus-
sage von ,Maria-Prophetin’ (was spéter
zum Ehrentitel ,Konigin der Propheten”
entwickelt wurde). Diese Tradition
kniipft an das Magnifikat und versteht
Prophetin in enger Beziehung zur Jung-
frau (Jungfrau von Jes 7,14 wird mit Pro-
phetin von Jes 8,3 verbunden).

In einer allegorischen Deutung wird das ,Sich-
Nahen” (Jes 8,3) vom Geist gesagt und ihr Héren auf
das Wort des Engels als Empfiangnis durch das ,Ohr”
interpretiert (d. h. durch das Glaubenswort). Bei der
vergeistigten, asketisch-mystischen Deutungbeeilen
sich die Kirchenviter, darauf hinzuweisen, daf3
Marias Prophetengabe der charismatischen Ord-

nung angehdre und von einem Lehramt abzugrenzen
. 28
sei.

% Anne Conrad hat in einem geschichtlichen Beitrag (Ordensfrauen ohne Klausur? Die katholische Frauen-

bewegun

g an der Wende zum 17. Jahrhundert, in: Feministische Studien 1,1986,31—45) auf die Ambiva-

lenz eines asketischen Jungfriulichkeitsideals hingewiesen: die Geschichte der Frauenorden mit ihrem

Kampf gegen die Klausurbestimm

ungen zeigt sowohl den Befreiungs-

wie Unterdritickungsgehalt des Ide-

als. Die — fiir AuBBenstehende oft wie kollektive Priaventivhaft wirkenden — Bestimmungen fanden viel-
fach ihre Fortsetzungin der geistlichen undjurisdiktionellen Oberhoheit von Priestern in jiingeren Frauen-
kongregationen. Eine dhnliche Ambivalenz empfinden Frauen in der Aussage des .Ie Deum®: .non
horruisti virginis uterum®, wo die Wortwahl Staunen wie Schrecken ausdriickt.

7 Ineinigen Handschriften wurde das Lied der ilteren Elisabet in Anlehnung an 1 Sam 2 in den Mund gelegt,

vgl. Maria im Neuen Testament, 113—117.

% A. Grillmeyer, Maria Prophetin, in: Mit ihm und in ihm. Christologische Forschungen und Perspektiven,
Freiburg 1975, 198—216; vgl. Redemptoris Mater, 33: Maria hat nicht die apostolische Sendung erhalten,

sie war nicht bei den Ausgesandten.



Gubler / Marienbild des Lukas

Maria-Prophetin hat aber in der Theolo-
gie des Lukas einen naheliegenderen
Ansatzpunkt im Pfingstereignis (wo alle
unmittelbar vom prophetischen Geist
erfal3t werden).

Hier beginnen wieder die Fragen der Frau-
en: Wie ist es nur méglich, das propheti-
sche Lied der Maria jeden Abend in der
Vesper zu beten, ohne daf spirituelle und
strukturelle Konsequenzen fiir die Kirche
daraus gezogen werden? Maria, Elisabet,
Hanna und die Frauen aus Galilda bedurf-
ten keines Beglaubigungszeichens wie der
Priester Zacharias, ihnen geniigten
unscheinbare Zeichen fiir den Glauben
(die Schwangerschaft der Unfruchtbaren)
und ein Blick ins Lukasevangelium zeigt,
wie Jesus seinen Leib (d. h. seine irdische
Existenz) in die Hande von Frauen legte: in
seiner wehrlosesten Gestalt wickelte ihn
seine Mutter in Windeln (2,7), als Heimat-
loser durch die Dorfer ziehend, dienten
ihm Frauen und nahmen ihn gastfreund-
lich in ihre Hauser auf (8,1—3, 10,42),
beim Gastmahl wusch und salbte eine
unbekannte Frau seine Fii3e (7,1ff), zur
Hinrichtung geschleift, weinten Frauen
um ihn und gaben ihm das Geleit (23,28),
und schlieBlich waren es Frauen, die den
gefolterten Leichnam salben wollten und
die Auferstehungsbotschaft empfingen
(23,55 24,1—10). Diese Frauen — Glau-
bensschwestern der glaubenden Mutter
Jesu — haben zuerst begriffen, dal3 Gott
seit der Botschaft von Nazaret nicht mehr
iiber den Wolken zu suchen ist (wie die
Mainner von Galilda meinten, Apg 1,10),
sondern ,unten’ im Fleisch, in einer
Geburt und in einem Grab, in alltidglichen
Begegnungen, im Weinen und Lachen der
Armen, in den ,Verdammten dieser Erde”
(K. Marx) und in der seufzenden Schép-
fung (R6m 8). Marias prophetisches Lied
steht an diesen Anfangen. EsliBt die Frage

2 Vgl. Lk 8,15 (Horen des Wortes, Festhalten, Fruchtbringen).

137

nicht verstummen, wie es kam, dal3 der
Leib der Auferstandenen (im doppelten
Sinn des Sakramentes und der Kirche) so
ausschlieB3lich in die Hinde von Minnern
geraten ist?

Maria, die Glaubende und
Nachdenkende

Eine letzte wichtige Aussage macht Lukas
im 2. Kapitel. Die Geburt Jesu (von Lukas
in weltgeschichtliche Zusammenhinge
gestellt: Steuererhebung, Augustus, Lk
2,1—7) wird als Ereignis Hirten verkiin-
det. Diese erkennen nicht nur das Zeichen
(Krippe), sondern setzen die vom Engel
begonnene Botenreihe fort und verkiin-
den Maria und Josef die Bedeutung der
Geburt. Von Maria heil3t es: sie ,bewahrte
alles, was geschehen war, in ihrem Herzen
und dachtedariibernach” (Lk 2,19). Altte-
stamentlich-prophetisch ist ,was gesche-
hen war” als ,all die Worte” der Hirten zu
deuten: das Wort ist das Ereignis. Die
Reaktion Marias zeigt eine innere Bewe-
gung: sie pragt sich die Worte ein, bewegt
sie im Herzen (symballousa), denkt nach,
versucht zu verstehen.? Ganz ihnlich
hei3t es nach der Wiederfindung des
Zwolfjahrigen: ,Seine Mutter bewahrte
alles, was geschehen war, in ihrem Her-
zen” (Lk 2,51). Dazwischen fiigt Lukas das
Zeugnis des Simeon (und der Hanna) ein
mit der ritselhaften Ankiindigung fiir
Maria in einem Israelwort: ,Dir selbst
aber wird ein Schwert durch die Seele
dringen” (Lk 2,34f). . . Das Schwertwort
mit der Gerichtsmetapher® betont eine
Entscheidung: Wie Israel an seiner Stel-
lungnahme zu Jesus beurteilt wird (Fall
oder Auferstehung), muf3 Marias Glau-
bensweg durch dieselbe Entscheidung
gehen. Ihre Mutterschaft macht sie noch
nicht zur Glaubenden, auch ihr Glaubens-
weg ist ein schwieriger Lernprozef3 mit

% Schwert” als Gerichtsmetapher bei Ez 14,17; Sib. Orakel 3,316.



138

Gubler / Marienbild des Lukas

Leiden und Gefahren (Schwert), noch ist
er nicht Osterglaube — kann es noch nicht
sein. Daf3 dies keine bloBen Vermutungen
sind, zeigt das Nichtverstehen des Zwolf-
jahrigen im Tempel (Lk 2,41—52). Das
erste Wort Jesu, das Lukas iiberliefert,
zeigt eine deutliche Distanzierung von
den Eltern (vgl. Mk 3,31ff). Auch von
Maria wird das Nichtverstehen, trotz
Engelbotschaft und zwélfjahrigem Nach-
denken, ausgesagt! Was will Lukas damit
tiber sie sagen? Sie ist Modell der glauben-
den Jesusjiingerin, nicht Typos in einem
malgebend-prigenden, unverdnderli-
chen Sinn, sondern offenes Voraus-Bild,
eine Gestalt im Werden, in der Gemein-
schaft der Jiinger stehend, die auf einem
langen Weg der Nachfolge glauben lernen
(noch auf dem Weg nach Jerusalem heif3t
es von den Jiingern, sei ihnen der Sinn der
Worte Jesu ,verschlossen® gewesen:
Lk 18,34). Diese Differenzierung ist wich-
tig, macht doch gerade die Typologisie-
rung Marias zum ,Urbild der Kirche/der
Frau“ diese zur geschichtsenthobenen
Gestalt.’! Eine solchermafen ,geschichts-
lose” Maria wird nicht nur eine aus dem
Kreis der Jesusjiinger herausgerissene
JEinzigartige”* sondern der Verlust der
dynamischen Transformierbarkeit droht
die Mariologie zur Ideologie und zum
~Fluchtweg” unmiindiger Frommigkeit zu
machen.*

Der Sicht des Lukas ist jene des Athanasius nibher,

der sagt: .Maria ist unsere Schwester, weil wir alle
erldsungsbediirftige Menschen (ex Adamo orti

sumus) sind” sowie die dhnliche Aussage des Augu-
stinus entsprechend: ,Maria hat den Willen des
Vaters erfiillt und darum ist es mehr, daf3 sie Jiingerin
Christi als Mutter Christi war . . . Heilig ist Maria,
seligist Maria, aber besser ist die Kirche als die Jung-
frau Maria. Warum? Weil Maria Teil der Kirche ist,
ein heiliges, auflerordentliches, iiberaus wichtiges
Glied, aber doch (nur) Glied des ganzen Leibes.**
Dieglaubende Maria ist fiir Lukas nicht zu
trennen von jenen Frauen und Miannern,
die ihre Hoffnungen auf Jesus setzten und
deren Weg am Karfreitag im Dunkel ende-
te, die aber die tiberraschende Wende
nach Ostern und am Pfingsttag erfuhren.
Die begnadete Maria (Lk 1,28) des
Anfangs ist fiir Lukas aber auch nicht zu
trennen vom begnadeten Schwerverbre-
cher der letzten Minuten (Lk 23,42f:
Heute noch wirst du mit mir im Paradies
seinl“). Die Gnade der ersten Stunde und
die Gnade der letzten Stunde sind glei-
chermallen Ausdruck des ,Erbarmens”
Gottes, das Marias Lied verkiindete. So
wird ihre Seligpreisung auch Verheil3ung
an uns, wie Ambrosius predigte:
.Seligaberauchihr, dieihrgehért und geglaubt habt;
denn jeder, der glaubt, empfangt und gebiert das

Wort Gottes und erkennt seine Werke. In jedem ein-

zelnen lebe die Seele Marias und preise die Gréf3e des
Herrn; in jedem lebe der Geist Marias und juble tiber

Gott; wenn nach dem Fleisch auch nur eine die Mut-
ter Christiist, soist Christus doch dem Glaubennach

die Frucht aller. Denn jeder empfiangt das Wort
Gottes.

Maria und die Frauen heute

Der lukanische Ansatz beim Pfingstereig-
nis und sein Marienbild von der Glauben-

! Typos meint nach W. Bauer (WbNT): die feste Prigung, die Spur, Form, Gestalt; nach Knauer (Herkunfts-
worterbuch): Bauart, Gattung, Urform, Urbild; Modell dagegen als Verkleinerungsform (model-
Jus/modulus) kann als Vorbild, Muster, Entwurf eine groBere Offenheit enthalten.

32

Die Ausblendungder Frauen neben Maria und dem Jiinger (Joh 19,25—27) in der Kunst zeigt eine Tendenz,

die auch in der Enzyklika Redemptoris Mater deutlich erkennbar ist (Betonung der einzigartigen Verbin-
dung von Jungfrauschaft/Mutterschaft, vgl. aaO, 45—47.50ff).

3 W. Beinert, in: HerKorr (Interview) 41, 1987, 325. Auf eine ebenso gefidhrliche ,Entgeschichtlichung” der
Mutter Jesu in der Mythologisierung zur ,verborgenen Géttin im Christentum” im radikalen Feminismus
kann hier nicht eingegangen werden, vgl. dazu: M. T. Wacker, Der Gott der Manner und die Frauen. Diis-
seldorf 1987, S. Heine, Wiederbelebung der Gottinnen?, Gottingen 1987.

3% Athanasius: Epistula ad Epictetum 5—9, PG 26,1058.1062—66; Augustinus: Sermo 25,7—8 PL

46,937 —938.

3% Ambrosius: Ex Expositione S. Ambrosii episcopi in Lucam, Lib 2,19.22—23.26—27 PL 15,1560ff.



Gubler / Marienbild des Lukas

den kann eine Korrektur an einer allzu
spekulativen Mariologie (des ,numquam
satis”) sein. Dennoch fragen Frauen ange-
sichts der fiir sie fatalen Wirkungsge-
schichte einer (meist bei Lk ansetzenden)
Mariologie nach den geschichtlichen
Konturen der Mutter Jesu. Die Legitimitat
mariologischer Aussagen bemif3t sich fiir
sie nicht am ,Faktischen”, sondern (nach
dem hermeneutischen Prinzip der
Befreiungs- und der feministischen Theo-
logie) an dem durch sie erschlossenen
befreienden Potential. Was einem befrei-
ten Menschsein, was einer neuen Leben-
digkeit dient, hat mit dem vom Evangeli-
um verkiindeten Gott Jesu zu tun.

Nicht zu iibersehen ist, daf3 die protestierenden Pro-
pheten der Bibel wohl die Mif3stinde einer stadti-
schen Oberschicht sahen, nicht aber die Situation
ihrer eigenen Frauen und Tochter, denn Frauen kom-
men auch in der Sozialgeschichte kaum vor.

Maria aus Nazaret, die Mutter Jesu,
gehorte zu den ,Vergessenen®, Sie gehorte
mit vielen andern zu jener Welt der armen
Leute um die Zeitenwende, die im Dunkel
der Geschichtsschreibung liegt: die Kolo-
nialsituation der rémischen Provinz Pala-
stina, in der Menschen hungerten, umden
Lebensunterhalt bangten, unter zeloti-
schen Uberfillen und romischen Repres-
sionen gegen galildische Dorfer litten und

% WodieGeschichtein einem Riickgriff auf die Ontologie” sosehrrelativiert wird, daB sie zur Bedeutung

139

auf Erlosung warteten. Wie die Geschichte
Jesu als Geschichte ,von unten” mit einem
dreiBigjahrigen Schweigen begann und in
einer Hinrichtung endete, ist die
Geschichte seiner Mutter weitgehend
unbekannt. Wir wissen nicht, was in
diesen langen Jahren geschah, wir wissen
nicht, wann sie sich den andern Frauen
und Mainnern der Jesusbewegung
anschlof3. Dennoch ist das Wenige, das
Lukas von ihr erzahlte, bedeutungsvoller
als alle Spekukation: In dieser bedringen-
den Situation hat sie den Weg zu Jesu
neuer Welt gefunden und im Glauben die
Hirten eines Frauenlebens ertragen, wie
es den Armen zukam: die Geburt unter-
wegs, das Nichtverstehen eines Auf-
bruchs, die Ohnmacht vor der brutalen
Staatsgewalt, die Trauer um den zu frithen
Tod des Sohnes. Darin hat siedem Evange-
lium fiir die Zerschlagenen geglaubt. Wie
es bei der Exegese lukanischer Texte nicht
darum gehen kann, eine spekulative
Mariologie zu retten, sondern der Mutter
Jesuihre konkrete Geschichte wiederzuge-
ben, so geht es auch der theologischen
Reflexion von Frauen nicht darum, eine
neue Theorie iiber ,die Frau” zu entwerfen
oder Maria als ,Iypos der Frau” zu verste-

hen, sondern darum, den Frauen ihre
Glaubensgeschichte undihren Platzin der
Kirche zuriickzugeben.*

slo-

sigkeit absinkt, wird das Leiden und die Hoffnung der Vergessenen sinnlos und die theologische Aussage
JAmmun” gegen die kritischen Anfragen derselben. Die Hoffnung der Frauen geht darum dahin, daf Maria

— wie ein Gedicht von K. Marti

sagt — ,aus ihren Bildern® trete und ,von ihren Altéren” klettere, um wider

geschichtliche Konturen zu bekommen und so als Schwester im Glauben erfahren werden kann. Vgl. K.
Marti, und Maria, in: Abendland, Darmstadt 1980, 44.

Beilagenhinweis:

Dieser Ausgabe liegen folgende Prospekte bei:

Bonifatius-Verlag-Paderborn: ,Handbuch der Okumenik”
Theol.-Verlag-Ziirich: Medienpaket: ,Die Bibel — iiberliefert und gelebt”

Wir ersuchen unsere Leser um Beachtung.



