Schragl / _Kreuzzi'lge

FRIEDRICH SCHRAGL

203

Die Kreuzziige — ein unheiliges Experiment?

Bei der Beurteilung der Kreuzziige kommt man
nicht um eine Unterscheidung zwischen Idee
und Wirklichkeit herum, Hehre Gedankenund
echter Idealismus wurden bei der Durchfiih-
rung der Kreuzziige oft in ihr Gegenteil ver-
kehrt. Das ist auch das Ergebnis dieser
Abhandlung, die Friedrich Schragl, Professor

fir Kirchengeschichte an der Philosophisch-

theologischen Hochschule St. Pélten, anhand

der neuesten Literatur erstellt hat. (Redaktion) ‘

Name und Begriff

Im deutschen Sprachraum wurde der Ter-
minus ,Kreuzziige’ erst durch Lessing
geldaufig. Auch der lateinische Ausdruck
«cruciata” taucht erst im 13. Jahrhundert
auf. Meist ist von ,expeditio”, von ,iter in
terram sanctam’, am héufigsten aber von
~peregrinatio’, also vom Pilgerzug die
Rede. In einer St. Poltener Urkunde um
1210 wird z. B. der Ausdruck ,expedicio
ierusalimitana” verwendet.
Ublicherweise werden als Kreuzziige jene
militarischen Unternehmen bezeichnet,
die sich vom 11. bis zum 13. Jahrhundert
in das Heilige Land richteten. Die Zihlung
der Kreuzziige als sieben Unternehmen
stammt aus der franzdsischen Geschichts-
schreibung und hat mit den tatsichlich
durchgefiihrten Ziigen nicht viel zu tun.
Sehr frith wurden Kriegsziige gegen die
Sarazenen auf der Iberischen Halbinsel
den Kreuzziigen in den Orient gleichge-
stellt; spater wurde der Begriff auch auf
andere Unternehmen gegen die ,Feinde
der Christenheit’ angewandt.

Die Voraussetzungen

Das Heilige Land mit Jerusalem war
bereits 638 in die Hiande der Araber und
damit des Islam gelangt, es blieb aber der

Pilgerstrom zu den Heiligen Stitten wei-
terhin aufrecht. Seit dem vierten Jahrhun-
dert sind Pilgerreisen belegt. Auch Mén-
che aus allen Teilen des Reiches, wie etwa
Hieronymus, lief3en sich an den heiligen
Stitten nieder. Allerdings gab es wegen
der christologischen Streitigkeiten im
flinften Jahrhundert und wegen des Per-
sereinfalls (614—630) verschiedentlich
Schwierigkeiten. Nach der Besetzung
durch die Araber hielten die Wallfahrten
aber an. Bekannt ist die Reise des heiligen
Willibald ins Heilige Land, der 724 dort-
hin aufbrach, dann in Monte Cassino
weilte und 741 auf Veranlassung des heili-
gen Bonifatius zum ersten Bischof von
Eichstatt geweiht wurde. Karl der Grof3e
erlangte eine Art Schutzherrschaft iiber
die heiligen Statten. Zwar hatte das lan-
gerfristig kaum Bedeutung, doch ver-
schwanden Jerusalem und die heiligen
Statten nicht aus dem BewufBtsein der
Abendliander. Dies zeigte sich nach der
Katastrophe von 1009, als Al-Hakim die
Grabeskirche zerstoren lie3. Schon 1048
konnte deren Rotunde mit Hilfe des
byzantinischen Kaisers Konstantin
Monomachos neu geweiht werden.

Damals setzte auch ein verstarkter Pilger-
strom aus dem Abendland ein. Infolge der
damaligen Buflpraxis entwickelten sich
sogenannte BuBwallfahrten, die vor allem
von den Mdnchen von Cluny geférdert
wurden. Pilgerwallfahrten wurden z. B.
fiir Kapitalverbrechen als BuBBe verhangt,
wurden aber auch freiwillig vorgenom-
men. Besonders das Jahr 1033 als Milleni-
umsjahr des Todes Christi brachte einen
ersten Hohepunkt. Einer der Ausléser fiir
Pilgerreisen mit dem Ziel Jerusalem war
vielleicht der Eremit Symeon. Dieser
stammte aus dem damals islamisch



204

besetzten Syrakus. Sieben Jahrelebteerim
Heiligen Land als Pilgerfiihrer, spiter in
verschiedenen Klo6stern. Eine Bettelreise
brachte ihn ins Abendland. 1028/30
begleitete er Poppo von Babenberg, Erzbi-
schof von Trier, ins Heilige Land, zog sich
dann als Einsiedler in die Porta nigra in
Trier zuriick, wo er 1035 starb. Unter
Bischof Gunther von Bamberg kam es
1064/65 zu einer Grof3wallfahrt, an der
ilber 7000 Menschen teilnahmen, darun-
~ ter auch der spitere Bischof Altmann von
. Passau. In der Nihe von Ramla in Palisti-
na wurde die Pilgerschar von Muslimen
" iiberfallen und mufite sich mehrere Tage
- zur Wehr setzen. Es bleibt unklar, wie das
- geschah, denn Pilger waren grundsitzlich
unbewaffnet. Die Zahl der Pilger aus den
franzésischen Landern iibertraf die aus
Deutschland noch bei weitem. Aber auch
- Englander und Normannen zogen ins Hei-
lige Land. In Europa war also stindig ein
. Jerusalembewufltsein” vorhanden, ja
nahm im 10./11. Jahrhundert sogar noch
~ zu. Auch die Kontakte der aufblithenden
italienischen Seestiddte auf dem Weg iiber
das Meer nahmen immer mehr zu. Amalfi
bekam vom Kalifen jenes Grundstiick zur
Verfiigung gestellt, auf dem einst das
karolingische Hospiz stand. Es berief
dorthin Benediktiner. (Heute befindet
sich an dieser Stelle die lutherische Erl6-
serkirche.)
Diese Entwicklung veridnderte sich
wesentlich durch das Auftreten der Seld-
schuk-Tiirken. Diese eroberten 1055 Bag-
dad, 1070 Jerusalem und besiegten 1071
bei Manzikert die ostromische Armee so
griindlich, dal3 sie in kurzer Zeit ganz
Anatolien in Besitz nehmen konnten. Ein
Aufstand in Jerusalemim Jahre 1078 ende-
te mit einem Blutbad, von dem heimkeh-
rende Pilger in Europa berichteten.
Als Kaiser Alexios [. Komnenos
(1081—1115) um 1095 daran ging, die
Tiirken wieder zuriickzudriangen, wandte
er sich an das Abendland um Hilfe, da

Schragl / Kreuzziige

seine Armeezuklein war. Ererwartetesich
Soéldnergruppen, tatsidchlich aber wurde
durch seine Bemiihungen die Massenbe-
wegung der Kreuzziige ausgelost. Papst
Urban I1. (1088—1099) griff dieses Ansu-
chen auf. Damals bestand gerade eine
Phase der Annidherung nach der 1054
erfolgten Kirchenspaltung. Auf einem
Konzil in Clermont in Zentralfrankreich
verkiindete er am letzten Tag, es war der

27. November 1095, den Kreuzzug: einen
bewaffneten Pilgerzug zur Befreiung der
Christenim Osten. Ganzklarist der Inhalt
seiner Predigt nicht. Doch diirfte der
Papst die Bedriuckung der Christen
geschildert haben und allen Teilnehmern,
die ,sola devotione” das Kreuz auf sich
nihmen, den Nachlaf} aller Siindenstra-
fen (omnis poenitentia peccatorum) ver-
sprochen haben. Die Antwort war das
berithmte ,Deus le volt* — Gott will es.

Geistige Voraussetzungen

Dal3 ein Papst zu einem Krieg aufrief —
und um einen solchen handelte es sich —,
widersprach natiirlich dem Geist des
Christentums. Und trotzdem wurde sein
Aufruf mit Begeisterung aufgegriffen.
Wie konnte sich ein solches Verstandnis
entwickeln? -
Die alte christliche Tradition lehnte fur
Christen den Militidrdienst ab. Tertullian
argumentierte um 200 dagegen, weil ja
damit auch gewisse heidnische Kulthand-
lungen verbunden waren, aber auch
wegen der damit verbundenen Gefahr,
jemanden zu toten. Tatsiachlich aber
befanden sich im rémischen Heer gar
nicht wenige Christen, wie die Auseinan-
dersetzungen unter Diokletian beweisen.
Es sei nur auf das Martyrium der thebai-
schen Legion unter Mauritius und an die
40 Mairtyrer von Sebaste erinnert. Auch
nach der Christianisierung des romischen
Reiches blieb der Militdrstand suspekt.
Nach der BuBordnung des heiligen Basili-

us multe ein Krieger bei Tétung eines



Schragl / Kreuzziige

Gegners mit einer dreijihrigen Exkommu-
nikation rechnen. Gerade im Ostreich
spielte das Militdr eine geringe gesell-
schaftliche Rolle. Praktisch niemals wur-
den Angriffskriege gefiihrt, esseidenn zur
Wiedereroberung verlorener Gebiete.
Zunichst wurde immer eine Streitbeile-
gung auf diplomatischem Wege versucht.
Anders entwickelte sich der lateinische,
spater germanische Westen. Umstritten ist
die Position des heiligen Augustinus. Ihm
wird gerne die Rechtfertigung des Krieges
zugeschrieben. Wohl spricht er vom
gerechten Krieg, jedoch im Zusammen-
hang mit dem Verteidigungskrieg. Dieser
gilt aber nicht als Gliick, sondern als Not-
wendigkeit: Nur weil es noch schlimmer
ware, wenn Ungerechte {iber Gerechtere
die Herrschaft erlangten, kann man selbst
diese Notwendigkeit noch Gliick heiflen
(De civitate Dei IV/15). Im Brief an den
rémischen Feldherrn Bonifatius aus dem
Jahr 418 spricht Augustinus wiederum
vom Krieg als einem notwendigen Ubel.
Bedeutsam aber wurde die Interpretation,
die Augustinus in der Folge erhielt. Es war
ja ein Leichtes, andere Herrschaften als
ungerecht zu verurteilen und einen
Kriegsgrund zu finden.

Im Westen erwies sich als neues Element
fiir die Rechtfertigung des Krieges die Bil-
dung germanischer Reiche. Ihr Adel war
eine Kriegerkaste und lief3 auch nach der
Christianisierung nicht von der Glorifi-
zierung von Kampf und Krieg. Dabei ist es
aber bezeichnend, dal3 sich Karl der Gro-
Bevorseinem Awarenzug 791 indirekt auf
Augustinus berief, wenn er von der unge-
rechten Herrschaft der Awaren sprach
und damit den Feldzug rechtfertigte. Eine
Sakralisierung des Rittertums fand aller-
dings erst im 10./11. Jahrhundert statt.
Der Weg dazu ist recht eigentiimlich.
Bereits unter Karl dem Grof3en wurde
vom ,imperium christianum® gesprochen.
Damit wurde jeder Ungehorsam gegen
den Kaiser als Verletzung des géttlichen

205

Gebotes hingestellt und ein Vorgehen
gegen Rebellen, als die z. B. die Sachsen
hingestellt wurden, religiés gerechtfer-
tigt. Durch eine solche Argumentation
sollte auch das Fehderecht getroffen wer-
den. Mit dem Niedergang des Reiches

brach dies aber wiederum voll aus, beson-
ders in Siidfrankreich, wo die Macht der

aufkommenden Kapetinger lange nicht
FuB3 fassen konnte. Da das ,regnum’, dem
die duBlere Ordnung zugestanden wire,
versagte, griff das ,sacerdotium” ein.

Im Jahr 989 traten die Bischéfe von Aqui-
tanien in Charroux zu einem Konzil
zusammen, auf dem der Schutz der
Armen durch die Kirche vorgeschlagen
wurde. Damit bereitete sich eine Friedens-
bewegung vor, die um das Jahr 1000 zum
Durchbruch gelangte. Einen Héhepunkt
erlangte diese Bewegung um 1038, als sich
Heere von Klerikern und Bauern bildeten,
die gegen die Friedensbrecher vorgingen:
Krieg dem Kriege. Diese Friedensheere
erlitten zwar Niederlagen, wurden aber zu
einer Massenbewegung. Wurden doch die
Fehden auf dem Riicken der kleinen Leute,
aber auch auf Kosten der Kirchengiiter
ausgetragen. Es kam zu zahlreichen Frie-
denssynoden, bei denen dem Adel der
Friedenseid abgenommen wurde.

Einen anderen Weg zum Gottesfrieden bil-
dete die ,treuga Dei”. Mit ihr sollte die Zeit
der Kimpfe eingeschrinkt werden; ein
Zielwar die Waffenruhe von Mittwoch bis
Montag friith sowie zu bestimmten Zeiten
des Kirchenjahres. Die Initiative ging hier
ebenfalls von der Kirche aus. Es gelang
immerhin eine Einschrinkung des Raub-
rittertums, das sich auf das Fehderecht
berief. Allerdings schlossen sich auch
zahlreiche Adelige der Friedensbewegung
an. Es bildete sich jedenfalls ein Gewohn-
heitsrecht heraus, aufgrund dessen auch
dieKirche, d. h. in diesem Fall der Bischof,
ein Di6zesanheer gegen Friedensbrecher
aufstellen konnte. Damit war eine der
Grundlagen zum heiligen Krieg gelegt.



206

Damit war aber auch eine Sakralisierung
des Ritters gegeben. Er ist nicht mehr der
wilde Kimpe der Vélkerwanderungszeit,
der sich Linder raubt; er wird vielmehr
zum Schiitzer der Armen, der Witwen
und Waisen und der Kirche. Bei der
Schwertweihe wurde zur Kreuzfahrerzeit
die Waffe mit folgenden Worten gesegnet:
. - . damit sie Verteidigung und Schutz
sei fir Kirche, Witwen und Waisen, fiir
alle Diener Gottes gegen das Wiiten der
Heiden, und den Gegnern Angst und
Schrecken einfl6Be.”

Doch auch nach auBBen entwickelte sich
der heilige Krieg. Es waren vor allem die
Kampfe in Spanien, wo die Reconquista
ab 1050 wieder einen neuen Aufschwung
nahm und 1085 mit der Eroberung Tole-
dos gekrént wurde. Die franzdsischen Rit-
ter, die daran teilnahmen, verstanden dies
jedenfalls als heiligen Krieg. Doch Feinde
der Christenheit waren nicht nur die Sara-
zenen; auch diestiditalienischen Norman-
nen gehorchten dem Papst nicht. Der hei-
lige Krieg, den Leo IX. gegen sie fiihrte,
scheiterte 1053 klaglich. Bedeutsam ist er
aber, weil erstmals fiir die Teilnahme der

Erlaf3 von BuBstrafen in Aussicht gestellt

wurde. Als sich Leos Nachfolger mit den
Normannen verbiindeten, segneten sie
deren Kampf gegen die Sarazenen um Sizi-
lien als heiliges Unternehmen ab. Auch
der Zug gegen Barbastros in Spanien im
Jahre 1054 wurde vom Papst mit ablal3-
ahnlichen Zusagen unterstiitzt.

Zu den aufgezeigten Entwicklungen
kamen noch einige Fakten, die den Boden
fiir den groflen Kreuzzug ebneten. Die
Reform der Kirche, die von Cluny aus-
ging, entwickelte im 11. Jahrhundert
einen stark asketischen und eschatologi-
schen Zug. Wie der Cluniazensermonch
Raoul Glaber versichert, wurde dabei die
Reise nach Jerusalem als Erreichung des
héchsten religiosen Ziels des Menschen,
als letzte Reise betrachtet. Einmal an den
heiligen Stitten angekommen, wollteman

Schragl / Kreuzziige

dort bleiben bis zum Tode. Es erfolgte also
die Gleichsetzung des himmlischen mit

dem irdischen Jerusalem.

Gesellschaftliche Bedingungen

Seit der Karolingerzeit hatte sich bis um
1050 die Erndhrungslage in Europa sehr
verschlechtert. Die Bevolkerung wuchs
stirker als die Lebensmittelproduktion.
Zwar wurde in Deutschland kolonisiert,
so daf3 es erst um 1250 einen Hé6hepunkt
der Besiedlung erreichte; in Frankreich
und Italien aber kam es schon friither zu
Schwierigkeiten. Um 1000 gab es immer
wieder Hungersnéte.

Ohne Zweifel befand sich Europa aber
trotz der Versorgungsprobleme im 11.
Jahrhundert am Beginn seiner grofien
Aufstiegsphase. Es strotzte vor Kraft,
obwohl es kulturell und zivilisatorisch
weit hinter den Arabern und erst recht hin-
ter den Griechen Konstantinopels stand.
Es gelangen entscheidende Durchbriiche
bei der Wiedereroberung der Iberischen
Halbinsel und der Vertreibung der Saraze-
nen aus Siiditalien und Sizilien. Ein krafti-
gendes Element brachten sicherlich die
Normannen, die sich mit der Normandie
und England sowie mit Stiditalien-Sizilien
zwei duBerst machtige Herrschaftsgebiete
schufen. Sie scheuten auch vor einem
direkten Angriff auf Konstantinopel nicht
zuriick.

Die Kreuzziige waren u. a. auch ein Ventil
fir diese Kraft. Guibert von Nogent
(1053—1124) konnte daher zum ersten
Kreuzzug schreiben: ,Gott hat uns einen
heiligen Krieg gegeben, damit die Ritter
und die haltlose Menge, die sich nach der
Artder alten Heiden in gegenseitigen Met-
zeleien erging, nunmehr einen neuen Weg
der Erlésung finden konnen. Es waren
also religiose Ideen und soziale Realitéten,
die dem Aufruf Papst Urbans II. eine der-

artige Resonanz verliehen.



Schragl / Kreuzziige

Die Parolen des ersten Kreuzzuges

Im Vordergrund des Interesses stand
immer die Wallfahrt nach Jerusalem, auch
wenn man sich primir auf die Hilfe fiir das
Ostreich berief. Tatsiachlich war die Rede
Urbans auf dem Konzil von Clermont
noch recht unklar. Erst die folgenden
Rundschreiben lassen ein Konzept erken-
nen. Da ist nicht mehr von der Unterstiit-
zung der Griechen die Rede, es taucht viel-
mehr das propagandistisch  viel
wirksamere Jerusalem auf. Damit wurde
die latente Jerusalemsehnsucht angespro-
chen, die, wie schon gesagt, nicht genau
zwischen irdischem und himmlischem
Jerusalem unterschied. Das zweite
Moment war die Verhei3ung des Nachlas-
ses aller Siindenstrafen. Dabei wurde
beim ersten Kreuzzug ganz prazise vom
Nachlaf3 der Siindenstrafen und keines-
wegs, wie spiter in den Werbepredigten,
der NachlafB} aller Siinden verheiflen. Als
politisch brisant sollte sich die Zusage
erweisen, daf} die eroberten Gebiete den
pewaffneten Pilgern® gehoéren sollten.
Wichtig war die weitere Auflage, daf3 der
Besitz der Ausziehenden unter besonde-
rem Schutz stand, d. h. er durfte nicht
nach dem geltenden Fehderecht angetastet
werden.

Mit diesen Parolen wurde in einer nicht
erwarteten Weise eine Volksbewegung
ausgelost, die alle Vorstellungen iibertraf.
Der Papst beauftragte offiziell die Bischo-
femit der Propaganda; doch bald nahmen
sich auch andere der Sache an. Am wirk-
samsten wurde die Predigt des Einsiedlers
Petrus aus der Pikardie, der auch die unte-
ren Volksmassen anzusprechen verstand.
Damit war aber bereits der Kreuzzug der
kirchlichen Fiihrung entglitten, noch
bevor sich dieser konstituiert hatte.

Der erfolgreiche erste Kreuzzug

Beim Konzil von Clermont zeigte es sich,
daf3 Papst Urban II. an einer wirksamen
Hilfe fiir Konstantinopel gelegen war.

207

Allerdings war der Papst schon an Ort
und Stelle von dem begeisterten Echo
tiberrascht. Schon vor dem Konzil diirfte
er Kontakt mit dem machtigen Raimund,
Grafen von Toulouse, aufgenommen

haben. Ihm dachte er auch die militarische
Leitung des Zuges zu. Bischof Adhémar

von Puy ernannte er zu seinem Legaten,
wobei aber unklar bleibt, wieweit dieser
auch politisch eingreifen sollte. Bereits in
Clermont wurde auch der Termin fiir den
Aufbruch der Heere festgelegt; es sollte
der 15. August 1096 sein. Von Frankreich
aus erlie3 Urban verschiedene Aufrufe
zur Teilnahme, Als der Papst nach Italien
zuriickgekehrt war, setzte er diese Tatig-
keit fort und verhandelte auch mit Genua
wegen Unterstiitzung des Unternehmens
durch eine Flotte. Er wandte sich aber
nicht an Konige und an den Kaiser. Der
Konig von Frankreich und Kaiser Hein-
rich IV. waren tibrigens damals im Kir-
chenbann. Das diirfte aber nicht der
Hauptgrund fiir das Vorgehen des Papstes
gewesen sein. Urban II. baute vielmehr
bewul3t auf ein Ritterheer, iiber dasereher
Autoritit ausiiben konnte als iiber ein

Reichsheer.
So sehr der Papst auch planmiBig vor-

ging, so erlangte die Kreuzzugsbewegung
doch bald ihre Eigengesetzlichkeit. Von
der Kreuzzugspredigt fiihlten sich nicht
nur die Ritter angesprochen. Auch das
einfache Volk wollteja nach Jerusalem pil-
gern und den verheil3enen Lohn empfan-
gen. So brachen bereits im April 1096
Volksscharen in Richtung Konstantinopel
auf. Andere allerdings bildeten Horden
und bedringten und ermordeten die Juden
in den rheinischen Stiadten. Die Juden gal-
ten als Feinde Christi; mangels eines ande-
ren naheliegenden Feindbildes wurden
nun sie das Opfer. Dabei vermischen sich
hier recht deutlich religiose Spannungen
mit gewohnlicher Raubgier. Der gré8ere
Teil des Volkszuges erreichte im Juli 1096
Konstantinopel, wurde aber im Oktober



208

des gleichen Jahres bei Nikomedien aufge-
rieben.

Die Ritterheere unter der Leitung der Fiir-
sten trafen zur Jahreswende 1096/1097 in
Konstantinopel ein, Hier gab es Kompli-
kationen, diefiir alle kiinftigen Kreuzziige
bestehen blieben. Kaiser Alexios verlang-
te von den Fiirsten einen Vasalleneid fiir
die Gebiete, die einst zum Kaiserreich
gehort hatten. Nur widerwillig wurde der
Eid geleistet und dann sehr selten
gehalten.

Zunichst ging der Zug durch Anatolien
und dann iiber den Antitaurus nach Kili-
kien. Hier gab es mehrere armenische Fiir-
stentiimer; von der Bevolkerung wurden
die Kreuzfahrer als Befreier von den Tiir-
ken begriif3t. Allerdings machte sich auch
ein weiteres Problem des Heeres bemerk-
bar. Esgab keine einheitliche Fiihrung, der
Flirstenrat war oft zerstritten und die Her-
ren waren mehr ihren eigenen Interessen
als der Befreiung Jerusalems hingegeben.
Beider Belagerung von Antiochienkames
zu einer ernsthaften Krise (1097—1098).
Es kam zu Desertionen und zur Abreise
einiger Fiirsten. Nach der Eroberung der
Stadt wurde das Heer selber von den Tiir-
ken eingeschlossen und litt unter Hunger;
die Moral sank zusehends. Geschickt wur-
de ein ,Wunder” inszeniert: auf eine
angebliche Vision hin liefs man in der Ka-
thedrale nach der heiligen Lanze graben
und fand dann tatsachlich eine solche.
Sofort hob sich die Stimmung der Truppe
und die Tiirken konnten vertrieben
werden.

Nach einem halben Jahr Pause zog das
Heer Richtung Jerusalem weiter. Diese
Stadt war aber kurz zuvor wieder an die
agyptischen Fatimiden gelangt, unter
deren fritheren Herrschaft durch etwa 100
Jahre die Christen recht gut leben konn-
ten. Das Kreuzfahrerheer lief3 sich aber in
seinem religiosen Rausch nicht mehr
abhalten, nach Jerusalem zu ziehen. Nach
kurzer Belagerungfiel die Stadtam19. Juli

Schragl / Kreuzziige

1099. Nach dreijahriger miihevoller Wan-
derung, gefilllt mit Entbehrungen und
Kampfen, loste sich die Ekstase in einem
fiirchterlichen Blutrausch, bei dem die
islamische Bevélkerung Jerusalems mas-
sakriert wurde.

Mit der Eroberung Jerusalems hatte die
Kreuzfahrt ihr Ziel zunéchst erreicht. Im
Abendland erhob sich ein gewaltiger
Jubel. Man fand das ,Gott will es” besti-
tigt. Das Grab Christi war wieder in den
Hinden der Christen. Und dies nach
einem Zug ohne einheitliche Fithrung,
ohne Kenntnis der Linder und Vélker und
der Kampfesweise der Muslims.

Konsequenzen aus dem Kreuzzug

Der erste Kreuzzug blieb auch der einzige
wirklich erfolgreiche Kreuzzug. Alle
anderen dienten nur der Erhaltung oder
Wiedereroberung verlorener Gebiete.
Abgesehen vom Unternehmen Kaiser
Friedrichs II. in den Jahren 1228/1229
endeten sie alle mit Niederlagen, bis 1291
mit dem Fall von Akkon die Kreuzzugspe-
riode ihr Ende fand. Durch 200 Jahre wur-
den viel Idealismus, Menschenkraft und
Geld in diese Unternehmen gesteckt.
Allerdings dnderte sich in dieser Zeit auch
die Idee der Kreuzztige, bis sie schlief3lich
ganz aufgegeben wurde.

Nach dem erfolgreichen Abschluf3 des
ersten Kreuzzuges kehrte die Mehrzahl
der Ritter in ihre Heimat zuriick. Sie hat-
ten ihr Geliibde erfiillt. Doch bereits wih-
rend des Kreuzzuges hatten die Kreuzfah-
rer die Grafschaft Edessa, das Fiirstentum
Antiochien und etwas spater das Konig-
reich Jerusalem und die Grafschaft Tripo-
lis errichtet. Um sie zu halten, muf3te stian-
dig Nachschub an Menschen und Geld in
den Orient. Auch setzten die Wallfahrten
wieder verstirkt ein. Den Mangel an
Truppen glichen Festungsbauten und die
sich entwickelnden Ritterorden aus, von

denen noch die Rede sein wird. Ziemlich
instinktlos baute man eine lateinische



Schragl / Kreuzziige

209

Hierarchie auf, was die Orthodoxen nur
verargern konnte. Dal sich die Kreuzfah-
rerstaaten zunachst 50 Jahre ungestort
halten konnten, war allerdings auch der
Zerstrittenheit der arabischen und tiirki-

schen Fiirsten zu danken. Aber auch die

christlichen Fiirsten fithrten immer wieder
Kriege untereinander.

Der Verlust der Grafschaft Edessa fiihrte
zum zweiten Kreuzzug, dessen Agitator
der heilige Bernhard von Clairvaux wur-
de. Fiirdie Propagierungbeniitzte er gerne
einen kaufmannischen Vergleich. Es sei
ein ausgesprochen gutes Geschift, durch
die irdische Teilnahme am Kreuzzug das
ewige Leben zu gewinnen. Obwohl dies-
mal der deutsche und der franzdsische
Konig als Anfithrer mitzogen, endete das
Unternehmen mit einem vollstindigen
MifBerfolg. Erstmals wurden Zweifel laut,
ob Kriege im Namen Gottes auch wirklich
dem Willen Gottes entsprachen. Gerhoh
von Reichersberg bezeichnete sie rundweg
als Werk des Teufels und Antichrists.
Selbst Bernhard wurde unsicher.

Die Katastrophe bei den Hattinshérnern,
bei der die christliche Ritterschaft 1187
vernichtet wurde, fithrte zum Fall Jerusa-
lems und damit zum dritten Kreuzzug.
Obwohl ihn Kaiser Friedrich Barbarossa
anfiihrte, der leider vorzeitig starb, wurde
er ein MifJerfolg. Zwar konnte Akkon

zuriickgewonnen werden, nicht aber Jeru-
salem. Alles, was dann folgte, war eigent-

lich nur mehr ein Epilog.

Papst Innozenz III. (1198—1216) machte
die Befreiung des heiligen Landes zu seiner
Herzenssache. Doch bestand im Abend-
land bereits eine Miidigkeit an den Kreuz-
ziigen bzw. eine Erschopfung der finan-
ziellen Mittel. Durch eine Kreuzzugs-
steuer, die aber nicht den Erwartungen

entsprach, wurde der vierte Kreuzzug
finanziert (1202—1204). Er entglitt aber
dem Papst vollkommen und geriet in die
Hande der Venezianer. Er endete mit der
Eroberung Konstantinopels. Damit ver-

bunden war die Vernichtung der Macht
des Ostlichen Kaiserreiches fiirimmer. Die
Schiandung der orthodoxen Kirchen und
die Errichtung der lateinischen Hierarchie
erweckten tiefste Verbitterung. Wenn
auch das griechische Kaiserreich noch-

mals erstand, so fiel es letztlich doch wie
eine reife Frucht in die Hiande der Tiirken

(1453). Bis heute wirkt aber auch die Ani-
mositit gegen die lateinische Kirche unter
der orthodoxen Bevdlkerung weiter. Da-
her wurden auch voriibergehende Unio-
nen (1274, 1439) niemals von der Bevolke-
rung akzeptiert.

Mit den Kinderkreuzziigen (1212) wurde
demonstriert, dal3 die Kreuzzugsidee
noch immer lebendig und ein Bestandteil
des abendliandischen Denkens war. Das
vierte Laterankonzil (1215) hatte neben
der Reform der Kirche ausdriicklich die
Befreiung des Heiligen Landes und damit
einen Kreuzzug im Programm, den der
Papst ganz zu seiner Sache machen wollte,
war doch auch der erste Kreuzzug ohne
Kaiser und Konige erfolgreich verlaufen.
Innozenz III. glaubte auch an das baldige
Ende des Islam, den er mit dem apokalyp-
tischen Tier (Offb 13,18) gleichsetzte. Der
Kreuzzug wurde sorgfaltig geplant. Zur
Finanzierung wurde wiederum eine
Besteuerung des Klerus vorgenommen.
Zugleich verhangte das Konzil ein Embar-
go gegen die islamischen Lander Ffiir
kriegswichtige Giiter. Weitreichend war
auch die Bestimmung, dal3 jeder, der
einen Kreuzfahrer ausriistet, die gleichen
Ablisse gewinnt, wie der, der selbst am
Kreuzzug teilnimmt.

Diese Gesetzgebung wurde bleibendes
kirchliches Recht. Das hatte ungeahnte
Folgen. Bereits im 13. Jahrhundert erklar-
ten Papste beliebige Kriege zu Kreuzzii-
gen, um Steuern ausschreiben zu konnen,
wie es im Kampf gegen Friedrich II.
geschah. Es kam aber auch zu Spannun-
gen mit den Fiirsten, da diese die aufge-
brachten Gelder selbst einbehielten, um



210

ihre Unternehmungen zu finanzieren. Ja,
man konnte sich auch vom Kreuzfahrer-
geliibde freikaufen. Das alles hatte auch
einen unmittelbaren Einflud auf die
AblaBpraxis des Spatmittelalters mit
deren Verquickung von Geld und Ablab.
Dieser gut vorbereitete Kreuzzug, bei dem
auch die breite Bevolkerung angespro-
chen wurde, fithrte unter der Leitung eines
papstlichen Legaten nach Agypten. Mit
der Besiegung der dort herrschenden
Aijubiden hoffte man auch Jerusalem frei-
zubekommen. Das Unternehmen (1217
bis 1221) endete jedoch mit einem Fiasko.

Der Ausklang der Kreuzziige

Im 13. Jahrhundert fanden zwar die mei-
sten Kreuzziige statt, weil sich die Situa-
tion der Kreuzfahrer zusehends ver-
schlechterte; es fehlte aber der grof3e
Schwung. Neben den Kreuzziigen zogen
auch stindig Rittergruppen ins ,Outre-
mer‘, wie man diese Gebiete meist nannte,
die sich oft nur eine Saison als Kimpfer
betatigten.

Kaiser Friedrich II. hatte schon 1215 das
Kreuzzugsgeliibde geleistet, hatte aber die
Erfiillung aus politischen und gesundheit-
lichen Griinden immer wieder hinausge-
schoben, weshalb er von Papst Gregor IX.
gebannt wurde (1227). Friedrich ging es
allerdings nicht so sehr um Hilfe fiir den
Osten, sondern um handfeste Politik. Er
hatte die Erbtochter des Konigreichs Jeru-
salem geheiratet und wollte dem Papst die
Fithrung iiber die Kreuzziige und damit
auch die Anspriiche auf Outremer ent-
winden. Daher reiste er trotz Bann mit sei-
nem Heer in den Osten, erlangte 1229 auf
dem Verhandlungswege die kampflose
Ubergabe Jerusalems und Freiheit fiir die
Pilgerfahrten. In Jerusalem krénte er sich
selbst zum Koénig. Den Titel ,K6nig von
Jerusalem” trugen dann die Habsburger
als Rechtsnachfolger bis in unser Jahrhun-
dert. 1244 ging Jerusalem wieder und dies-
mal endgiiltig verloren.

Schragl / Kreuzziige

Die Kreuzziige Ludwigs IX. von Frank-
reich in den Jahren 1249/50 und 1270
waren zwar von edlerer Gesinnung getra-
gen, aber erfolglos. 1291 fiel mit Akkon
der letzte Besitz der Kreuzfahrer in der ter-
ra sancta. Kurz zuvor hatte man mit dem
Vordringen der Mongolen noch einmal
Hoffnung geschopft und mit ihnen Kon-
takte gekniipft, doch wurden die Mongo-
len selbst geschlagen. Daher wurde auf
dem Konzil von Lyon 1274 nochmals tiber
eine Kreuzzugssteuer verhandelt. 1311,
beim Konzil von Vienne, wurde dariiber
nur mehr geredet. Das Abendland wandte
sich anderen Interessen zu.

Griinde des Scheiterns

Eigentlich ist es zu verwundern, dal} es
den Christen gelang, solange in der Levan-
te ihre Staaten zu halten. Der erste Kreuz-
zug war, wie schon erwahnt, auch deswe-
gen so erfolgreich, weil die muslimischen
Reiche zerstritten waren. Solange dieser
Zustand anhielt, konnten die Fiirsten-
tiimer, abgesehen von Edessa, gehalten
werden. Als aber Saladin die arabischen
Lander einigte, brach das von den Kreuz-
fahrern aufgerichtete Gebidude karten-
hausartig zusammen. Ein weiterer Grund
fiir das Scheitern der Kreuzzugsidee war
zweifellos auch die Uneinigkeit der Chri-
sten. Es gab die Spannungen zwischen
Griechen und Lateinern und dann unter
den Lateinern selber. Dabei ging es selten
um nationale Rivalititen, eher um Fami-
lienstreitigkeiten. Es war auch ein nicht
tragbarer Zustand, daf3 drei bzw. vier
christliche Kreuzfahrerstaaten bestan-
den, die sich auch gegenseitig bekriegten.
Zudem standen sich auch zwei Ritteror-
den (Johanniter und Templer) gegeniiber,
die haufig in Konkurrenz miteinander
gerieten. Ein weiterer Faktor des Unter-
ganges der Kreuzfahrerstaaten war sicher-
lich auch der moralische Verfall im Outre-

mer. Es war dort aber auch nie gelungen,



Schragl / Kreuzziige

eine geschlossene europaische Front auf-
zubauen,

Dalf3 sich die Kreuzfahrerstaaten trotzdem
so lange hielten, liegt sicherlich am unge-
heuren Einsatz an Menschen und Kapital.
Insofern gab es tatsichlich eine europii-
sche Solidaritat. Mit den ins Heilige Land
geflossenen Geldern wurden vorallemder
Festungsbau und die Ritterorden unter-
stiitzt.

Ein wichtiger Grund fiir den Niedergang
der Kreuzzugsbewegung war zweifellos
auch der mit der dahinterstehenden Idee
getriebene Mif3brauch. Schon beim zwei-
ten Kreuzzug wurde die Idee verwissert,
als der Wendenkrieg als Kriegszug gegen
die Heiden deklariert wurde. Bernhard
von Clairvaux wollte ihn unter das Motto
Tod oder Bekehrung stellen; die papstliche
Bulle blieb da vorsichtiger. Vollends per-
vertiert wurde die Idee, als auch Kriegszii-
ge gegen Haretiker und Schismatiker, aber
auch gegen zehentverweigernde Bauern
(Ubertretung eines Kirchengebotes) als
Kreuzziige deklariert wurden. So wurden
z. B. die Albigenserkriege als Kreuzziige
erklidrt, und Papst Gregor IX. gestattete
dem Erzbischof von Bremen einen Kreuz-
zug gegen abgabenverweigernde Bauern
(1232). Zur bloflen Kirchenpolitik ent-
arteten die Kreuzziige gegen Kaiser Fried-
rich II. Auch die Kimpfe gegen PreufBen
und Litauer wurden zu Kreuzziigen

erklirt. Am Ende des 13. Jahrhunderts
war daher die Kreuzzugsidee bereits vollig
verbraucht.

Esgab freilich noch ein Nachzucken dieser
Idee. 1365 machte Peter von Zypern einen
Raubzug gegen Alexandrien, 1396 verblu-
tete sich der burgundische Adel bei Niko-
polis; beide Unternehmen wurden als
Kreuzziige deklariert. Bei Nikopolis zeigt
sich aber schon der Ubergang von den
Kreuzziigen zu den Tiirkenkriegen.

1453 fiel Konstantinopel. Papst Pius II.
(1458 —1464) berief fiir 1459 einen Fiir-
stenkongref nach Mantua zur Vorberei-

211

tung eines Kreuzzuges ein, der aber igno-
riert wurde. Daraufhin riistete der Papst in
Ancona selbst eine Flotte aus und nahm
am 18. Juli 1464 personlich das Kreuz, um
sich an die Spitze des Zuges zu stellen.
Schwerkrank reiste er nach Ancona; er

starb aber dort schonam15. August 1464.
Mit seinem Tod war das Ende der Kreuz-

ziige gegeben. Mit dem Wort wurde frei-
lich noch weiterhin Politik getrieben.
Noch in unserem Jahrhundert bezeichnete
Hitlerdeutschland seinen RuBlandfeld-
zug als Kreuzzug gegen den Bolschewis-
mus; die Amerikaner wiederum bezeich-
neten ihren Krieg gegen das gleiche
Hitlerdeutschland als einen Kreuzzug fiir
die Freiheit.

Auch im kirchlichen Bereich lebt der
Kreuzzugsbegriff weiter. Essei nur auf den
Kreuzzug der Unbefleckten Empfangnis”

verwiesen, den Maximilian Kolbe 1917
griundete, oder auf den ,Rosenkranz-Siih-

nekreuzzug fir den Frieden der Welt*, der
1947 von Osterreich seinen Ausgang

nahm.

Bilanz der Kreuzziige

Die Kreuzziige waren in vieler Hinsicht
ein Fehlschlag. Nur voriibergehend
erreichten sie ihr Ziel, bewirkten aber in
der Folge indirekt den Verlust weiter
christlicher Gebiete. Von Anfang an
waren sie theologisch nicht unumstritten
und werden heute meist ganz abgelehnt.
So ist das Urteil der heutigen Historiker
fast durchgehend negativ: GroBe Ener-
gien waren ergebnislos verpufft worden.
Wohl gab es einen wirtschaftlichen
Gewinn; der blieb aber fast nur den italie-
nischen Seestidten, die aber auch vorher
und nachher Handel in der Levante trie-

ben, vorbehalten. Eigenartigerweise kann
man auch von keinem wissenschaftlichen

Gewinn sprechen, den das Abendland
von der iiberlegenen arabischen Kultur
empfangen hitte. Die Kreuzfahrer waren
dem gegeniiber unempfinglich. Die



212

eigentliche geistige Begegnung erfolgte
iiber Spanien. Von dort erhielten Philoso-
phie und Medizin — haufig durch Juden

vermittelt — ihre Anregungen.

Trotz einer grundsitzlich negativen
Bilanz ist zu sagen, daB3 die Kreuzziige
auch zu positiven Entwicklungen fiihrten.
So brachten sie die ersten Ansitze des
Toleranzgedankens. Als der Generalabt
von Cluny Petrus Venerabilis 1143
Bekanntschaft mit dem Koran machte,
trat er erstmals in dieser Periode fiir die
Wortmission ein; er wollte die Muslims
aus christlicher Liebe von ihrem Irrtum
befreien. Doch zunichst herrschte noch
das Schwert vor. Erst im 13. Jahrhundert
wurden die Menschen fiir den Gedanken
der Missionierung reif. Ein wichtiger
Schritt dazu war die berithmte Predigt des
“heiligen Franziskus vor dem dgyptischen
Herrscher el-Kamil (1219). Franz sandte
seine Minoriten auch als Missionare nach
Marokko, spater auch zu den Mongolen.
Ahnlich handelten die Dominikaner.
Besonders zu erwidhnen ist hier Raimun-
dus Lullus (Ramon Lull), der fiir die Mis-
sion das Sprachenstudium forderte. Er
selbst kam bei der Mission in Tunesien
ums Leben (1315). Die neue Methode
stand in direktem Gegensatz zur Parole
Bernhards im Wendenkreuzzug.

Wichtigste Literatur:

Schragl / Kreuzziige

Das Scheitern der Kreuzziige bewirkte
aber auch eine religiose Verinderung auf
anderen Ebenen. Das irdische Jerusalem
trat in den Hintergrund, das himmlische
Jerusalem wurde wieder wichtiger. Diese
Verinnerlichung fithrte mit zur Mystik.
Eine Verurteilung der Kreuzziige ist leicht,
eine Beurteilung wesentlich schwerer zu
treffen. Sie sind Ausbruch des Glaubens
und der Kraft der damals jungen westeu-
ropaischen Gesellschaft. Je mehr die
Kreuzziige freilich siakularisiert wurden,
umso weniger Kraft war in ihnen. Bald
erkannte die damalige Welt selber, daf3 sie
theologisch nicht zu rechtfertigen seien.
Was blieb von den Kreuzziigen? Einige
Burgruinen im Orient, einige Ritterorden,
die ihren urspriinglichen Charakter ver-
andert haben, der Begriff selber, der
manchmal noch aufgegriffen wird, bisins
20. Jahrhundert der Titel eines Konigs von
Jerusalem, der ohne Inhalt war, dann
noch — als Kuriositit — die bulade la cru-
zada. Diese Kreuzzugsbulle fiir die spani-
schen Koénige half, die Reconquista zu
finanzieren und wurde auch nach deren
Ende immer wieder erneuert, zuletzt
1928. Die Ertrige, die die ,bula” einbrach-
te, dienten der Finanzierung der spani-
schenKirche. Erst 1979 wurde durch einen
neuen Vertrag der Unterhalt der Kirche
Spaniens auf eine andere Basis gestellt.

C. Erdmann, Die Entstehung des Kreuzzugsgedankens, Stuttgart 1935, Neudruck 19585.
St. Runciman, A History of the Crusades, 3 Bde., Cambridge 1950—54. Deutsch: Geschichte der Kreuzziige,

Miinchen 1983.

A. Waas, Geschichte der Kreuzziige, 2 Bde., Freiburg 1956.

H. E. Mayer, Bibliographie zur Geschichte der Kreuzziige, Hannover #19685.

H. E. Mayer, Geschichte der Kreuzziige, Stuttgart ®1985.

K. M. Setton (Ed.), A History of the Crusades, auf 6 Bde. geplant, Philadelphia 1958 £f.
E. Heyer, Kirchengeschichte des Heiligen Landes, Stuttgart 1984.

(83



